
Tr
av

es
si

a 
de

 f
ro

n
te

ir
as

n
o

ve
m

b
ro

/d
e

ze
m

b
ro

 d
e 

20
03

 
R

$
3,

5
0



In s a t is f e i t o  c o m  a

" g ra n d e  im p re n s a " ?
Cansado de abordagens superficiais e sensacionalistas?

Achando jornais e revistas m u ito  parecidos -  exceto pelo nome?  

Então você está sentindo fa lta  de TEMPO E PRESENÇA -  um a  

a lte rn ativa  à padron ização e à banalização  da m íd ia  a tu a l.

T E M P O  E  P R E S E N Ç A  é  u m a  r e v i s t a  b i m e s t r a l  e d i t a d a  

p o r  K O I N O N I A  P r e s e n ç a  E c u m ê n i c a  e  S e r v i ç o ,  u m a  

e n t i d a d e  s e m  f i n s  l u c r a t i v o s  s e d i a d a  n o  R i o  d e  J a n e i r o .  

N o s s a  r e v i s t a  t e m  c o m o  o b j e t i v o  p r o d u z i r  e  d i v u l g a r  

a n á l i s e s  d o s  p a n o r a m a s  s o c i o p o l í t i c o ,  e c o n ô m i c o ,  

c u l t u r a l  e  r e l i g i o s o ,  n o s  p l a n o s  n a c i o n a l  e  

i n t e r n a c i o n a l ,  n u m a  p e r s p e c t i v a  e c u m ê n i c a .

E d i t a d a  d e s d e  1 9 7 9 ,  T E M P O  E  P R E S E N Ç A  m a n t é m  u m  

p ú b l i c o  f i e l  e  n u m e r o s o  a b o r d a n d o  d e  m a n e i r a  

c o r a j o s a  t e m a s  a t u a i s  e  r e l e v a n t e s .  T E M P O  E  

P R E S E N Ç A  r e s p e i t a  e  v a l o r i z a  a  m u l t i p l i c i d a d e  d e  

v o z e s  e  o l h a r e s ,  p u b l i c a n d o  t e x t o s  d e  a c a d ê m i c o s ,  

a r t i s t a s ,  l í d e r e s  c o m u n i t á r i o s ,  a t i v i s t a s  e  r e l i g i o s o s ,  

e n t r e  o u t r o s .

K O I N O N I A  P R E S E N Ç A  E C U M Ê N I C A  E  S E R V I Ç O

S e t o r  d e  D i s t r i b u i ç ã o

R u a  S a n t o  A m a r o  1 2 9  G l ó r i a

2 2 2 1 1  - 2 3 0  R i o  d e  J a n e i r o  R J

T e l / f a x  ( 2 1 )  2 2 2 4  6 7 1 3

k o i n o n i a @ k o i n o n i a . o r g . b r

w w w . k o i n o n i a . o r g . b r

mailto:koinonia@koinonia.org.br
http://www.koinonia.org.br


RESENÇA S U M Á R I O

R e v i s t a  b i m e s t r a l  d e  K O I N O N I A  

N o v e m b r o / d e z e m b r o  d e  2 0 0 3  

A n o  2 5  n s  3 3 2

K O I N O N I A  P r e s e n ç a  E c u m ê n i c a  

e  S e r v i ç o

R u a  S a n t o  A m a r o ,  1 2 9

2 2 2 1 1 - 2 3 0  R i o  d e  J a n e i r o  R J

T e l  ( 2 1 )  2 2 2 4 - 6 7 1 3  F a x  ( 2 1 )  2 2 2 1 - 3 0 1 6

k o i n o n i a @ k o i n o n i a . o r g . b r

w w w . k o i n o n i a . o r g . b r

C O N S E L H O  E D I T O R I A L  

E m i r  S a d e r  

F r a n c i s c o  C a t ã o  

G i l b e r t o  B a r b o s a  S a l g a d o  

J o e l  R u f i n o  

L u l s  H e n r i q u e  D r e h e r  

M a r i a  E m í l i a  L i s b o a  P a c h e c o  

M a r i a  L u i z a  R ü c k e r t  

S é r g i o  M a r c u s  P i n t o  L o p e s  

Y a r a  N o g u e i r a  M o n t e i r o

C O N S E L H O  C O N S U L T I V O  

C a r l o s  R o d r i g u e s  B r a n d ã o  

I v o n e  G e b a r a  

J e t h e r  P e r e i r a  R a m a l h o  

J u r a n d i r  F r e i r e  C o s t a  

L e o n a r d o  B o f f  

L u i z  E d u a r d o  W a n d e r l e y  

R u b e m  A l v e s

E D I T O R ,

Z w i n g l i o  M .  D i a s

( c o n f o r m e  c o n v ê n i o  d e  6 / 1 2 / 2 0 0 2  c o m  

a  U n i v e r s i d a d e  F e d e r a l  d e  J u i z  d e  F o r a )

E D I T O R A  A S S I S T E N T E  

E  J O R N A L I S T A  R E S P O N S Á V E L  

H e l e n a  C o s t a  

M t b  1 8 6 1 9

E D I T O R A  D E  A R T E  

E  D I A G R A M A D O R A  

A n i t a  S l a d e

C O P I D E S Q U E  E  R E V I S Ã O  

C a r l o s  C u n h a

S E C R E T Á R I A  D E  R E D A Ç Ã O  

M a r a  L ú c i a  M a r t i n s

C A P A

W i l l i a m  S e e w a l d

P R O D U Ç Ã O  G R Á F I C A  

R o b e r t o  D a l m a s o

F O T O L I T O S

G R 3

I M P R E S S Ã O

W a l P r i n t  ( 2 1 )  3 8 6 8 - 5 7 7 5

O s  a r t i g o s  a s s i n a d o s  n ã o  t r a d u z e m  

n e c e s s a r i a m e n t e  a  o p i n i ã o  d a  R e v i s t a .

P r e ç o  d o  e x e m p l a r  a v u l s o  

R $  3 , 5 0

A s s i n a t u r a  a n u a l  

R $  2 1 , 0 0

A s s i n a t u r a  d e  a p o i o  

R $  2 8 , 0 0

A s s i n a t u r a / e x t e r i o r  

U S $  5 0 , 0 0

I S S N  0 1 0 3 - 5 6 9 X

K O IN O N IA

P erfil (novo) de K O IN O N IA

T R A V E S S IA  DE F R O N T E IR A S

ALTERIDADE

O d iá lo g o  in te r-re lig io so  no te m p o  
da c id adan ia  da id en tid ad e
Faustino Teixeira

PLURALISM O

Para um a Teologia  Ecum ênica  
das Relig iões no Brasil
Paulo Ayres Mattos

ES P IR IT IS M O

A lguém  disse "esp iritism o "?
Emerson Giumbelli e Juárez Humberto

ARABESCOS

Deus é O rien te . Deus é O ciden te
Marco Lucchesi

INTERAÇÃO

Ensino re lig ioso  e igrejas: um a exp eriên c ia  
em  construção
Antônio Francisco da Silva

T E O L O G IA

S entidos e poderes: um a te n ta tiv a  de d iá log o
Ivone Gebara

IN Q U IE T U D E

Eliseu Lopes, p ro fe ta  de nossos tem p o s
Jether Pereira Ramalho 
Paz e Terra
Frei Eliseu Lopes, OP

D IG N ID A D E  H U M A N A  E P A Z

Para superar a v io lênc ia

6

7

12

1 6

20

2 4

3 0

3 3

3 5

3 7

mailto:koinonia@koinonia.org.br
http://www.koinonia.org.br


KOINONIA é  u m a  i n s t i t u i ç ã o  

e c u m ê n i c a  a s s i m  c o m o  

e c u m ê n i c a  é  a  a l e g r i a ,  a  p a z ,  a  

c o n s t r u ç ã o ,  a  l i b e r d a d e  e  

t a m b é m  a  t r i s t e z a ,  o  m e d o ,  a  

d e s t r u i ç ã o ,  o  e s m a g a m e n t o  d a  

v i d a .  N o  c o n j u n t o  d o s  

s e r v i d o r e s ,  KOINONIA t e m  

r e p r e s e n t a n t e s  d o s  q u e  c r ê e m  

( c a t ó l i c o s ,  p r o t e s t a n t e s  e  

o u t r o s )  a c i m a  d e  t u d o ,  n o  D e u s  

d a  V i d a ,  d a  J u s t i ç a  e  d a  P a z ,  e  

a i n d a  r e p r e s e n t a n t e s  d e  

e n t i d a d e s  e c u m ê n i c a s  e  d o  

m o v i m e n t o  s o c i a l .  P e l a  

s o l i d a r i e d a d e  e  p e l a  d i g n i d a d e ;  

c o n t r a  q u a i s q u e r  e x p r e s s õ e s  d a  

e x c l u s ã o  e  d a  s u b m i s s ã o  

h u m a n a ,  KOINONIA ( e m  g r e g o ,  

c o m u n h ã o )  a f i r m a  s e u  

c o m p r o m i s s o  r a d i c a l  

e c u m ê n i c o  e  q u e r  f a z e r - s e  

s e m p r e  p r e s e n ç a  e  s e r v i ç o .

B i b l i o t e c a  -  K o i n o r t i a  

(ò ( )  C a d a s t r a d o  

( ) ( )  P r o c e s s a d o

O  M o v i m e n t o  E c u m ê n i c o ,  v e r t e b r a d o  h i s t o r i c a m e n t e

pelo Conselho M undia l de Igrejas, em sua já  longa trajetória, nunca perdeu de 

vista que o diálogo inter-religioso implica diálogo entre as culturas, pois, a bus­

ca da unidade dos cristãos pressupõe como exigência para a sua viabilização 

o encontro dos povos em sua diversidade. A unidade da raça hum ana!

O teólogo presbiteriano escocês John Hick, notabilizada pelo em penho rigo­

roso e profundo na reflexão acerca da necessidade inevitável do diálogo inter- 

religioso, afirm a tratar-se de uma tem ática que, presente ao longo da história 

do desenvolvimento do cristianismo, só veio a receber um tratam ento abran­

gente, não-apologético e significativo em nossos dias, “entre pessoas ainda vi­

vas. " Desde sua consolidação como religião do Im pério Romano o cristianismo, 

em todas as formas históricas subseqüentes que assumiu, m anteve sempre uma 

atitude altam ente negativa, soberba e hostil em relação às demais estruturas 

religiosas, em meio às quais se desenvolveu. Este com portam ento, em flagrante  

contradição com a mensagem evangélica, deveu-se, basicamente, às relações de 

poder entre os povos que professavam a fé cristã e os que eram inform ados por 

uma outra compreensão da vida e da história. Confrontando-os e procurando  

reduzi-los à identidade ocidental/cristã a Cristandade auto-centrada, tanto  a an­

tiga como a moderna, não se perm itiu  ser questionada e, ao mesmo tempo, 

enriquecida, pelos desafios e contribuições valiosíssimas das demais m anifesta­

ções culturais-religiosas da hum anidade.

Presentemente vivemos uma realidade totalm ente  diferente. A planetarização  

da vida no mundo, em função do rápido desenvolvimento científico e tecnológi­

co e da globalização da economia, com suas conseqüências imediatas no campo 

da política, da vida social e da cultura, rom peu o hermetismo em que estavam  

até aqui envoltas as religiões, em m uitos casos, em função do exclusivismo oci­

dental. Com isso vivemos um m om ento histórico que im põe e, ao mesmo tem ­

po, possibilita o encontro e o diálogo entre as religiões. Desafio m aior para to ­

das mas, especificamente, para o cristianismo, que se vê obrigado a rever posi­

ções secularmente consolidadas em função de sua histórica perspectiva absolu­

tista. Num  tem po em que a religião se mostra como um poderoso elem ento de 

identificação coletiva para povos inteiros ou para significativas parcelas da p o ­

pulação e, ao mesmo tem po, como causa de divisão e de conflito, os articulistas 

desta edição nos oferecem  algumas reflexões que apontam  para a natureza, o 

significado e a im portância de um diálogo entre religiosos e suas religiões. D iá­

logo capaz de nos levar à descoberta de que o Outro, o diferente de mim, não 

constitui uma ameaça mas sim a condição essencial para a m inha existência. 

Neste ano a família ecumênica no Brasil deixou de contar, de forma objetiva, 

com a colaboração sábia, persistente e incansável de frei Eliseu Lopes. Numa 

singela hom enagem  a sua longa e devotada vida ao diálogo entre diferentes e 

ao serviço aos dem ais em nom e do evangelho da vida, Tempo e Presença 

republica-lhe um texto de 1966, cuja atualidade é fascinante. O que revela 

a profundidade de percepção do m undo e da vida, e o grau do com­

promisso de Eliseu com a luta pela humanização da sociedade.

Nesta a últim a edição de 200 3  cabe-nos lam entar a irregulari­

dade de nossa produção deste ano. Falhas de planejamento  

nossas e de terceiros nos levaram a isso. Ao mesmo 

tem po nos levaram a perceber m elhor a paciên­

cia, a confiança e a fidelidade de nossos assinan­

tes e leitores. A todos somos m uito gratos. Corrigir nossa 

pontualidade é desejo nosso novo ano.

A esperança, entre nós tão sofrida, mas sem pre presente, há que reno­

var-se e se fortalecer com o sorriso da Criança que vem, e ajudar-nos a renas­
cer em 2004.

É isso aí.

T E M P O ; P R E S E N Ç A

WÊM

Ns 332 novem bro/dezem bro de 2003



Pela presente, venho solicitar-lhes a 
renovação de minha assinatura da pre­
ciosa revista TEMPO E PRESENÇA, 
para o que lhes estou enviando, em 
anexo, um cheque nominal.

Como sempre, TEMPO E PRE­
SENÇA nos brinda com excelentes 
artigos, que além de nos proporcionar 
a atualização de conhecimento em de­
terminadas áreas específicas, alongam 
nossa cosmovisão e aguçam nosso sen­
so crítico em relação ao que está ocor­
rendo ao nosso derredor!

Por outro lado, extraio muitos sub­
sídios referentes ao Ecumenismo para 
aplicação no curso de teologia para 
leigos de nossa Paróquia, em que dou 
minha modesta contribuição.

Conforme já relatei, noutras opor­
tunidades, tenho divulgado e incenti­
vado a TEMPO E PRESENÇA, sem­
pre que posso!

Almejando todo o êxito na edição 
da “Tempo e Presença”, valho-me da 
oportunidade para cumprimentá-los 
pela dedicação e zelo com que condu­
zem os destinos da TEMPO E PRE­
SENÇA.

Napoleão Nogueira da Silveira Reis 
Ipatinga/MG

Em primeiro lugar, gostaria de para­
benizá-los por esta revista, que é su- 
peratual e contém artigos muito inte­
ressantes, os quais utilizo para clarear 
minhas atividades de faculdade e do 
trabalho.

Leonardo Silva 
Por e-mail

Renovar a assinatura, acompanhar, sen­
tir vibrações com fidelidade do Anún­
cio da Boa Nova de vida, justiça e es­
perança presente nessa revista é ques­
tão de amor pra mim!

Num tempo tão cheio de mensagens 
as mais diversas, a TEMPO E PRE­
SENÇA é referência lúcida de comu­
nicação. Vamos juntos!

Aqui neste cartão, com as coisas 
belas da Mãe-Terra, quero manifes­
tar a todos vocês e aos leitores, meus 
votos de Feliz Natal, na certeza de 
que a vitória da vida é questão de 
honra e glória de nosso Deus. Amém! 
Abraços.

Zé Vicente 

Iguato/CE

Renovar a assinatura da revista TEM­
PO E PRESENÇA e estendê-la aos 
amigos, é mais do que um dever, se 
constitui numa ação política sobretu­
do porque é a certeza do acesso a im­
prensa comprometida com a formação 
dos leitores cidadãos. Parabéns à equi­
pe de KOINONIA Presença Ecumêni­
ca e Serviço pelo nível de reflexão e 
crítica que nos foram proporcionados 
através dos artigos publicados no de­
correr do ano 2003, e um 2004 reple­
to de prosperidades, que vocês conti­
nuem colaborando com o fazer a his­
tória da nossa gente.

Waldeci Ferreira Chagas 
João Pessoa/PB

N2 332 novembro/dezembro de 2003 hHi'il^»gjPRESÉNCAl



Perfil (novo)
de KOIIMONIA

Na edição passada fizemos um relato 
detalhado do processo de Planejamen­
to Estratégico realizado em 2003, in­
clusive contextualizando-o numa pers­

pectiva histórico-institucional. Preten­

demos com este instrumento, produto 
de avaliações internas a KOINONIA, 

buscar uma melhor adequação de sua 

estrutura programática e de suas práti­
cas de intervenção social aos novos de­

safios da conjuntura histórica. As dire­
trizes principais que orientam o traba­

lho de Koinonia nos próximos seis anos 

estão expressas nos seguintes tópicos:

V IS Ã O

KOINONIA, em sua vocação diaconal, 

se compreende como um ator político 
do movimento ecumênico e que pres­

ta serviços ao movimento social.

M IS S Ã O

KOINONIA é uma entidade ecumêni­
ca de serviço, composta por pessoas 
de diferentes tradições religiosas, reu­
nidas em associação civil sem fins lu­
crativos. Sua missão é mobilizar a so­
lidariedade ecumênica e prestar servi­
ços a grupos histórica e culturalmente 
vulneráveis e aqueles em processo de 
emancipação social e política. Para isso 
desenvolve programas de produção do 
conhecimento, informação e educação, 
que atuam por meio de redes, em bus­

ca de espaços democráticos, que ga­

rantem a justiça, os direitos humanos 
-  econômicos, sociais, culturais e am­
bientais -  e a promoção do ecumenis­

mo e do movimento ecumênico e de 

seus valores libertários em nível nacio­

nal e internacional.

O B J E T IV O  S U P E R IO R

Mobilizar a solidariedade ecumênica 

e prestar serviços a grupos tornados 

vulneráveis e, em processo de eman­

cipação social e política, e promover 
o movimento ecumênico e seus valo­

res libertários em nível nacional e in­

ternacional.

V A L O R E S

Ecumenismo: KOINONIA entende 

ecumenismo como um valor que 
correlaciona três dimensões interliga­

das e inseparáveis, a saber: a busca da 
unidade dos cristãos; a colaboração 
com outros setores da sociedade que 
lutam pela paz, justiça e preservação 
da natureza; e o diálogo fraterno en­
tre as religiões. Este valor é sustenta­
do pela afirmação do caráter de pro­

visoriedade e incompletude históricas 
de todas as perspectivas de vida e cons­
truções institucionais dos humanos.

Ética de solidariedade: KOINONIA 
entende solidariedade como o valor

ético maior que orienta e baliza a luta 
em favor da dignidade humana. Meto­

dologicamente este exercício ético se 

expressa na fundamentação e estímu­
lo da criatividade de pessoas e grupos 
no enfrentamento dos problemas pos­

tos pela realidade. Esta é a essência da 
Ação Cultural. Ao mesmo tempo pro­

cura reforçar e sustentar as culturas lo­

cais e tradicionais como valores refe­

renciais ante as tentativas presentes de 
homogeneização globalizada.

Direitos humanos: KOINONIA enten­

de por Direitos Humanos o conjunto 
de direitos que fundamentados na dig­

nidade intrínseca das pessoas e parti­

cularmente destacados nos direitos 
econômicos, sociais, culturais e am­

bientais respondem às suas necessi­

dades básicas e de convivência e têm 
sido conquistados por meio das lutas 
sociais.

E IX O S  T R A N S V E R S A IS  E T E M A S  

D E  IN T E R A Ç Ã O  P R O G R A M Á T IC A

Eixos transversais (de toda ação de 
KOINONIA): Ecumenismo e Supera­
ção da Violência (entendida como vio­
lação de direitos).

Temas de interação programática: Aids 
(Saúde Reprodutiva e Educação Se­
xual), Diálogo Inter-religioso, Juven­
tude, e Relações de Gênero. 3

[ T E M P O P R ES E N Ç A Ns 332 novembro/dezem bro de 2003



O d iá lo g o  in te r -re lig io s o
no te m p o  d a  c id a d a n ia  

da id e n tid a d e
Faustino Teixeira

"Há algo de irredutível e 

inevogável na dinâmica da 

alteridade, um enigma que 

traduz um 'm istério  pessoal 

intransferível.'" Somente é 

possível entre pessoas 

com prom etidas com sua 

crença específica. Torna-se 

fundam ental reconhecer "a 

alteridade do in te rlocu to r" 

e privilegiar suas convicções

Se me afirmo como católico 

simplesmente

negando tudo o que é muçulmano, judeu, 

protestante, hindu, budista etc, 

no fim descobrirei que, em mim, 

não resta muita coisa com que me possa 

afirmar

como católico: certamente nenhum 

sopro do Espírito 

com o qual possa afirmá-lo.

(Thomas Merton)

O diálogo inter-religioso constitui um 
dos desafios mais fundamentais neste 
início de milênio. São tempos obscu­
ros e difíceis, marcados pelo espectro 
da violência, pela afirmação de iden­
tidades egocentradas e pela irradiação 
de rivalidades e conflitos étnico-reli­

giosos de grandes proporções. Verifi- 
ca-se um clima de instabilidade mun­
dial: a crise econômica geral, o reavi- 
vamento das paixões nacionalistas, as 
crescentes tensões internas em muitos 
países, as migrações forçadas, a emer­
gência de apaixonados movimentos re­
ligioso-políticos e o crescimento ex­
plosivo da miséria e exclusão. Há que 
acrescentar ainda os desequilíbrios 
provocados em grande parte pela ação 
predadora do ser humano sobre a na­
tureza e sua capacidade de danificar as 
fontes da vida. Uma afirmação de po­
der que esbarrou em riscos e ameças 
bem concretas: o esgotamento dos re­
cursos fósseis do mundo, o aqueci­
mento do planeta e a escassez da água. 
Tudo isso acaba gerando um sentimen­
to generalizado de inconstância e in­
certeza quanto aos rumos futuros da 
humanidade.

O diálogo inter-religioso emerge 
hoje como uma força importante na 
busca de novos padrões éticos capazes 
de transformar o ritmo de instabilida­
de e exclusão que marcam o tempo 
presente e ameaçam o seu futuro. Há 
um consenso entre aqueles que bus­
cam o diálogo, sobre a impossibilida­
de de paz no mundo sem a afirmação 
de valores éticos essenciais, como a 
dignidade do humano e da criação. 
Mas a paz no mundo só poderá acon­
tecer quando houver paz entre as reli­
giões, e a paz entre as religiões pres­
supõe o diálogo inter-religioso.

O antropólogo Clifford Geertz, tem 
mostrado em suas reflexões a presen­
ça ativa e vigorosa das identidades no 
mundo atual. As crenças ganham hoje 
força e expansão, como recurso indis­
pensável de resistência a um mundo 
instransparente e instável. Há um des­
locamento importante das identidades 
religiosas em direção ao centro da vida 
social, política e econômica. A afirma­
ção da identidade torna-se inevitável 
quando as estruturas de plausibilidade 
que garantem a manutenção de um 
mundo de sentido começam a ser ba­
lançadas pelo impetuoso vento do plu­
ralismo: “as diferenças de crenças, às 
vezes muito radicais, são mais direta­
mente visíveis, com freqüência cres­
cente, e mais diretamente encontradas: 
prontas para a suspeita, a preocupação, 
a repugnância e a altercação”.1 Curio­
samente, a realidade de um mundo 
mais globalizado, que favorece o in­
tercâmbio entre visões de mundo di­
ferenciadas, não se traduz necessaria­
mente pela abertura dialogai. O plura­
lismo provoca, antes, incerteza perma­
nente e uma sede de firmeza e segu­
rança. O que as pessoas mais anseiam 
hoje em dia são “normas de navega­
ção num mundo estilhaçado”. A insis­
tência permanente na dessubstan- 
cialização e relativização, recorrente 
na sociedade pluralista, pode suscitar 
como contraponto a gestação e acir­
ramento de movimentos fundamen- 
talistas. As identidades podem ser

l\le 332 novembro/dezembro de 2003 n m a i c r  presença;



mortíferas. Segundo Pierre Sanchis, 
“praticamente todos os conflitos arma­
dos que hoje ensangüentam o nosso 
mundo desdobram-se em torno de 
identidades étnicas, de relação atávica 
com uma terra, de definição coletiva 
através da religião”. Daí ser o desafio 
mais decisivo neste tempo presente a 
regulação e “gerenciamento convivial 
das identidades coletivas”.2

O acirramento atual dos etnocen- 
trismos constitui expressão de afirma­
ção identitária, de busca de fidelidade 
a um conjunto de valores e de resis­
tência ao risco de diluição no rela- 
tivismo e no indiferentismo. O etno- 
centrismo é, sem dúvida, um fenôme­
no universal. Não há como escapar de 
sua presença, que manifesta o desejo 
de cada cultura ser ela mesma. Há nele 
um traço positivo, de garantia de uma 
distinção, como apontou Levi Strauss 
em seu trabalho Raça e cultura. O ris­
co ocorre quando foge do controle, 
produzindo o fenômeno letal da inco- 
municabilidade. Os crescentes funda- 
mentalismos religiosos, tanto defensi­
vos como ofensivos, traduzem uma 
resistência cognitiva ao diálogo, ou 
seja, um decisivo enraizamento iden- 
titário impermeável à provocação da 
alteridade. O que estimulam são iden­
tidades cada vez mais circunscritas e 
intensamente exclusivistas. Há neles 
uma surdez ao apelo de outros valo­
res e a construção de um muro prote­
tor que garanta a recomendação: “Nós 
somos nós, eles são eles”.

O risco mais decisivo em nosso 
tempo não é o da abertura ao pluralis­
mo, como tendem a indicar certas au­
toridades religiosas, mas o da afirma­
ção de uma imagem de mundo “reple­
to de pessoas que glorificam alegre­
mente seus heróis e diabolizam seus 
inimigos”.3 Isso ocorre nos campos 
social e político, mas também no âm­
bito das comunidades religiosas. Os

0  d iá logo inter-re lig ioso 

emerge hoje com o uma 

força im portan te  na busca 

de novos padrões éticos 

capazes de transfo rm ar 

o ritm o  de instabilidade 

e exclusão que marcam 

o tem po presente e 

ameaçam o seu fu tu ro

inúmeros fundamentalismos, de mati­
zes diferenciados, surgem por toda a 
parte, reagindo aos impactos provoca­
dos pela dinâmica da sociedade pós- 
tradicional. A resposta à “ameça” 
globalizadora que acompanha a lógi­
ca plural e suas pressões niveladoras 
vem encontrada na trincheira da tradi­
ção, mediante a recriação de fortes e 
substantivos nexos de solidariedade 
grupai. Diante da ameça globalizadora 
reage-se com a afirmação tradicional 
da tradição. Rejeita-se todo e qualquer 
engajamento dialogai com a moderni­
dade, bem como qualquer perspectiva 
de reflexividade da tradição. Rejeitam- 
se igualmente os vetores associados à 
lógica moderna como a hermenêutica, 
o pluralismo, a relativização a evolu­
ção e o desenvolvimento. Na raiz do 
fundamentalismo há o sentimento de 
insegurança, desorientação ou anomia 
resultantes de uma dinâmica moder- 
nizadora. Torna-se intolerável para os 
fundamentalistas a possibilidade de 
esvaecimento de seus valores tradicio­
nais. Reagem sitiando a tradição e re­
afirmado solenemente suas convicções 
básicas e fundamentais.

Neste tempo de cidadania das iden­
tidades, é evidente a presença viva de 
resistências à acolhida de um pluralis­
mo de princípio, reconhecido como 
um dado de valor. Tende-se a conside­
rar que a aceitação deste desafio tra­

duz uma rendição cognitiva à sedução 
relativizadora e indiferentista. Seme­
lhante temor animou, no campo cató­
lico, a declaração Dominus Iesus, da 
Congregação para a Doutrina da Fé, 
publicada em 2000. Afirma-se solene­
mente a visão centralizadora católico- 
romana tradicional. A crítica ao plu­
ralismo religioso de princípio vem jus­
tificada como condição necessária para 
a manutenção das verdades essenciais 
da tradição romano-católica: o dever 
do anúncio missionário, a afirmação 
do caráter definitivo e completo da re­
velação de Jesus Cristo, a natureza da 
fé cristã e a mediação salvífica-univer- 
sal da igreja (Dl 4). Afirma-se com 
vigor que a igreja romana não é um ca­
minho entre outros, mas a única ver­
dadeira religião (Dl 21 e 23). Não se 
desconhece a presença da graça entre 
os membros das outras religiões, mas 
em defesa contra o indiferentismo, 
afirma-se que eles se encontram em 
“situação gravemente deficitária” com 
respeito aos membros da igreja roma­
na, que detém a plenitude dos meios 
de salvação (Dl 22). O diálogo não 
vem de todo descartado, mas a única 
paridade que se reconhece é a da dig­
nidade dos interlocutores, não de suas 
doutrinas.

Esta reticência ao desafio da alte­
ridade tem crescido não apenas no 
campo católico, mas constitui um ele­
mento tendencial no campo religioso 
contemporâneo. Daí o grande, difícil 
e arriscado desafio do diálogo inter- 
religioso: o de apontar e demonstrar a 
possibilidade de um horizonte de con­
versação alternativa. Há que saber 
ampliar o olhar, de forma a captar a 
singularidade da diferença, e isto não 
significa negar a semelhança: a unida­
de e a identidade. É na dinâmica 
relacional que a identidade ganha o 
seu valor e o seu sentido. Em nosso 
tempo, teses que defendem o “choque

P R E S E N Ç A Ns 332 novembro/dezembro de 2003



de civilizações” acabam por desconhe­
cer que as civilizações não são mono­
líticas e homogêneas. Monta-se um 
mapa simplificado do mundo, acionan­
do o lado mortífero dos nacionalismos. 
Em sua brilhante avaliação crítica des­
ta visão pessimista, defendida por 
Samuel Huntington, o palestino Ed­
ward Said mostra que, ao contrário, as 
culturas e civilizações são pontuadas 
pela dinâmica de intercâmbio e diálo­
go, ainda que silencioso. O diálogo 
existente constitui a viva demonstra­
ção de que as civilizações não estão 
imobilizadas e fixas em sua identida­
de, mas dinamizadas e enriquecidas 
pelo traço da abertura. Na verdade, as 
culturas são em geral mais natural­
mente elas mesmas quando entram 
em parceria com outra, como acon­
tece na música, com sua extraordiná­
ria receptividade às criações musi­
cais de outras sociedades e outros 
continentes.4

O ser humano é um nó de relações, 
não pode ser compreendido de forma 
destacada do outro com o qual se co­

munica. O diálogo constitui, assim, 
uma dimensão integral de toda a vida 
humana. E na relação com o tu que o 
sujeito constrói, expande e aperfeiçoa 
a própria identidade. Trata-se de uma 
experiência humana fundamental e 
passagem obrigatória no caminho da 
auto-realização do indivíduo e da co­
munidade humana. O que conta no di­
álogo é a reciprocidade existencial, o 
‘intercâmbio de dons’, a dinâmica

0  diálogo envolve 

o discernim ento 

da contingência e 

da vulnerabilidade.

Os interlocutores que atuam  

no d iá logo devem estar 

im buídos da consciência dos 

lim ites e precavidos contra 

os riscos de uma arrogância 

identitá ria  cerrada 

à dinâm ica da acolhida 

e do aprendizado

relacional que envolve a semelhança e 
a diferença em processo rico de aber­
tura, escuta e enriquecimento mútuos. 
E neste contexto dialogai que a iden­
tidade vai ganhando fisionomia e sen­
tido, enquanto expressão de uma bus­
ca que é incessante, árdua e criativa. 
Dentre a extensa variedade de formas 
de diálogo, situa-se o diálogo inter-re- 
ligioso com sua peculiaridade própria. 
O diálogo inter-religioso envolve a 
comunicação positiva e construtiva en­
tre fiéis de tradições religiosas distin­
tas visando a compreensão mútua, o 
enriquecimento recíproco, o compro­
metimento comum e a partilha da ex­
periência religiosa.

O diálogo inter-religioso implica 
partilha de vida, experiência e conhe­
cimento. Ele acontece entre pessoas 
que estão enraizadas e compromis­
sadas com sua fé específica, mas igual­
mente disponíveis ao aprendizado da 
diferença. Para as suas condições de 
possibilidade podem ser indicadas al­
gumas pistas importantes, delineadas 
a seguir.

A  C O N S C IÊ N C IA  D A  H U M IL D A D E

No diálogo experimenta-se a cons­
ciência dos limites e a percepção da 
presença de um mistério que a todos 
ultrapassa. O diálogo envolve o discer­
nimento da contingência e da vulne­
rabilidade. Os interlocutores que atu­
am no diálogo devem estar imbuídos 
da consciência dos limites e precavi­
dos contra os riscos de uma arrogân­
cia identitária cerrada à dinâmica da 
acolhida e do aprendizado. Na tradi­
ção cristã, Thomas Merton chamou 
continuamente a atenção contra o ris­
co da “heresia do individualismo”, que 
consistiria na ilusão de uma unidade 
inteiramente auto-suficiente, a prescin­
dir dos outros para a sua afirmação. 
Em sua visão, o espírito dialogai é 
exercício de comunhão em novas

M a r t a  S t r a u c h

N9 332 novembro/dezembro de 2003 I T E M P O PR ESEN ÇA



fronteiras: Quanto mais sou capaz de 
afirmar os outros, dizer-lhes ‘sim’em 
mim mesmo, descobrindo-os em mim 
mesmo e a mim mesmo neles, tanto 
mais real eu sou. Sou plenamente real 
se meu coração diz sim a todos.5 Para 
que aconteça de fato, o diálogo pres­
supõe disposição efetiva de escuta do 
outro, disposição de ser interpelado 
por sua verdade, de se deixar transfor­
mar pelo encontro. Exige igualmente 
abertura para perceber o “valor da con­
vicção religiosa do outro”, enquanto 
fundada numa autêntica experiência de 
revelação.

A  A B E R T U R A  A O  V A L O R  

D A  A L T E R ID A D E

Há na base do diálogo a percepção do 
valor da diversidade, e de que ela mes­
ma traduz a riqueza da experiência 
humana. O diálogo só pode acontecer 
quando se reconhece e respeita a alte- 
ridade do interlocutor, bem como o 
valor de sua convicção. Não há possi­
bilidade de reduzir o mistério do ou­
tro ao domínio do particular e à lógi­
ca da assimilação. Há algo de irredu­
tível e irrevogável na dinâmica da al- 
teridade, um enigma que traduz um 
“mistério pessoal intransponível”. O 
outro é mysterium tremendum, que ja­
mais pode ser completado ou reduzi­
do em seu significado último. Mas é 
igualmente mysterium fascinans, en­
quanto convida ao encontro e se dis­
ponibiliza para o aprendizado da dife­
rença. Há sempre a surpresa no encon­
tro com a alteridade, ela deixa uma 
marca que transforma a relação. Como 
sublinha Hans Georg Gadamer, “o 
que perfaz um verdadeiro diálogo 
não é termos experimentado algo de 
novo, mas termos encontrado no ou­
tro algo que ainda não havíamos en­
contrado em nossa própria experiên­
cia de mundo”.6

Cresce hoje a consciência 

de que o so frim ento  dos 

seres humanos e 

a devastação do planeta 

devem constitu ir a base 

fundam enta l para 

o encontro e d iá logo entre 

as tradições religiosas. 

Dialogar para não deixar 

morrer. A realidade do 

sofrim ento in justo 

e inocente aciona 

o exercíco da compaixão, 

convocando as cordas mais 

profundas do sentim ento 

religioso em favor de uma 

nova conduta ética

A  F ID E L ID A D E  

À  P R Ó P R IA  T R A D IÇ Ã O

O diálogo inter-religioso pressupõe 
igualmente a fidelidade a si mesmo e 
ao próprio engajamento de fé. A sen­
sibilidade dialogai deve ser sempre 
acompanhada de um ancoradouro re­
ferencial. Não é colocando a fé em 
suspenso que se consegue chegar de 
forma mais profunda ao universo do 
outro. Essa travessia pressupõe, antes, 
uma clara identidade cultural e reli­
giosa, que deve ser sempre alimenta­
da. Não há como ser cidadão do mun­
do fora de um enraizamento particu­
lar. A abertura dialogai ocorre sempre 
no seio de um compromisso determi­
nado, de uma tradição referencial. O 
diálogo ganha riqueza e sustentação 
quando acompanhado pelo aprofunda­
mento do próprio compromisso iden- 
titário. Trata-se aqui, evidentemente, 
de uma identidade aberta, em constru­
ção permanente, sempre disponível à 
dinâmica do dom. Um diálogo autên­

tico exige amor à própria tradição: 
“entre o respeito à identidade pessoal 
ou confessional e a natureza do diálo­
go existe uma ligação necessária, que 
é garantia para o diálogo”.7 As jane­
las devem estar sempre abertas, mas 
desde que referenciadas pelas paredes 
de sua sustentação. Ou como diz o pro­
feta Isaías: alargar a tenda, alongar as 
cordas e reforçar as estacas (54.2). Na 
verdade, são justamente aqueles que 
sabem encontrar e reconhecer o valor 
de suas próprias tradições, e que bus­
cam o seu aprofundamento permanen­
te, os que estão mais bem preparados 
para apreciar o valor e a riqueza das 
outras tradições.

A  B U S C A  C O M U M  D A  V E R D A D E

Para que haja diálogo, é necessário que 
os interlocutores estejam dispostos não 
somente a aprender e receber os valo­
res positivos presentes nas tradições 
religiosas dos outros, mas igualmente 
disponíveis e abertos à verdade que os 
envolve e ultrapassa. É indispensável 
que esta busca da verdade ocorra sem 
restrições mentais, em espírito de aco­
lhida e abertura, pois ninguém pode 
pretender uma assimilação plena des­
te horizonte que está sempre adiante. 
No encontro com o outro abre-se a 
possibilidade de captar dimensões inu­
sitadas desta verdade que é aletheia: 
permanente desvelamento. O outro é 
capaz de favorecer a seu interlocutor, 
no diálogo, a captação de certos aspec­
tos ou dimensões do mistério divino 
que escapam à sua visada. Toda cren­
ça religiosa traduz um vínculo parti­
cular: uma forma de atar o mistério 
sempre maior a uma imagem especí­
fica. Os vínculos são como ‘nós’ que 
atam e modelam a compreensão e tra­
duzem um mundo de sentido. Cada 
vínculo em particular traduz uma com­
preensão verdadeira, que capta um as­
pecto ou dimensão da realidade e da

h f J i M J » !  * PR ESEN Ç A NQ 332 novembro/dezembro de 2003



verdade, embora sempre limitado. O 
que dificulta o diálogo é a incapacida­
de de compreender que a realidade úl­
tima não pode estar limitada às ima­
gens particulares das crenças. As tra­
dições religiosas trazem consigo um 
caráter fragmentário: estão sempre a 
caminho e envolvidas pelas inusitadas 
riquezas “da sabedoria infinita e mul­
tiforme de Deus”. Ao falar para os re­
presentantes das várias religiões, reu­
nidos em Assis para a jornada mundial 
em favor da paz (1986), o papa João 
Paulo II expressou de forma admirá­
vel o sentido do diálogo como busca 
comum e expressão daquilo que Deus 
mesmo gostaria como destino feliz da 
humanidade: “uma viagem fraterna na 
qual nos acompanhamos uns aos ou­
tros rumo à meta transcendente que ele 
(Deus) estabelece para nós”.

A  O IK O U M E N E  D A  C O M P A IX Ã O

O imperativo da compaixão é um tra­
ço que acompanha diversas tradições 
religiosas. Longe de ser identificada 
com um mero sentimento de piedade 
ou comiseração, a compaixão diz res­
peito ao profundo desejo de remediar 
todas as formas de sofrimento que cor­
roem a humanidade e a criação. Ela 
vem compreendida sobretudo como 
empatia, cuidado e responsabilidade 
por todos os semelhantes e, em parti­
cular, pelos que mais sofrem. Por 
oikoumene da compaixão entende-se a 
convocação feita a todas as religiões 
no sentido de assumirem a responsa­
bilidade global de afirmação do huma­
no e de garantia da dignidade da cria­
ção. Cresce hoje a consciência de que 
o sofrimento dos seres humanos e a 
devastação do planeta devem constituir 
a base fundamental para o encontro e 
diálogo entre as tradições religiosas. 
Dialogar para não deixar morrer. A 
realidade do sofrimento injusto e ino­
cente aciona o exercíco da compaixão,

Ns 332 novembro/dezembro de 2003

O diálogo inter-relig ioso 

é um ato religioso, um ato 

espiritual, pois pressupõe 

uma a titude  de confiança 

e entrega a um m istério 

sempre maior. O diálogo 

não pode exigir nada do 

outro, senão a disposição 

de ouvi-lo, com preendê-lo 

e respeitá-lo

convocando as cordas mais profundas 
do sentimento religioso em favor de 
uma nova conduta ética. A compaixão 
é condição de possibilidade de um di­
álogo que se pretenda renovador. Em 
muitos casos, é do exercício inter-re­
ligioso de compaixão social e de sen­
sibilização diante do sofrimento dos 
outros que nascem ricas iniciativas de 
colaboração comum. Uma colaboração 
que pode quebrar barreiras doutrinais 
e favorecer um novo movimento de 
compreensão da alteridade e de mútuo 
enriquecimento entre os interlocutores.

Todas estas pistas para o diálogo 
inter-religioso são mais bem compre­
endidas e vivenciadas quando banha­
das por uma espiritualidade peculiar, 
um trabalho interior de desapego e 
abertura ao dom do mistério que ad­
vém. O diálogo deve começar no inte­
rior de cada um, criando e favorecen­
do espaços de hospitalidade. Já dizia 
Rümi, o místico sufi do século XIII: 
“Para mudar a paisagem basta mudar 
o que sentes.” Bons interlocutores para 
o diálogo são aqueles que estão em paz 
consigo mesmos, aqueles que vivem a 
experiência de um coração capaz de 
acolher formas diversificadas, um co­
ração desobstruído da arrogância e da 
vontade de poder. Há uma íntima vin- 
culação entre o diálogo inter-religio­
so e a espiritualidade. Não é sem ra­

zão que a partilha das experiências de 
oração e contemplação, enquanto ex­
pressão da busca do Mistério, vem 
identificada como o nível mais profun­
do do diálogo inter-religioso. O diálo­
go inter-religioso é um ato religioso, 
um ato espiritual, pois pressupõe uma 
atitude de confiança e entrega a um 
mistério sempre maior. O diálogo não 
pode exigir nada do outro, senão a dis­
posição de ouví-lo, compreendê-lo e 
respeitá-lo. O que ocorre no diálogo 
não é necessariamente uma mudança 
de religião, mas uma “conversão mú­
tua”, a celebração comum de uma ver­
dade sempre maior que provoca a 
transformação dos interlocutores e sua 
forma de apropriação da fé. £1

F a u s t i n o  T e i x e i r a ,  d o u t o r  e m  T e o l o g i a ,  e n ­

s a í s t a ,  p r o f e s s o r  d a  U F J F .  A u t o r ,  d e n t r e  o u ­

t r o s ,  d o  l i v r o  T e o l o g i a  d a s  r e l i g i õ e s .

N O T A S

1 G E E R T Z ,  C l i f f o r d .  N o v a  l u z  s o b r e  a  a n t r o ­

p o l o g i a .  R i o  d e  J a n e i r o :  J o r g e  Z a h a r ,  2 0 0 1 ,  

p .  1 5 8 .

2  S A N C H I S ,  P i e r r e .  A  g r a ç a  e  a  g r a t i d ã o .  I n :  

T e o r i a  &  S o c i e d a d e .  U F M G ,  2 0 0 3 ,  p .  1 6 7  ( N ú ­

m e r o  e s p e c i a l :  p a s s a g e m  d o  m i l ê n i o  e  p l u r a ­

l i s m o  r e l i g i o s o  n a  s o c i e d a d e  b r a s i l e i r a ) .

3  I b i d e m ,  p .  8 4 .

4  S A I D ,  E d w a r d .  R e f l e x õ e s  s o b r e  o  e x í l i o  e  

o u t r o s  e n s a i o s .  S ã o  P a u l o :  C o m p a n h i a  d a s  

L e t r a s ,  2 0 0 3 ,  p .  3 3 0 .

5  M E R T O N ,  T h o m a s .  R e f l e x õ e s  d e  u m  e x p e c -  

t a d o r  c u l p a d o .  P e t r ó p o l i s :  V o z e s ,  1 9 7 0 ,  p .  

1 6 6 .

6  G A D A M E R ,  F l a n s - G e o r g .  V e r d a d e  e  m é t o ­

d o  I I .  C o m p l e m e n t o s  e  í n d i c e .  P e t r ó p o l i s :  V o ­

z e s ,  2 0 0 2 ,  p .  2 4 7 .

7  T I L L A R D ,  J e a n - M a r i e  R o g e r .  D i a l o g a r e  p e r  

n o n  m o r i r e .  B o l o g n a ,  E D B ,  2 0 0 1 ,  p .  3 5 - 3 6 .

T E M P O  Æ i W f M Î M  11



P a ra  u m a

Teologia Ecumênica
"Há alguma chance 

para...?" era o títu lo  in te iro  

e orig inal deste artigo  e 

preferimos: "Para uma 

teo log ia ..." Este 'para ' é 

uma adequação a um dos 

significados de tow a rd  

que nos impulsiona para 

outros sentidos como: 

"concernente a", "re la tivo 

a". 0  texto é, de fato, 

um belíssimo pre lúdio / 

introdução a uma teologia 

ecumênica que venha a 

desassustar as lideranças 

ecumênicas a fim  de não 

escaparem ao d iá logo com 

d ife ren te !ou tro  e chegarem 

a "celebrar plenamente 

a dignidade de todos 

os seres hum anos"

P R ES E N Ç A

Uma certa destruição cultural dos po­
vos diferentes dos europeus tem sido 
um dos resultados mais trágicos do 
colonialismo nos últimos cinco sécu­
los, o que acabou também resultando 
em diversos casos, na sua eliminação 
espiritual. Os povos africanos forçada 
e violentamente trazidos para as Amé­
ricas tiveram por parte de seus amos, 
negado o direito de afirmar sua afri- 
canidade e, de maneira particular, sua 
espiritualidade. Sem exageros pode-se 
afirmar que a escravidão neste senti­
do significou de certa maneira um ge­
nocídio espiritual contra os povos afri­
canos nas Américas na medida em que 
a escravidão, como processo sociocul­
tural baseado na violência não só físi­
ca mas também espiritual, pretensa­
mente implicava na destruição de suas 
identidades religiosas. É evidente que 
o sistema escravagista imposto nas 
Américas aos povos africanos com o 
objetivo de garantir o poder dos euro­
peus tinha de evitar a todo custo a so­
brevivência de instituições que na 
África garantiam a coesão de seus po­
vos, e que aqui poderiam ser de gran­
de ameaça ao projeto europeu de do­
minação, antes buscava sua destruição, 
o que fazia das ritualizações africanas 
um alvo crucial.

O processo de destruição espiritual 
dos povos africanos nas Américas não 
se deu por igual nos seus diferentes 
contextos. Nos Estados Unidos africa­
nos e afro-descendentes perderam em 
grande parte suas expressões religio­
sas mais evidentes devido à enorme

repressão protestante que lhes foi im­
posta já que as hegemônicas manifes­
tações religiosas americanas se com­
portaram com alto grau de intolerân­
cia contra tudo que fosse diferente de 
sua própria cultura anglo-saxônica, 
branca e protestante. O protestantismo 
impôs violentamente a hegemonia de 
seus valores e normas religiosos ao sis­
tema escravagista praticado na América 
do Norte e nem mesmo o enorme der­
ramamento de sangue da fratricida 
Guerra de Secessão foi capaz de apa­
gar a intolerância que sobrevive ainda 
hoje no racismo recalcitrante da maio­
ria das igrejas norte-americanas majo- 
ritariamente brancas.

Como consequência escravos e 
seus descendentes nos Estados Uni­
dos, sob violenta coerção e freqüente 
repressão, tiveram de desenvolver e 
assumir um modo próprio de ser pro­
testantes. Se por um lado isto signifi­
cou que no processo de troca de bens 
simbólicos as comunidades negras 
protestantes norte-americanas termi­
nassem por afirmar e celebrar sua es­
piritualidade africana, sem qualquer 
dúvida uma inesgotável fonte e força 
de resistência diante da opressão racis­
ta, por outro lado também significou 
que a maioria da população negra nor­
te-americana se tornasse basicamente 
protestante. A intolerância protestan­
te escravagista eliminou a possibilida­
de do outro religiosamente diferente 
sobreviver a não ser assemelhando-se 
ao seu próprio amo, num processo de 
violentas negociações de seus diferentes

Na 332 novembro/dezembro de 2003



das Religiões
n o  B ra s il

D o u g l a s  M a n s u r

P o r  u m  e c u m e n i s m o  e m  q u e  o  d i f e r e n t e / o u t r o  f i g u r a  c o m o  p r o t a g o n i s t a

e geralmente antagônicos interesses. É 
claro que este processo não foi somen­
te pura imposição de cima para baixo, 
já que os próprios norte-americanos 
brancos ao longo dos anos acabaram 
por incorporar em seu protestantismo 
de índole anglo-saxônica elementos 
consideráveis da religiosidade afro- 
americana, ao mesmo tempo em que a 
religiosidade negra no processo de as­
semelhar-se à religiosidade européia o 
fez seletivamente e em defesa e pre­
servação tanto que possível dos seus 
bens simbólicos buscando privilegiar 
aquilo que redundava no atendimento 
dos próprios interesses. Por isso foi 
capaz de se fazer e manter como afro- 
americana, não-européia.

Nas outras regiões das Américas 
em que a colonização foi pelos con­
quistadores católicos provenientes da 
Espanha e de Portugal o processo de 
denominação e destruição religiosa se 
deu de maneira diferente. Não que os 
senhores católicos ibéricos fossem 
mais tolerantes que os protestantes 
anglo-saxônicos; de fato sua cruelda­
de não ficou nada a dever à de seus 
rivais do norte das Américas. Na Amé­
rica Latina, entretanto, o pretendido 
processo de destruição do outro dife­
rente aconteceu numa relação profun­
damente ambígua já que o diferente/ 
outro ao pretender se afirmar em sua 
diferença, não era... isto é, só poderá 
expressar-se deixando de ser o diferen­

te/outro. O diferente/outro foi forçado 
a deixar-se assimilar apesar dos esfor­
ços de certos cristãos europeus que 
buscaram garantir aos não-europeus o 
direito de existir em sua diferença 
mesmo em meio ao desigual processo 
de troca de bens simbólicos. No caso 
dos escravos trazidos da África se o 
processo de sobrevivência de sua es­
piritualidade tem-se dado de forma 
extraordinária (e não somente nas re­
ligiões afro-americanas, mas também 
nos distintos pentecostalismos latino- 
americanos -  ainda que muitos não 
queiram considerar a hipótese da es­
piritualidade africana ser uma das fon­
tes dos pentecostalismos contemporâ­
neos), ao mesmo tempo sendo uma das 
formas de resistência à opressão racial. 
Apesar de toda a repressão sofrida, a 
sobrevivência da espiritualidade afri­
cana em muitos lugares da América do 
Sul e Central e nas ilhas do Caribe é 
uma eloqüente afirmação de sua pró­
pria identidade como o outro diferen­
te e uma demonstração inequívoca de 
sua capacidade de recriar seus mitos e 
práticas rituais fundantes em contex­
tos culturais completamente distintos 
dos da África em negociação cheia de 
inesperadas e surpreendentes descon- 
tinuidades em continuidades com ou­
tros mitos e práticas rituais fundantes. 
Mas mesmo quando as crenças e prá­
ticas africanas resistiram em diferen­
tes partes das Américas à opressão e 
repressão, católicos e protestantes na 
prática insistiram e ainda insistem em 
negar aos escravos africanos e aos

Ns 332 novembro/dezembro de 2003 IT E M P O PRESENÇA



Nos Estados Unidos, africanos e afrodescendentes 

perderam em grande parte suas expressões religiosas mais 

evidentes devido à enorm e repressão protestante que 

lhes fo i imposta já que as hegemônicas manifestações 

religiosas americanas se com portaram  com a lto  grau 

de intolerância contra tud o  que fosse d ife rente de sua 

própria cultura anglo-saxônica, branca e protestante

afro-descendentes o direito de existi­
rem enquanto o diferente/outro. Os 
senhores escravocratas ibéricos, de 
igual modo que os vizinhos do Norte, 
com sua cultura de violência, não ad­
mitiram e recusaram-se a admitir a 
existência de outras culturas além de 
sua própria. É neste fato que residiu e 
ainda reside entre nós a força, o vigor 
e a persistência do racismo e dos pre­
conceitos religiosos contra as religiões 
não-cristãs, especialmente as afro- 
americanas.

O racismo que se projeto na into­
lerância religiosa tem tido implicações 
bastante sérias para a prática do mo­
vimento ecumênico no Brasil e em 
outras regiões da América Latina e do 
Caribe. A verdade é que a ação ecu­
mênica em todo o continente, com ra­
ríssimas exceções, não tem assumido 
o diálogo inter-religioso como parte 
intrínseca do ecumenismo que profes­
samos. É como se essa dimensão im­
portante do movimento ecumênico 
entre nós, latino-americanos, fosse in­
diferente, ou estivesse perdida ou sen­
do ignorada. Alguns, em Koinonia, te­
mos estado preocupados com esta 
enorme e grave lacuna e pensamos em, 
pelo menos, quatro importantes fato­
res que a têm determinado:

Primeiro: O amargo conflito entre 
católicos e protestantes produzido, por 
um lado, pela mentalidade de Cristan­
dade ainda predominante em muitos 
círculos católicos latino-americanos,

particularmente no episcopado, e, por 
outro lado, pela enorme e por vezes 
agressiva expansão das missões evan- 
gélico-pentecostais em toda América 
Latina.

Segundo: O explícito eurocentris- 
mo da maioria dos projetos missioná­
rios promovidos tanto por católicos 
como por protestantes de todos os 
matizes. Tal etnocentrismo desqualifi­
ca a priori qualquer manifestação re­
ligiosa que lhe seja diferente, de ma­
neira particular as afro-americanas, 
demonizando-as, apesar do flagrante 
sincretismo presente nas práticas reli­
giosas de nossas diferentes formações 
culturais.

Terceiro: A crescente competição 
pelo mercado dos bens religiosos en­
tre as diferentes igrejas cristãs e seus 
projetos de evangelização eminente­
mente proselitistas que exacerbam prá­
ticas de intolerância religiosa contra as 
religiões afro-americanas.

Quarto: A prioridade dada à luta 
pela justiça social daqueles setores 
católicos e protestantes mais compro­
metidos com a prática ecumênica, par­
ticularmente os identificados com a 
chamada pastoral popular.

Nos últimos anos é verdade que no 
continente têm-se verificado algumas 
mudanças significativas na busca da 
superação destes quatro elementos de­
terminantes da falta do diálogo inter- 
religioso na prática ecumênica; e se 
tem tentado criar ambiente mais hos­

pitaleiro para a convivência entre as 
diferentes manifestações religiosas 
presentes em nossas sociedades. Con­
tudo, infelizmente, deve-se reconhecer 
que alguns desses mesmos esforços 
ecumênicos têm se mostrado inconsis­
tentes, pois, a prática concreta acaba 
reproduzindo os mesmos erros do pas­
sado visto que o diferente/outro, para 
ser reconhecido, tem de se submeter a 
uma realidade externa à sua própria 
experiência. Fica evidente que acima 
de tudo entre nós faz falta uma teolo­
gia das religiões produzida para aten­
der aos desafios do diálogo inter-reli­
gioso em nosso contexto latino-ame­
ricano em que o diferente/outro não 
seja obrigado a se afirmar a partir dos 
parâmetros próprios da religião cristã.

Dom José Maria Pires, arcebispo 
emérito de João Pessoa, um dos pou­
cos bispos católicos negros no Brasil 
e um campeão da luta contra o racis­
mo dentro e fora das igrejas, no artigo 
“Eu ouvi o clamor deste povo: refle­
xão bíblico-histórica sobre a resistên­
cia dos negros na América Colonial”, 
afirma que se os missionários católi­
cos tivessem considerado a religião 
dos escravos como uma praeparatio 
evangélica contendo em si mesma as 
“sementes do Verbo”, que tem a força 
para purificar e elevar a religiosidade 
dos povos, não se teria dado sua ne­
gação ou destruição.1 Faustino Tei­
xeira, da Universidade Federal de Juiz 
de Fora, um dos poucos autores brasi­
leiros no campo da teologia das reli­
giões, talvez até mesmo o único, as­
sume semelhante compreensão à de 
dom José Maria Pires ao afirmar um 
inclusivismo que parte da consciência 
do acontecimento cristológico como 
ponto culminante do evento revelador 
de Deus, sem com isto levar a uma 
atitude de beligerância, de predomí­
nio excludente ou concorrencial, (fa­
vorece) uma autocompreensão cristã

T E M P O g PRESENÇA NQ 332 novembro/dezembro de 2003



No encontro ecumênico com o d ife ren te !ou tro  todas 

as partes envolvidas no d iá logo in ter-re lig ioso são 

desafiadas a se reconhecerem, aceitarem, e afirm arem  

suas diferenças religiosas enquanto tais, sempre como 

manifestações de diferentes práticas e compreensão 

de suas relações com o sagrado

consciente do “regime de dom e gra­
tuidade" da revelação de Deus que 
convida a todos a uma permanente 
abertura e “verdadeira modéstia” 
[sic].2 Também a teóloga brasileira 
negra Silvia Regina de Lima Silva, 
muito respeitada nos círculos ecumê­
nicos e atualmente professora na Uni­
versidade Bíblica da Costa Rica, que 
poderia ser identificada muito mais 
com uma abordagem pluralista, pare­
ce ter adotado semelhante postura 
inclusivista num artigo escrito prepa­
ratório para a Conferência Mundial de 
Missões e Evangelização do Conselho 
Mundial de Igrejas realizada em 1996 
em Salvador Bahia, onde afirma que 
a revelação de Deus em Jesus Cristo 
se deu numa cultura concreta. O Deus 
do cristianismo é o Deus encarnado. 
O Deus [de Jesus Cristo] se expressa 
em diferentes culturas.3

Parece que no contexto brasileiro, 
para trazer a discussão mais perto de 
nossa realidade, esse tipo de aborda­
gem ainda que eivada das melhores 
intenções ecumênicas não ajuda em 
nada o diálogo ecumênico com as re­
ligiões afro-brasileiras pois elas são 
deferidas para sua realização plena a 
uma outra realidade religiosa fora de­
las mesmas que é o cristianismo. E aí 
que faz falta uma teologia das religiões 
no e para o contexto latino-americano, 
pois o diferente/outro tem de existir 
em seu próprio direito se queremos 
afirmar ecumenicamente a diversida­

de religiosa existente em nossa socie­
dade. No encontro ecumênico com o 
diferente/outro todas as partes envol­
vidas no diálogo inter-religioso são 
desafiadas a se reconhecerem, aceita­
rem, e afirmarem suas diferenças reli­
giosas enquanto tais, sempre como 
manifestações de diferentes práticas e 
compreensão de suas relações com o 
sagrado, repelindo toda tentativa de se 
querer reduzir o outro diferente à se­
melhança de si mesmo. Forçoso é tam­
bém se reconhecer que tais diferenças 
não ocasionalmente podem beirar ou 
chegar mesmo ao extremo antagonis­
mo entre si. Quando essas diferenças 
são ignoradas ocorre o empobrecimen­
to do outro diferente ou até mesmo a 
sua negação e conseqüente exclusão.

A convivência e o diálogo ecumê­
nicos com o diferente/outro se consti­
tuem antes de tudo num processo de 
aprendizado no qual os horizontes es­
treitos de cada um dos parceiros na 
conversação devem ser expandidos a 
fim de se poder perceber tanto as pos­
sibilidades como os limites do diferen­
te/outro, e também os seus próprios 
limites e possibilidades. Em nosso 
contexto brasileiro há uma enorme 
necessidade de uma teologia das reli­
giões que possa iluminar nosso com­
promisso com o diálogo inter-religio­
so -  uma teologia que vá muito além 
dos atuais impasses do presente deba­
te exclusivista-inclusivista-pluralista 
do Primeiro Mundo. Uma teologia das

religiões que seja capaz de contemplar 
o diferente/outro em sua estatura tal e 
qual, e que se recuse a aceitar qualquer 
negação ou escapismo que tencione 
manipular, capturar, assimilar, apropri­
ar, e domesticar as diferenças em es­
tranhos e perversos caminhos de co­
nhecer e agir. Neste sentido, como 
cristãos brasileiros somos chamados a 
reconhecer, aceitar e afirmar as dife­
renças próprias das religiões afro-bra­
sileiras sem que isto signifique concor­
dância em nossas diferenças e até mes­
mo antagonismos. Quando isto acon­
tecer seremos capazes de praticar e 
viver um ecumenismo que certamente 
entre outras coisas nos ajudará a su­
perar o racismo, a intolerância e vio­
lência religiosas, e celebrar plenamen­
te a dignidade de todos os seres huma­
nos sem descriminar a religião que 
professem ou deixem de professar. £1

P a u l o  A y r e s  M a t t o s ,  p r e s i d e n t e  d e  K O I N O -  

N I A ,  b i s p o  e m é r i t o  d a  I g r e j a  M e t o d i s t a .

N O T A S

1 D o m  J o s é  M a r i a  P i r e s ,  " E u  o u v i  o  c l a m o r  

d e s t e  p o v o :  r e f l e x ã o  b í b l i c o - h i s t ó r i c a  s o b r e  a  

r e s i s t ê n c i a  d o s  n e g r o s  n a  A m é r i c a  C o l o n i a l , "  

i n  R e v i s t a  d e  I n t e r p r e t a ç ã o  B í b l i c a  L a t i n o -  

A m e r i c a n a  ( R I B L A ) ,  1 9 ,  1 9 9 4 / 3 ,  1 3 1 2 4 5 ] ,

2  F a u s t i n o  T e i x e i r a ,  T e o l o g i a  d a s  R e l i g i õ e s :  

U m a  V i s ã o  P a n o r â m i c a ; S ã o  P a u l o :  P a u l i n a s ,  

1 9 9 5 .  2 2 1 - 2 2 2 .

3  S i l v i a  R e g i n a  d e  L i m a  S i l v a ,  " M i s s i o n  a n d  

A f r o - B r a z i l i a n  R e a l i t y ; "  I n t e r n a t i o n a l  R e v i e w  

o f  M i s s i o n ,  V o l .  L X X X V ,  N o .  3 3 8 ,  J u l y  1 9 9 6 .

Ne 332 novembro/dezembro de 2003 IT E M P O PRESENÇA] 5



ESPIRITISMO
Travessia de fro n te ira s

C é s a r  L a p a

A lg u é m  d is s e

"espiritismo"?
Emerson Giumbelli e Juárez Humberto

Num dado m om ento da(s) 

história(s) de religiões, 

notadam ente as cristãs, os 

heréticos (aqueles que 

perderam) foram  

excomungados, depois 

vieram a chamar-se de 

"irm ãos separados" e, 

desgastado o adjetivo, 

ficaram "irm ãos". Este 

m om ento desta Revista se 

inscreve aqui como a 

descoberta, quase um mea 

culpa da presença dos 

irmãos (podem, sem 

problemas, ser adjetivados) 

espíritas. Vale ler, 

chamados ao d iá logo

V IS IB IL ID A D E  E IN V IS IB IL ID A D E  

D O  E S P IR IT IS M O  N O  B R A S IL

Todo esboço de panorama do espiritis­
mo no Brasil se deparará com os opos­
tos da visibilidade e da invisibilidade. 
Tomemos os últimos dados censitários 
como ponto de partida e teremos uma 
visão que se revelará distorcida e li­
mitada do campo desenhado por essa 
religião. Neles estão registrados 2,2 
milhões de fiéis espíritas, contingente 
considerável, mas que não chega a 2% 
da população e nem demonstra tendên­
cias a crescimento. O contraste surge 
nítido, seja com o catolicismo e sua 
maioria, seja com os números evangé­
licos em sua expansão. Isso, no entan­
to, não deveria nos fazer esquecer da 
vitalidade que se manifesta nesse seg­
mento religioso. O espiritismo movi­
menta uma produção cultural impres­
sionante: há alguém em uma grande 
cidade brasileira que jamais tenha se 
deparado com uma livraria espírita nas 
ruas ou notado o anúncio de uma peça

teatral no jornal? O mesmo se pode 
afirmar a respeito de seu universo ins­
titucional: qualquer pessoa é capaz de 
dizer onde se encontra um centro es­
pírita e muito provavelmente se lem­
brará de alguma iniciativa assistencial 
que sabe ser mantida pelos espíritas. 
A isso ainda devemos acrescentar o 
nome de Chico Xavier, cuja repercus­
são sempre ultrapassou as fronteiras 
do espiritismo e que remete para ou­
tras figuras que, médiuns como ele, 
conquistaram também algum renome 
em menor escala.

Outro ponto que se destaca dos da­
dos censitários é um perfil peculiar aos 
adeptos do espiritismo: comparados 
aos das demais religiões, habitam mais 
as zonas urbanas, congregam mais 
pessoas de cor branca, com alto nível 
de escolarização e que se dedicam a 
ocupações valorizadas. Esse perfil aju­
da a explicar algumas das característi­
cas de seu universo institucional e cul­
tural. Por outro lado, pode conduzir a

k i d f l l J é g *  P R E S E N C A l N8 332 novembro/dezembro de 2003



uma visão equivocada de que o espi­
ritismo é apenas uma “religião de clas­
ses médias”. Suas atividades atingem 
um público bastante diversificado e 
parte delas se realiza em regiões e lo­
cais onde vivem grupos cujo perfil é 
bem distinto daquele observado no 
censo. A invisibilidade dessa dimensão 
tem a ver com o fato de que há muitas 
pessoas -  em volume que certamente 
multiplica várias vezes o número de 
adeptos declarados -  que circulam na 
esfera cultural e institucional do espi­
ritismo mas não assumem a identida­
de correspondente. Junte-se a isso a 
existência de muitas variantes doutri­
nárias e rituais, mesmo notando-se a 
ocorrência de referências e vocabulá­
rios dominantes, o que transforma o 
espiritismo em um campo necessari­
amente diversificado e em permanen­
te mutação. Lembre-se, enfim, de que 
essas referências e vocabulários não 
estão confinados, e permitem afirmar 
que o espiritismo constitui uma ma­
triz sem cuja consideração não en­
tenderíamos muitas das características 
da religiosidade no Brasil, especial­
mente nas suas expressões as mais 
“populares”.

Uma presença que, vista a partir 
dos dados censitários, parece restrita 
e peculiar e que, complementada, tor­
na-se difusa e nebulosa: eis aí algo que 
ajuda a explicar a ausência do espiri­
tismo em diálogos e iniciativas asso­
ciados ao ecumenismo. Parece-lhe fal­
tar uma certa nitidez que funciona 
como condição tácita da participação 
no esforço ecumênico. Nessa questão, 
porém, fatores de outra ordem devem 
ser lembrados. Primeiro, a legitimida­
de social limitada, o que se revela 
quando notamos que há não muito 
tempo, o espiritismo estava envolvido 
em uma enorme polêmica focada so­
bre a dimensão terapêutica (daí sua 
associação com o curandeirismo) e

que ainda hoje muitos reduzem a 
mediunidade a uma espécie de fraude 
(daí a suspeita de charlatanismo). Se­
gundo, sua relação com outro referen­
cial religioso que também não prima 
pela nitidez, mas tem ganho mais 
atenção por parte dos agentes ecumê­
nicos: ao contrário dos cultos afros, 
o espiritismo não parece nem se dis­
tinguir por um fascinante exotismo 
nem dialogar com a formação da so­
ciedade brasileira. Terceiro, paira so­
bre o espiritismo uma desconfiança 
teológica por conta de sua insistência 
em se inserir, de certa maneira, entre 
as correntes cristãs. De fato, o espi­
ritismo, especialmente nas vertentes 
influenciadas pela elaboração karde- 
cista, filia-se aos referencias judaico- 
cristãos e empreende uma reinterpre- 
tação de vários pontos da teologia 
cristã. Aos olhos de católicos e pro­
testantes, que dominam o protagonis- 
mo das iniciativas ecumênicas, é di­
fícil levar a sério essa reinterpretação, 
o que retira do espiritismo plena cida­
dania como interlocutor.

Partindo dessa apresentação pano­
râmica e dessas constatações, deseja­
mos considerar em seguida alguns 
pontos no sentido de colaborar em 
uma discussão sobre o lugar do espi­
ritismo no diálogo inter-religioso. Não 
se trata de meramente apontar os limi­
tes da abertura ecumênica e de recla­
mar a inclusão necessária do espiritis­
mo. Cremos que essa inclusão pode e 
deve se fazer em torno de questões e 
pautas específicas, como até já ocor­
reu em alguns casos. Nossa perspecti­
va, neste texto, passa por pontos mais 
gerais, que problematizam a espécie de 
relação que o espiritismo projeta so­
bre temas que fazem parte da visão 
ecumênica. Nesse sentido, nosso esfor­
ço consiste em comentar algumas ca­
racterísticas do espiritismo que ajudam 
a conhecê-lo melhor e também a pen­

sar sobre as condições do diálogo 
inter-religioso. Cremos que essas se­
jam dimensões recíprocas e necessá­
rias: o acúmulo de conhecimento mú­
tuo e a reflexão sobre as exigências e 
objetivos do diálogo. Nossas conside­
rações partem basicamente da interpre­
tação kardecista (remetem às elabora­
ções de Allan Kardec, pedagogo fran­
cês cujas publicações religiosas se pro­
longaram entre 1857 e 1869), que se 
tornou a referência dominante no es­
piritismo brasileiro.

A  V IS Ã O  D O  E S P IR IT IS M O  

S O B R E  A S  D E M A IS  R E L IG IÕ E S

Para pensarmos a relação do espiritismo 
com as demais religiões, encontramos 
um tema recorrente, dentro das narra­
tivas espíritas, que pode nos guiar: a 
questão sobre “a sorte futura das al­
mas”, a qual, por sua vez, implica uma 
curiosa elaboração sobre o Mal. Para 
os espíritas, a morte é vivida ‘apenas’ 
como um processo de transformação 
dentro do chamado ciclo de “evolução 
infinita do espírito imortal”. Este pro­
cesso envolveria uma “mudança de vi­
bração” na qual o espírito passaria de 
um estado de vibração densa, espírito 
encarnado, para um estado de vibração 
mais sutil, espírito desencarnado. É 
ainda preciso considerar que, durante 
o estágio encarnado, essa vibração -  
entendida aqui como uma mistura con­
tínua entre atos e pensamentos -  as­
sume diferentes modulações. O futu­
ro de um espírito no estado de pós- 
morte está ligado irremediavelmente a 
sua modulação própria. É através dela 
que ele irá ser ‘atraído’ para uma co­
lônia espiritual (“Nosso Lar” é a mais 
famosa de todas elas, descrita através 
de Chico Xavier no livro que leva o 
mesmo nome) ou para uma região 
qualquer do umbral, esta a “faixa vi­
bratória” de atração para os espíritos 
de vibração mais densa.

N8 332 novembro/dezembro de 2003 k á 4 W i i « I  PR ESEN Ç A



A legitim idade social 

lim itada, o que se revela 

quando notamos que há 

não m uito  tem po, o 

espiritism o estava 

envolvido em uma enorme 

polêmica focada sobre a 

dimensão terapêutica e que 

ainda hoje muitos reduzem 

a m ediunidade a uma 

espécie de fraude

Da breve descrição acima permea­
da por uma linguagem que remete a 
um tipo de física espiritual -  vibração, 
modulação, atração -  interessa ressal­
tar que o acesso a regiões ‘celestiais’ 
ou ‘infernais’, de acordo com o espi­
ritismo, será regido por um tipo de 
automatismo, pela “lei de causa e efei­
to”. Ressalte-se que no espiritismo a 
lei de “ação e reação” só é funcional 
na própria natureza porque ela é em 
primeiro lugar uma lei imanente aos 
espíritos e estes, por sua vez, animam 
a natureza por dentro. Para os espíri­
tos, tal lei irá proporcionar um apren­
dizado contínuo, mediato e infinito -  
em sintonia com aquela outra lei vital 
para os espíritas, a lei de evolução in­
finita.

Enfim, não será Deus ou muito 
menos o Diabo que irá julgar o futuro 
do espírito no pós-morte. Principal­
mente porque ainda que estruturado 
sobre um automatismo, o sistema es­
pírita só prevê lugar mesmo para Deus 
-  “inteligência suprema e causa pri­
meira de todas as coisas” -, este o pla­
no primeiro e imanente sempre pres­
suposto. Os espíritas rejeitam qualquer 
tipo de essência maligna, o outro ja­
mais será visto como outro por causa 
de uma diferença de essência. A dife­
rença entre o espírita e o não-espírita

é vista por uma diferença de grau, que 
é resultado daquela modulação singu­
lar da vibração própria no conjunto de 
várias encarnações.

Na verdade, como todos são espí­
ritos, todos já estão espíritas, nem que 
seja num grau ínfimo. Esta a razão do 
relativo desinteresse por parte dos es­
píritas nas questões associadas à con­
versão de adeptos. Lembremos que 
Allan Kardec antes de se tornar o 
codificador da doutrina espírita foi 
pedagogo. Razão a mais para essa cen- 
tralidade da pedagogia em detrimento 
do proselitismo na ótica espírita. Ali­
ás, como se ouve corriqueiramente em 
qualquer centro espírita, esta pedago­
gia anda por dois caminhos paralelos 
que levam ao mesmo lugar: “no espi­
ritismo a gente chega pelo amor ou 
pela dor!” Isso nos permite perceber 
como o espiritismo não cultiva uma 
visão eclesial do religioso. Seu univer­
salismo não distingue igrejas ou dou­
trinas, mas engloba indivíduos em dis­
tintos graus de evolução espiritual.

A  V IS Ã O  D O  E S P IR IT IS M O  

S O B R E  O  S A B E R

Há um padrão dominante nas religiões 
envolvidas no diálogo inter-religioso: 
aceita-se, de uma forma ou outra, mais 
ou menos, a partilha de domínios es­
tabelecida pela modernidade. Ou seja, 
as religiões cuidam do espiritual e é 
sobre ele que têm competência para se 
pronunciar. Isso, é claro, não é a mes­
ma coisa que dizer que as igrejas só 
devem se interessar pelo espiritual. Em 
geral, os protagonistas do ecumenismo 
estão, e bastante, atentos para o papel 
da religião em dimensões sociais e 
políticas da vida humana. Mas, nesse 
caso, reconhecem e convocam a com­
petência das ciências para auxiliarem 
os diagnósticos e os projetos a que se 
vincula o diálogo inter-religioso. Não 
se pode negar que essa aproximação

quase nunca é tranqüila, mas as ten­
sões que nela surgem dependem exa­
tamente do reconhecimento daquela 
partilha.

Eis aí outra diferença quando ob­
servamos o espiritismo. Afinal, uma de 
suas marcas é exatamente a pretensão 
de ser, a um só tempo, “religião, filo­
sofia e ciência”. No século XIX, quan­
do Kardec publicou suas obras, essa 
composição se resolvia basicamente 
nos seguintes termos: o espiritismo 
seria uma religião por se tratar de uma 
revelação proporcionada por “grandes 
espíritos”; uma filosofia ao se perfilar 
ao lado daqueles que apontavam os li­
mites do materialismo; uma ciência, 
por se preocupar em ter a comprova­
ção experimental da influência de for­
ças inteligentes e invisíveis. Ao longo 
do século XX, essa configuração pas­
sa por mudanças, mas a articulação 
permanece. Ela se manifesta, por 
exemplo, no fato de que o espiritismo 
tenha adeptos destacados e mesmo ini­
ciativas associativas no universo da 
medicina. Ou ainda, para ficar no mes­
mo universo, na assimilação que fazem 
de práticas e valores médicos muitos 
rituais mediúnicos que envolvem a 
cura. A pretensão de ser “religião, fi­
losofia e ciência”, atualmente, estimu­
la a elaboração de sínteses nas quais 
uma visão espírita do mundo se ex­
pressaria a propósito dos mais diver­
sos assuntos: assim como haveria uma 
“medicina espírita”, haveria também 
uma pedagogia, uma psicologia, uma 
física espíritas.

Uma das mais famosas frases atri­
buídas a Kardec é: “o sobrenatural não 
existe”. Com isso, apontava-se a pre­
tensão espírita de explorar empiri­
camente os mundos invisíveis. Mas 
seria também possível dizer, a propó­
sito do espiritismo, que “o sobrena­
tural é tudo que existe”, uma vez que 
o visível, o material, o corpóreo se

I T E M P O P R E S E N Ç A Ns 332 novembro/dezembro de 2003



0  que significa essa 

caridade que motiva 

tantas ações? Há vertentes 

dentro do espiritism o que 

a in terpretam  como 

princípio em inentem ente 

moral, com realizações 

variadas e im portantes em 

si mesmas. Mas há 

tam bém  interpretações 

que procuram articu lar o 

valor da caridade com os 

ideais da cidadania

constituem a partir do invisível, do es­
piritual, do incorpóreo. A natureza é 
parte de uma ‘sobrenatureza’ na qual 
tudo e todos estão inseridos e que en­
sina por meio dos.‘grandes espíritos’ 
mas que também aprende com os dos 
‘espíritos inferiores’. Eis por que o es­
piritismo resiste à partilha dos domí­
nios. Ou melhor, a relativiza, consta- 
tando-se também que por vezes se ren­
de às dicotomias que são comuns a 
tantos saberes religiosos e filosóficos. 
É exatamente essa passagem que pode 
ser ativada no contato com esses ou­
tros saberes e que pode render um en­
riquecimento mútuo.

A S  P R Á T IC A S  

A S S IS T E N C IA IS  E S P ÍR IT A S

Um dos princípios centrais do espiri­
tismo é a ‘caridade’. Na sua escala de 
evolução moral, a caridade -  entendi­
da como imperativo de amor ao pró­
ximo, vinculada à lei de ação e reação 
-  aparece no ápice. Isso se expressa de 
muitas maneiras, mesmo institucio­
nais, como demonstra o fato de a gran­
de maioria dos centros espíritas (cujo 
fim precípuo é a prática e divulgação 
de atividades religiosas) manter ativi-

dades de assistência social. Em alguns 
casos, a relação se inverte, sendo as 
atividades assistenciais (escolas, abri­
gos, asilos, ambulatórios, etc.) o que 
define a identidade de uma instituição 
-  geralmente chamadas de ‘obras so­
ciais’.

Mas o que significa essa caridade 
que motiva tantas ações? Há vertentes 
dentro do espiritismo que a interpre­
tam como princípio eminentemente 
moral, com realizações variadas e im­
portantes em si mesmas. Mas há tam­
bém interpretações que procuram ar­
ticular o valor da caridade com os ide­
ais da cidadania, aproximando o espi­
ritismo da política e sugerindo que 
deva haver uma avaliação coerente 
com essa aproximação quanto às ini­
ciativas que se sustentam na caridade. 
Não se trata de opor interpretações 
atuais a outras tradicionais, uma vez 
que, no meio em que o espiritismo sur­
giu na Europa do século XIX, havia a 
percepção de que a caridade seria um 
princípio de reforma social, havia no­
tícias de espíritas que se diziam soci­
alistas, desde que fosse um socialismo 
não materialista. Remota ou recente, a 
caridade pode atuar para além de seu 
papel de alavanca espiritual, e funcio­
na como princípio que impulsiona o 
engajamento social das instituições e 
dos adeptos espíritas.

S E N T ID O S  D O  D IÁ L O G O  

IN T E R -R E L IG IO S O

Os três itens anteriores podem ainda 
ser aproveitados para sugerir pistas 
para iniciativas de aproximação com o 
espiritismo na perspectiva do diálogo 
inter-religioso. Parece pouco promis­
sor apostar em um projeto de aproxi­
mação global, valendo muito mais 
pensar essas pistas a partir de iniciati­
vas específicas e dirigidas. O espiritis­
mo, além de parceiro, pode ser um 
inspirador.

• O diálogo com o espiritismo pode 
servir para aliviar a importância que as 
fronteiras parecem ter nas definições 
religiosas. Ou seja, pensar o diálogo 
não a partir de fronteiras dadas ou pre­
tendendo chegar a elas, mas como um 
exercício que vê a religião como lin­
guagem para conceber o mundo de 
uma certa e única perspectiva.
• A possibilidade de pensar a relação 
entre ciência e religião não a partir de 
uma exterioridade prévia entre os dois 
domínios, mas considerando eventuais 
sínteses que possam surgir nessa rela­
ção, tal como vem ocorrendo a propó­
sito dos assuntos que fazem parte da 
pauta do diálogo inter-religioso.
• Colaborações por conta de projetos 
de intervenção social específicos, em 
que haja a possibilidade da participa­
ção de diferentes religiões, por inter­
médio de protagonistas ou instituições 
reconhecidas. Tal participação, para o 
espiritismo, significaria um impulso 
para aqueles que sustentam a aproxi­
mação entre caridade e cidadania. ^

E m e r s o n  G i u m b e l l i  é  p r o f e s s o r  d o  D e p a r t a ­

m e n t o  d e  A n t r o p o l o g i a  C u l t u r a l  d a  U F R J .  

J u a r e z  H u m b e r t o  é  m e s t r a n d o  d o  P r o g r a m a  

d e  P ó s - G r a d u a ç ã o  e m  A n t r o p o l o g i a  S o c i a l  d a  

U F R J .

N5 332 novembro/dezembro de 2003 P R ES E N Ç A 19



M arco  Lucchesi

"Ahmed me recebe nos 

campos, dando-m e as 

boas-vindas em inglês; 

respondo-lhe em árabe, 

e seus olhos se enchem 

de lágrim as." Este texto  é 

um périplo pelo m undo 

de língua árabe (translite- 

rações mantidas), "a língua 

dos oprim idos em sua 

demanda de justiça".

Na "com paixão pelos 

oprim idos" declare-se 

a jih a d  (luta) pela paz 

somente havia para ele: 

declarar a jih a d  (luta)

"a favor da paz e da 

diferença", conclui

œ Z E Z æ  P R E S E N Ç A

Tenho procurado o Islam com grande 
paixão, como quem sente um desejo 
férreo de o conhecer desde as origens, 
na música do Alcorão, no apelo de har­
monia e de abandono, que se despren­
de desse mundo claro, livre da culpa 
original e do pecado, inexistente, por­
tanto, e intransmissível. Eis um aspec­
to que responde pela paz do Islam, 
com seus pátios ensolarados e ruas co­
loridas, por onde emerge o Oriente 
profundo, que Byron, Loti e Rimbaud 
-  em parcelas de ilusão -  legaram ao 
nosso Imaginário. Esse impulso me 
levou a percorrer -  como viajante e em 
longas temporadas -  o Egito, a Síria, 
a Jordânia, a Palestina, o Líbano, a 
Turquia, o Marrocos, a Mauritânia, o 
Irã e Israel.

Comecei pelo Saara Ocidental, 
com seus beduínos -  mais livres, me­
nos atingidos, talvez, pela fome de jus­
tiça -  que já não sofrem o horizonte, 
a que se voltam em oração. O infini­
to: convertido em dunas e silêncios.

Mas o meu périplo radica-se na lín­
gua árabe, áspera e forte, de lâminas 
e espadas, capaz de realizar uma sín­
tese poderosa com seus nomes, que 
são como estrelas que rasgam a escu­
ridão. Nomes às vezes ríspidos, às ve­
zes rudes, tocados, muito embora, por 
uma delicada fraseologia, que não en­
contro nas línguas que freqüento -  
com exceção do persa e do turco, mar­

cadas como foram pelo Islam. O de­
serto da língua árabe revela oásis ines­
perados, e deve ter sido a escolhida por 
Deus para falar aos homens. Um Deus 
infinito e áspero. Físico e metafísico. 
Amante da Parte e do Todo...

Para mim era uma língua escondi­
da. E bela. E mais do que à miragem, 
esse Deus-língua aponta a cada instan­
te o verbo escuro com que plasmou 
todas as coisas, na lógica de raízes e 
derivados, cuja palavra, afinal, se cris­
taliza como as belas estalactites, nas 
mesquitas de Trípoli e Marrakesh.

Depois desse primeiro arroubo, foi 
a caligrafia, misteriosa e flexível, que 
me capturou, em definitivo, como que 
formada por fios delicados e jóias ra­
ras, com que se adorna a Leila, de 
Majnun, contada e recontada por Ne- 
zami. Forma livre e soberana, múlti­
pla e vária, transida de céu e de abis­
mo, seguindo, em chamas, a direção 
dos astros. Impossível não se comover 
com a eufonia, com a ligação das pa­
lavras, com a elegância do desenho. 
Impossível.

E a paixão veio desde cedo: nenhu­
ma outra língua me fascinou mais que 
o árabe. Nela eu pressentia uma estra­
nha promessa, Eldorado, Pasárgada ou 
Djabolsa. E assim, continuei a estudar 
a língua de Allah -  desesperado de al­
gumas promessas - , buscando as fon­
tes de sua pronúncia, como se fora

Na 332 novembro/dezembro de 2003



uma profissão de fé na poesia secreta 
de todas as línguas.

Somente mais tarde -  quando já 
sabia desenhar as letras, algum rosto, 
e segredos -  descobri, nos campos de 
refugiados de Sabra e Chatila, que o 
árabe se tornaria para mim a língua 
dos oprimidos, em sua demanda de 
justiça... Ahmed me recebe nos cam­
pos, dando-me as boas-vindas, em in­
glês: respondo-lhe, em árabe, e seus 
olhos se enchem de lágrimas... Não 
seria difícil ver nessa língua-atitude -  
não na dos países abastados do Golfo, 
mas na dos expatriados -  uma ferida, 
uma esperança... O mesmo sentimen­
to que guardo pelos peregrinos do pa­
dre Cícero, em Juazeiro do Norte, pe­
los índios mbia-guaranis, do Paraguai, 
pelos que sofrem nas favelas de Lima, 
pelos anaxvin, evocados na Tora. Vejo, 
em todos, essa demanda de Utopia. Os 
peregrinos do Padrinho, no Morro do 
Horto e a surda resistência de sua fé; 
Ataualpa, que, apesar de esquartejado, 
vai se reunindo aos poucos sob a terra 
-  cabeça, tronco e membros -  para o 
esperado desenlace; o Mahdi, que há 
de surgir, na torre branca da mesquita 
de Damasco, para travar o combate 
com o Anti-Cristo; e o Mashiah, que 
poderá entrar pela janela das horas e 
dos segundos -  antes de terminarmos 
talvez estas linhas. Aprecio a dimen­
são cristã e judaica do Alcorão, pois 
esta me parece uma das formas para o 
Diálogo, inerente a todos os filhos de 
Abraão. Olhos livres. Compassivos. 
Uma língua-sangue. Uma língua-lustral.

E fui me aproximando aos poucos 
de um mundo sem fronteiras, o deser­
to. Quem vive uma só noite no Saara 
ou na Judéia não pode não se enamo­
rar de um céu tremendamente carrega­
do de estrelas. Parecem dispostas a se 
desprender do frágil firmamento. Lem­
bro-me da leitura dos sonhos, de Ibn 
Sirin: “Pegar uma estrela nas mãos é

testemunho do nascimento de uma cri­
ança nobre. Ver as estrelas caírem no 
deserto simboliza a fuga diante do ini­
migo. Ver as estrelas girarem à volta é 
sinônimo de viagem”. Não sei o que 
me disseram as estrelas físicas. Sei que 
os sonhos e as noites são os lábios de 
uma verdade impossível. E não há 
nada que supere o verbo reticente do 
deserto.

Sofro suas demandas, como quem 
muito ama e se entrega, sem cuidado, 
ao afã que o consome. O deserto me 
deu uma língua de ausência e pleni-

A  C ú p u l a  d a  R o c h a ,  J e r u s a l é m

tude... E companheiros de solidão, 
como os beduínos que, sob o manto 
escuro da noite, transmitem suas ges­
tas, de círculo em círculo, de geração 
a geração... O deserto me cativou, e já 
não sei fugir de seus encantos. Trago 
o deserto em minhas veias.

Hoje, ele me habita. O ocaso mar­
roquino, além do Atlas, com seus ma­
tizes e inacabadas vermelhidões. O céu 
da Mauritânia -  o mais belo de todos 
os desertos, cortado por inúmeras ca­
ravanas, e o necessário, apenas, para 
seguir viagem. Não sei bem como ex­
plicar, mas aquela é a minha síntese, 
meu refúgio e paz.

Dentro e fora do deserto (creio que 
o fora tornou-se inabordável para 
mim), sofro também a sedução das ci­
dades, femininas, às quais me sinto li­
gado indissoluvelmente. Prima inter 
pares, a cidade velha de Damasco, 
onde vou arrebatado, e onde bebo, a 
cada esquina, os perfumes que me

atingem, os mais de mil aromas, que 
me guiam. Sou íntimo da velha Da­
masco, e amo cada parte de seu cor­
po. Em Beirute, passeio pelos arredo­
res de Basta, com suas lojas e tradi­
ções, além do bairro armeno -  curdos, 
armenos, palestinos: meus irmãos! 
Descanso em Fez, junto à fonte Naja- 
rine, depois de tantos labirintos, onde 
cala mais fundo a voz do muezin. Amo 
Al Gamâlía, no Cairo, com suas anti­
gas muxarabiês e personagens de um 
Oriente vivo, buscado por muitos eu­
ropeus, mas traduzido por Mahfuz. Is­
tambul e a vista do Bósforo, seus 
minaretes-agulhas, Santa Sofia, e a 
claro-escura língua turca, ocidental na 
escrita, mas radicalmente asiática. 
Suspiro por Nouakhoutt, em seu extre­
mo abandono, onde o mar e o deserto 
combatem. E abraço a Terra Santa (al- 
Quds), a Jerusalém, terrestre e celes­
te, ferida, e três vezes bela, onde 
Muhammad cumpriu sua viagem aos 
céus, onde o Mashiah é esperado, em 
lágrimas, onde lateja a presença de 
Jesus. E, por fim, a cidade azul de 
Isfahan -  nunca houve e jamais há de 
haver azul mais sereno que a mesqui­
ta de Isfahan.

Mas há um complexo de cidades que 
eu não saberia revelar, mais secretas, tal­
vez, e mais profundas. Cidades invisí­
veis. Habitadas por fantasmas, e ainda e 
muito desejados por mim. Preciso de 
inúmeras cidades -  e espero o momen­
to certo de conhecê-las por dentro, a 
partir de suas vísceras e fronteiras.

Fiz amigos em várias latitudes. E 
lembro de todos desordenadamente. 
Abdallah -  um santo perdido nas arei­
as do Saara. Raffaele, que me hospe­
dou em Beirute, e na sofrida Jerico. 
Nagib Mahfuz, que visitei, depois do 
atentado em Al-Agouza, no Cairo, em 
pleno Ramadã. Roger Garaudy, em 
Paris, cristão-marxista, convertido ao 
Islam. Paolo e o mosteiro de Nabak,

Na 332 novembro/dezembro de 2003 T E M P O 3  PRESENÇA]



no deserto da Síria, e a sua visão pro­
funda do Alcorão, precioso amigo. O 
aiatolá Nu’ mani, quando -  num fim 
de tarde, em Teerã -  conversamos so­
bre xiismo e liberdade. E outros co­
nhecidos, e tristes, e vagabundos, e 
poetas... Todos esses rostos não for­
mam mais que um rosto...

Gostaria de ter conhecido Louis 
Massignon, místico e estudioso que 
contribuiu decisivamente para o diálo­
go das civilizações. Fiquei fascinado 
-  nas primeiras leituras -  com sua aná­
lise sobre Cristo e Hallaj, Maria e Fá­
tima, os Adormecidos e a Ressurrei­
ção. E aprecio os grandes riscos que 
assumiu. Interessam-me suas contradi­
ções, pois raras vezes vi alguém dis­
posto a pagar a diferença, com o aval 
da própria vida, tentando um diálogo 
aberto, que a trincheira de um espíri­
to, arrogante e cruzadista, não soube 
e não quis promover. Massignon foi 
quem levou adiante o jihad em que 
acredito, o jihad contra a Intolerância, 
a Guerra e o Capital.

O que me atrai em Massignon re­
side na compaixão pelo exílio meta­
físico dos filhos de Agar e Abraão, re­
conhecendo a profunda sinceridade de 
Muhammad, e admitindo ao mesmo 
tempo a santidade das grandes reli­
giões, do bosque de Yse, no Japão, aos 
templos indianos, judaicos e de outras 
confissões.

Um episódio raro de Massignon: 
tirando, das águas do Sena, os corpos 
de dois argelinos, mortos pela polícia, 
para ministrar-lhes o ritual fúnebre 
muçulmano. O resgate das partes, dos 
corpos e dos fragmentos. Massignon 
operava em favor da Kaaba do Todo e 
da Tolerância... Algo muito distante 
das palavras de Burton -  em sua pere­
grinação a Meca -  que me parecem, no 
entanto, metaforizar o projeto de uma 
viagem filosófica ao coração da fé is­
lâmica:

A [Kaaba] não possuía fragmentos 
gigantes de nívea antigüidade como 
no Egito, nem vestígios de graciosa e 
harmônica beleza como na Grécia e 
na Itália, nem o bárbaro esplendor, 
como nos prédios da índia; a vista 
ainda era estranha, única — e como 
poucos olharam para a urna celebra­
da! Eu posso realmente dizer que, de

P e r e g r i n o s  e m  M e c a / A r á b i a  S a u d i t a

Não seria d ifíc il ver nessa 
língua-atitude (o árabe) -  

não na dos países 
abastados do Golfo, mas 

na dos expatriados -  uma 

ferida, uma esperança...
0  mesmo sentim ento que 

guardo pelos peregrinos do 
padre Cícero, em Juazeiro 

do Norte, pelos índios 
m bia-guaranis, do Paraguai, 

pelos que sofrem nas 
favelas de Lima, pelos 

anaw in, evocados na Tora

todos os adoradores que se uniram 
para prantear na cortina, ou que com­
primiam seus corações contra a pedra, 
nenhum deles sentiu naquele momen­
to uma emoção mais forte do que o 
Hajji do distante Norte. Era como se 
as lendas poéticas árabes falassem a 
verdade, e que as asas inconstantes 
dos anjos, não a brisa suave da ma­
nhã, agitassem e inflassem a negra 
cobertura da urna. Mas, para confes­
sar humildemente a verdade, era de­

les o maior sentimento de entusiasmo 
religioso, e o meu era o êxtase de or­
gulho gratificado.

Como Burton, num certo e metafó­
rico sentido, meus refúgios rumaram 
para as mecas do Oriente, para as 
águas de todos os rios, não por ascen­
dência, que me falta, nem por exotis­
mo, que me insulta, mas por eleição. 
Sou mediterrâneo (um semita espiri­
tual), e me alimento das raízes judai­
co-cristãs, da religiosidade brasileira, 
católica e barroca. Sinto-me enamora­
do pela mística judaica, e não sei pres­
cindir do Livro do esplendor, dos va­
sos e sefirores. Cultivo a idéia do exí­
lio de Deus, do tsimtsum, como tam­
bém me identifico, por inúmeras ra­
zões, com a idéia do nistar, do santo 
escondido, como explica Gerschom 
Scholem:

Há, em cada geração, trinta e seis 
homens justos que constituem os fun­
damentos do mundo. Se seu anonima­
to, que é parte de sua própria nature­
za, fosse rompido, eles não seriam 
nada. Um deles talvez seja o Messias, 
e ele permanece oculto porque a épo­
ca não está à sua altura.

Mas também leio e releio -  como 
contraparte do santo escondido e de 
um tempo sem alturas -  a mística de 
Rümi, de Rabi’a, de Hallaj, e de quan­
tos advogam a peregrinação à Meca 
interior, que bem pode ser Roma ou 
Jerusalém, Lhasa ou Canudos, de 
quantos se filiam à melhor das tradi­
ções corânicas, segundo a qual Deus 
enviou a cada comunidade um mensa­
geiro. E tenho novamente a relação das 
Partes e do Todo. E aprecio a justiça 
dos xiitas, o culto aos santos, a visi­
tação aos túmulos, o dom das lágrimas 
e a intensa piedade. Não sei e não que­
ro distinguir as lágrimas do Muro das 
Lamentações e as lágrimas da Mesqui­
ta de Shiraz. O mesmo sal e a mesma 
dor. Olhos que demandam, silenciosos,

m T E M P O B P R É S E N C A l Ns 332 novembro/dezembro de 2003



a promessa de justiça. Faço minhas as 
palavras de Djalal ad-Din:

Se os caminhos são diversos, o ob­
jetivo é o mesmo. São vários os cami­
nhos que levam à Kaaba. Para muitos, 
o caminho passa por Bizâncio; para 
outros, pela Síria e pela Pérsia; para 
outros, ainda, pela China, pela índia ou 
pelo Iêmen. Os caminhos são diversos, 
mas todos os corações são unânimes 
quanto à Kaaba.

Vejo nessa maravilhosa geografia, 
uma direção aberta, o elogio da Dife­
rença, o hino à Tolerância, em que cada 
povo tem não apenas seu relativo men­
sageiro, mas sua pedra e tradição.

Dizia-me o xeique Nasreddin, em 
Ankara; o jihad não cessa na Terra e 
tampouco no Paraíso. E citava o poeta 
Yunus Emre, que abordou a transcen­
dência radical do Alcorão, onde não se 
realiza a visão de Deus. Tudo permane­
ce aberto e remissivo, numa chave sim­
bólica, das huris e outras delícias. Mas, 
que a imanência aparente não engane 
em sua fisicalidade: esse jardim das 
Delícias, aponta para uma realidade 
inatingível, além dos pássaros canoros, 
dos límpidos regatos e das rosas:

No paraíso onde os ramos cantam 
o nome de Deus, já não espalha a rosa 
o seu perfume, mas Seu nome. Os que 
têm fome e sede, anjos e profetas, res­
piram o Seu nome. Aí  colunas celestes 
em pura luz se transformam e arbustos 
de folhagem argentina são como bra­
ços abertos para Deus. As huris de puro 
semblante e palavras doces, vagam por 
entre o verde, cantando o santo nome 
de Deus... Apressa-te, Yunus, ao puro 
amor, não deixes para amanhã para 
chegar à Sua presença... teus lábios 
murmuram: Deus!

Mas se a lei que rege o diálogo en­
tre Deus e o homem -  mediante seu 
Filho ou Mensageiro -  dependesse 
apenas de uma certa físicalidade, ha­
via de se perder, segundo o Islam, o

lastro que garante a Sua permanência 
além do mundo, das correntes hera- 
clitianas, das feridas do tempo e da 
morte. Para sunitas e xiitas, Sua face 
é a realidade. E mesmo que rios, e 
mares, e estrelas, e desertos desapare­
cessem, Ele jamais deixaria de existir: 

Tudo perece exceto Sua face. Tudo 
que existe passa e resta apenas a face

O r a ç ã o  n a  f a c h a d a  d o  P a l á c i o  

T o p k a p i ,  e m  I s t a m b u l / T u r q u i a

0  deserto me deu uma 

língua de ausência e 
plenitude... E com panheiros 

de solidão, com o os 
beduínos que, sob o m anto 

escuro da noite, 

transm item  suas gestas, 

de círculo em círculo, de 
geração a geração...

0  deserto me cativou, e já 
não sei fu g ir de seus 

encantos. Trago o deserto 
em minhas veias

de teu Senhor em Sua majestade e ge­
nerosidade.

A tal propósito (do rosto), a místi­
ca Rabi’a chegou, com sua ríspida cla­
reza, a recusar as divinas benesses: 

Todo o bem que decretaste para 
mim neste mundo, dá a teus inimigos; 
e tudo aquilo que decretaste para mim 
no Paraíso, concede aos teus amigos. 
Eu aspiro a ti somente.

Em Rabi’a identifico esse terrível 
compromisso com o transcendente, 
esse jihad  intelectual voltado para 
Deus, sem meias-palavras, numa cer­
teza de brasa e chama, e fogo, para

atingir o abismo da Unidade. Quase 
todos os sufis preferem o número ím­
par ao par -  a unidade em estado bru­
to, o ser antes do ser: um Deus com 
dentes fortes e afiados, como um tigre, 
ciumento e perigoso. E o que move 
Rabi’a. E o que me levou a explorar 
não exatamente a diferença, mas um 
caminho para elaborá-la em termos 
factíveis e honestos.

E o que mais impressiona, depois 
de visitar desertos, rostos e cidades, o 
que mais renova e desafia, depois de 
tantos diálogos, em trânsito ou ina­
cabados, é a chama da paz, que mui­
tos poetas do Islam sentem em seus 
corpos, na ultrapassagem de todas as 
barreiras, de todas as geografias, de 
todas as ilusões, do Eu e do Outro, 
numa luminosa e intrínseca atitude de 
união -  um sim profundo ao Todo, um 
sim profundo à Paz. Leio em Rúmi:
O meu lugar é sempre o não lugar, 
não sou do corpo, da alma,

sou do Amado.
O mundo é apenas Um, venci o Dois. 
Sigo a cantar e a buscar sempre o Um.

Esses versos me marcaram, quan­
do voltava de Konya para Istambul, e, 
desde então, essa voz serena e dramá­
tica de Rüm! definiu partes essenciais 
de meu caminho pelo Islam. O não- 
lugar como lugar. Todas as fronteiras 
do mundo. Todas as latitudes, do Céu 
e do Inferno. Todas as religiões. E o 
Dois que se transforma em Um. O iní­
cio de meu jihad, a reunião do Todo e 
das Partes, das inúmeras parcelas es­
condidas e fragmentos. E a compaixão 
pelos oprimidos. Não havia senão uma 
escolha: declarar o jihad a favor da paz 
e da diferença. Pelo sorriso das crian­
ças da Palestina e do Curdistão, contra 
o Monstro da Indiferença e do Ódio.ü

M a r c o  L u c c h e s i ,  p o e t a ,  t r a d u t o r ,  c r í t i c o  l i ­

t e r á r i o  e  p r o f e s s o r  d a  U F R J .  A u t o r ,  d e n t r e  o u ­

t r o s ,  d o s  l i v r o s  P o e m a s  r e u n i d o s ,  O s  o l h o s  

d o  d e s e r t o  e V i a g e m  à  F r a n ç a .

N5 332 novembro/dezembro de 2003 m zrncE  presença



Ensino religioso e igrejas:
u m a  e x p e r iê n c ia  e m  c o n s tru ç ã o

Antônio Francisco da Silva

Uma experiência -  esta 

em Minas Gerais -  vai 

conduzindo práticas, 

métodos, conteúdos de 

ensino religioso nas escolas 

públicas a um estágio 

avançado de uma 

abordagem, não apenas 

ecumênica de religiões que 

se aceitam, mas antes de 

uma abordagem  holística.

A narrativa acompanhada 

de áditos oportunos 

desfaz o equívoco: ensino 

religioso/ensino de religiões. 

É um cam inho aberto

Em Minas, o ensino religioso de 1985 
até 1988 seguiu as orientações da Re­
solução 304/83 e do Parecer 405/85. 
Em 1988, os Encontros Mineiros de 
Ensino Religioso dão início a um es­
tudo retrospectivo da legislação fede­
ral e estadual, relacionada com o En­
sino Religioso. O estudo cobre o tem­
po que se estende da Colônia até os 
dias atuais.

No documento elaborado especial­
mente para servir de consulta aos Bis­
pos do Regional Leste II, na assem­
bléia de 1988, que entre outros temas 
discutiu o Ensino Religioso, um dos 
pontos polêmicos foi o da identidade 
da disciplina.

Nessa época, a Constituinte Brasi­
leira reunida preparava a Nova Carta 
Magna. Nesse contexto, a preocupação 
dos bispos cresceu, pois algumas con­
quistas da Igreja precisavam ser man­
tidas. Entende-se, então, o movimen­
to de defesa do Ensino Religioso. A 
Conferência Nacional dos Bispos do 
Brasil (CNBB) organizou reuniões de 
estudos e outras manifestações.

A Constituição Brasileira ao apro­
var o Ensino Religioso (Adito 1) deu- 
lhe o mesmo tratamento das constitui­
ções anteriores. O Estado deve ofere­
cer, mas cabe ao aluno a opção da es­
colha. O aluno é livre para assistir ou 
não às aulas.

O artigo 210, ao tratar o Ensino 
Religioso, compreende-o mesmo, co­
mo ensino de religião. Ao dar liberda­
de de escolha ao aluno, presume que 
há na escola uma diversidade religio­
sa, diversidade esta que impossibilita 
qualquer exigência para participar do

Ensino Religioso. Os constituintes, na 
época dos estudos constitucionais, 
identificavam o Ensino Religioso 
como a presença da catequese católi­
ca na escola.

A Igreja desencadeou uma ação 
nacional em defesa do Ensino Reli­
gioso, ou melhor, para a manutenção 
do Ensino Religioso na Constituição. 
Minas Gerais participou ativamente. 
Em 1988, Minas Gerais instaurou o 
processo de elaboração da sua carta 
Magna, a Constituição Mineira. O pro­
cesso teve início logo após a promul­
gação da Constituição Brasileira. Po­
dem-se perceber, no texto da Consti­
tuição (Ádito 2), vestígios das idéias 
defendidas em Minas Gerais.

Minas, com larga experiência no 
campo do Ensino Religioso, aprovei­
ta a ocasião — instalação da Consti­
tuinte Mineira — para convocar todos 
os envolvidos na educação religiosa no 
estado. Quer oferecer subsídios para 
aperfeiçoar a compreensão e a prática 
do Ensino Religioso no Estado. Sur­
gem, então, os Encontros Estaduais do 
Ensino Religioso.

O I Encontro Estadual de Ensino 
Religioso (Ádito 3) teve um objetivo 
principal, que era influenciar no pro­
cesso constituinte que, naquele mo­
mento, estava em andamento. Os pon­
tos 3 e 4 deixam isso claro: o 3 fala 
em mobilizar a sociedade mineira 
para uma tomada de posição ante ao 
processo constituinte. O 4 relembra 
que todas as regiões do estado devem 
estar vigilantes no acompanhamento 
da Constituinte. Mobilização, vigilân­
cia para que o Ensino Religioso seja

ÜM DEe presença Ns 332 novembro/dezembro de 2003



regulamentado no estado. D. Mário 
Teixeira Gurgel, na abertura do Encon­
tro adverte: O momento é propício 
para pressionar os constituintes em 
vista do Ensino Religioso assegurado 
na Carta Estadual com um dispositi­
vo que amplie a sua inclusão no se­
gundo grau de maneira explícita.

Toda essa movimentação relembra 
um pouco as décadas de 1920/30, em 
que se assistiu também a uma ampla 
movimentação em defesa do Ensino 
Religioso. A novidade de agora é que 
essa movimentação envolve inúmeros 
grupos da sociedade como: os técni­
cos das Delegacias Regionais de En­
sino do Estado de Minas Gerais, os 
representantes das arquidioceses do 
estado e outros grupos da sociedade.

A carta de encaminhamento do I 
Encontro Estadual do Ensino Religio­
so faz algumas sugestões (Adito 3/B).

O que impressiona, na leitura da car­
ta conclusiva é seu acento marcada- 
mente eclesial. Além disso, deixa trans­
parecer uma mentalidade tipicamente 
católica, revelando, uma vez mais a 
presença hegemônica da Igreja Cató­
lica no âmbito do Ensino Religioso.

Ainda de 20 a 23 de novembro de 
1989, aconteceu, em Belo Horizonte, o 
II Encontro Estadual de Ensino Religi­
oso, momento da Constituinte Estadual. 
Por isso, esse encontro trabalhou inten­
samente no sentido de contribuir com 
a Constituinte Estadual e de manter o 
Ensino Religioso na Constituição Mi­
neira, a exemplo da Federal.

O II Encontro Estadual insiste na 
questão metodológica, questão delicada 
quando se trata do Ensino Religioso:

Análise metodológica de todos os 
programas e o que existe em comum 
com o Ensino Religioso: Português x 
Ensino Religioso; Matemática x Ensi­
no Religioso; Ciências x Ensino Reli­
gioso e Formação social e política x 
Ensino Religioso.

Ao realizar essa análise, pode-se 
perceber o grau de integração e inser­

ção do Ensino Religioso como disci­
plina na escola. Toca-se aqui a ques­
tão da interdisciplinaridade. Nesse 
sentido, acolhe a proposta do profes­
sor Gruen, superando-a ao propor uma 
integração curricular entre as diversas 
áreas.

Dom Mário, uma vez mais incen­
tivou, os encontristas a apresentarem 
subsídios para influenciar as leis orgâ­
nicas municipais sobre o Ensino Reli­
gioso. O bispo recomenda:

Enviem cartas à CNBB e aos bispos 
sobre a importância do Ensino Reli­
gioso na Lei Orgânica Municipal, de 
modo a assegurar devidamente o espa­
ço e a efetivação das atividades do 
Ensino Religioso em tais legislações.

A  conclusão o II Encontro Estadual 
surpreende ao afirmar:

A partir da religiosidade de cada 
um, em busca do transcendente, o ERE 
deve proporcionar ao aluno experiên­
cias concretas que o tornem um ele­
mento participativo, reflexivo, criati­
vo, transformador, capaz de resolver 
seus próprios problemas de vida.

Com essa conclusão, incorpora-se 
claramente a proposta de Gruen, que 
agora conta com o aval do Regional 
Leste II, mentor e promotor desses 
encontros.

De 3 a 7 de dezembro de 1990, 
aconteceu em Belo Horizonte, o III 
Encontro Estadual de Ensino Religio­
so. Trinta e sete delegacias regionais 
de ensino se fizeram presentes, além 
de dezenove dioceses mineiras.

Neste III Encontro Estadual, o cen­
tro dos trabalhos foi a proposta curri­
cular do Ensino Religioso. Pode-se ler 
esta afirmação:

O Ensino Religioso é: a educação da 
dimensão religiosa do cidadão, integral, 
não catequética, com a mediação do 
Estado, nos valores evangélicos, res­
peitando a f é e a  cultura e despertan­
do agentes de transformação social.

Estamos diante de mais uma apro­
ximação da proposta do Gruen, que

tanto insistiu na educação da dimen­
são religiosa do cidadão. Nota-se, ain­
da a permanência de elementos con­
fessionais, por exemplo, quando apon­
ta para a necessidade de incorporar 
valores evangélicos.

Esteve presente, nesse III Encontro, 
Lourdes Carom, da equipe do Ensino 
Religioso de Santa Catarina. Ela relatou 
a experiência ali realizada, congregan­
do diversas denominações religiosas:

Lourdes relatou-nos o início da ex­
periência do Ensino Religioso no seu 
estado, onde se realiza um trabalho 
integrado entre dez igrejas de confis­
são cristã: Igreja Evangélica Luterana 
do Brasil, Igreja Evangélica de Con­
fissão Luterana do Brasil, Igreja Ca­
tólica Apostólica Romana, Igreja 
Evangélica da Assembléia de Deus, 
Igreja Metodista, Igreja Presbiteriana 
do Brasil, Igreja Presbiteriana Inde­
pendente, Igreja Batista Independente, 
Igreja Irmãos Menomitas e Convenção 
Batista Catarinense.

Essa apresentação abriu perspecti­
vas novas, tanto é verdade que em 
Minas Gerais, iniciou-se uma nova 
prática. Buscou-se a partir do III En­
contro envolver outras igrejas à seme­
lhança da experiência em Santa Ca­
tarina.

Faz-se necessário lembrar que 
Lourdes Caron e sua equipe, dá se- 
qüência a um trabalho realizado há 
anos em Santa Catarina, no qual se bus­
ca uma Educação Religiosa Ecumêni­
ca. Esse trabalho teve entre as pionei­
ras Terezinha Maria Mocellin. A ação 
diuturna de Mocellin foi de fundamen­
tal importância para a efetivação do 
Ensino Religioso, em Santa Catarina, 
numa perspectiva ecumênica.

Motivada pela experiência de San­
ta Catarina, Minas Gerais acolhe uma 
exigência já sentida e amplia a prática 
do ensino religioso acolhendo a di­
mensão ecumênica.

O Encontro levantou ainda al­
guns critérios de credenciamento de

N8 332 novembro/dezembro de 2003 25



professores de Ensino Religioso e 
questões envolvendo critérios para a 
formação de professores. O desafio da 
capacitação dos professores é assumi­
do de fato pelo Regional Leste II jun­
tamente com a Secretaria de Estado 
da Educação de Minas. Uma primei­
ra medida tomada foi a criação de um 
curso de 120 horas — O Curso de Fi­
losofia e Metodologia do Ensino Re­
ligioso, organizado em três módulos. 
Dois aconteceram em 1991 e um em 
1992.

Para esse Curso de Metodologia e 
Filosofia do Ensino Religioso, foram 
convidados representantes das dioce­
ses de Minas Gerais e um representan­
te das delegacias regionais de ensino. 
Procurava-se, assim, atingir as mais 
diversas regiões do estado, por meio 
dos representantes convidados.

A grade curricular do curso foi 
pensada cuidadosamente pela Comis­
são do Ensino Religioso do Regional 
Leste II, e recebeu a aprovação da Se­
cretaria de Estado da Educação. Esta 
participou ativamente custeando as 
passagens dos cursistas, pagando as 
diárias, bem como as horas trabalha­
das pelos professores que ministraram 
os conteúdos. A grade está composta 
pelos seguintes disciplinas:

Fundamentos Antropológicos, Fun­
damentos Psicopedagógicos I e II, Fun­
damentos da Prática Educativa do En­
sino Religioso, Fundamentos Metodo­
lógicos dos Currículos e Programas do 
Ensino Religioso, Fundamentos dos 
Conteúdos Específicos I, II,III,IV e V, 
Fundamentos da Formação Profissional 
e Fundamentos da Educação em Geral.

Essa grade curricular visou dar su­
porte pedagógico aos professores de 
Ensino Religioso. O eixo do Curso 
centrou-se na Formação básica do Pro­
fessor, passando pelos elementos que 
compõem os Fundamentos Antropoló­
gicos e Psicológicos do Ensino Reli­
gioso. Uma ênfase especial foi dada 
aos Fundamentos Metodológicos, que

estavam voltados para o específico do 
Ensino Religioso. As matérias escolhi­
das refletem essa preocupação.

Um exame cuidadoso do currículo 
revela a clara influência de Gruen, seja 
no conteúdo programático, seja na es­
trutura. Os Encontros Estaduais tive­
ram seu peso uma vez que ofereceram 
muitos subsídios para todo o estado, 
no âmbito do Ensino Religioso.

Pode-se dizer que o tema fulcral 
dos três encontros mineiros, realizados 
sempre no Centro de Recursos Huma­
nos João Pinheiro, firmou-se em ques­
tões relacionadas com o conteúdo.

O resultado prático foi a publica­
ção do livro Conteúdos Básicos (ciclo 
básico de Alfabetização) de l"a 4a sé­
ries do Ensino Fundamental, escrito 
com a contribuição dos professores 
das escolas de Minas Gerais.

Na sua apresentação, a secretaria 
coordenadora da Subsecretária de De­
senvolvimento Educacional de Minas 
Gerais professora íris Goulart afirma:

A elaboração de uma nova propos­
ta curricular só tem sentido na medi­
da em que parte de uma avaliação das 
propostas anteriores e se baseia em 
pressupostos bem claros sobre a rela­
ção escola/sociedade. A avaliação teve 
lugar à medida que foram levantadas 
as dificuldades encontradas na implan­
tação das propostas curriculares de 
1986 que foram: a falta de um plano 
de capacitação docente para preparar 
o professor para lidar com a nova pro­
posta; falta de definição clara dos con­
teúdos básicos, já que em algumas dis­
ciplinas a sugestão era basicamente 
metodológica; falta de escolas equipa­
das com livros e outros recursos didá­
ticos destinados a viabilizar o modelo 
de ensino proposto; falta de materiais 
auto-instrucionais que possibilitassem 
ao professor maior familiaridade com 
os temas e as formas de ensiná-los; o 
fato de inúmeros professores jamais 
terem tido acesso aos textos da propos­
ta curricular.

0  que impressiona, na 

leitura da carta conclusiva 

do I Encontro Estadual é seu 

acento marcadamente 

eclesial. Além disso, deixa 

transparecer uma 

mentalidade tipicam ente 

católica, revelando, uma vez 

mais a presença hegemônica 

da Igreja Católica no âm bito 

do Ensino Religioso

íris Goulart sintetiza de modo bri­
lhante, os desafios enfrentados para se 
implantar a nova proposta de Ensino 
Religioso. Relembra, também, a pers­
pectiva interdisciplinar presente no li­
vro e chama a atenção para a questão 
específica da linguagem. Um fato dig­
no de nota é a aprovação do livro pe­
las igrejas credenciadas na Secretaria 
de Estado da Educação.

A publicação conjunta do livro 
Conteúdos Básicos e a sua aprovação 
pelas Igrejas apontam para novos tem­
pos. A exemplo de Santa Catarina, 
Minas dá início a uma nova etapa do 
Ensino Religioso no Estado. Esse 
abre-se para a dimensão ecumênica. O 
texto muito apreciado, serviu de base 
nos encontros seguintes, ao Programa 
para o Ensino Fundamental (5" à 8a 
séries) e opcional para o primeiro ano 
do Ensino Médio). A  idéia norteadora 
do trabalho foi a de completar a pri­
meira publicação. Tratava-se no fun­
do de acolher a nova cidadania adqui­
rida pelo Ensino Religioso, que acaba­
va de ser integrado de maneira clara 
na estrutura curricular.

Elza Marie Petrucelli Carayon, se­
cretária da Subsecretária de Desenvol­
vimento Educacional da Secretaria de 
Estado da Educação de Minas Gerais, 
afirma, na introdução:

A Secretaria de Estado da Educa­
ção de Minas Gerais, no período de

H M E E E r  P R ES E N Ç A Na 332 novembro/dezembro de 2003



1995/8, estabeleceu como meta, o 
compromisso assumido com a comu­
nidade educacional mineira, envolven­
do alunos, pais e mestres, demais edu­
cadores e segmentos interessados no 
sentido da melhoria da qualidade da 
educação.

A citação deixa transparecer o 
compromisso de melhorar o Ensino 
Religioso na Escola Pública. Essa me­
lhora deve acontecer, também, no En­
sino Religioso, disciplina importante 
na visão do documento que na seqüên- 
cia da introdução afirma:

Ao incluir o Ensino Religioso como 
disciplina normal de um currículo es­
colar, a escola cumpre seu papel de 
oferecer aos educandos os meios pro­
pícios para o desenvolvimento de um 
aspecto essencial do conjunto das suas 
potencialidades naturais.

O Ensino Religioso é visto e enten­
dido como uma dimensão importante e 
inerente na vida do homem. Essa idéia 
remete ao pensamento de Paul Tillich 
que tanto insistia na idéia de se educar 
a dimensão religiosa do ser humano, 
pensamento retomado por Gruen.

O documento continua apontando 
para a nova autocompreensão do En­
sino Religioso:

O Ensino Religioso não é mais en­
tendido como ensino de religião ou de 
catequese nas escolas, mas admitido 
como uma disciplina que visa a desen­
volver, no ser humano, o senso do re­
ligioso...

O processo de ruptura chega ao seu 
término, e o Ensino Religioso deve ser 
entendido de maneira diferente. Fato 
reconhecido pelas igrejas que elabora­
ram e aprovaram os “conteúdos” a se­
rem ministrados nas aulas de ERE. 
Nessa aprovação as igrejas não estão 
sozinhas, contam com o apoio da Se­
cretaria do Estado.

A década de 1990 marca uma gran­
de virada na compreensão do Ensino 
Religioso. Virada que veio sendo ges- 
tada durante vários anos. Para que ela

acontecesse, houve-se a confluência de 
vários fatores, tanto no plano eclesiás­
tico como no sociopolítico.

O surgimento de uma comissão, 
formada pelas igrejas credenciadas 
junto à Secretaria, nasce no bojo des­
se novo contexto, criado pelos inúme­
ros diálogos entre os representantes 
das Igrejas e a Secretaria. As legisla­
ções novas formuladas nesse ano, já 
trazem, na sua estrutura, vestígios for­
temente inter-religiosos.

Até 1992, assuntos referentes à le­
gislação do Ensino Religioso estavam 
a cargo do CEEMG. A partir de 1992, 
a Secretaria assume essa responsabi­
lidade de emitir portarias e resoluções.

Nesse momento, um ciclo se fecha, 
o Ensino Religioso deixa de ser com­
preendido como catequese, isto acon­
tece, com o reconhecimento das igre­
jas e o aval da Secretaria.

A Resolução 6.998, foi emitida em 
7 de maio de 1992. Foi elaborada pela 
Equipe de Técnicos da Secretaria de 
Estado de Educação com representan­
tes das Igrejas Católica Apostólica 
Romana, Metodista e Assembléia de 
Deus. Fato importante, nesse longo 
processo de consolidação do ER em 
Minas Gerais, primeiro pela sua di­
mensão ecumênica depois pelo traba­
lho conjunto com os técnicos da Se­
cretaria de Estado da Educação. Isso 
por si só já constituiu um grande salto 
no modo de conceber o Ensino Reli­
gioso, este é tratado numa dimensão 
ecumênica.

Essa Resolução foi aperfeiçoada 
pela 7.559 de 23 de dezembro de 1994. 
As igrejas credenciadas participaram 
intensamente na redação da Portaria 8/ 
94 que decidiu credenciar as Igrejas 
paera ministrarem aulas de Ensino Re­
ligioso (Ádito 4).

Só um olhar diacrônico pode levar- 
nos a perceber a importância dessa Por­
taria. Durante décadas, a Igreja Católi­
ca Apostólica Romana era a única que 
credenciava professores de Ensino Re­

ligioso. Termina essa hegemonia, mas 
as mudanças não param por aí.

A legislação como que incorpora 
exigências dos grupos envolvidos com 
o ERE, credenciamento e habilitação 
mínima que já vinha sendo pedida pe­
los mais conscientes. (Ádito 5)

Nota-se, nas entrelinhas do texto, 
uma preocupação crescente com o 
“status de disciplina” do Ensino Reli­
gioso, o que leva o artigo a deixar mais 
claras as exigências quanto ao creden­
ciamento e à habilitação

Nessa Resolução, se dá outro gran­
de passo no que se refere à exigência 
de uma habilitação específica para o 
professor de Ensino Religioso, que até 
então era avalizado por Licenciatura 
Curta ou Plena de Cursos que o habi­
litassem a lecionar no Ensino Funda­
mental ou Médio. A exigência de um 
curso de licenciatura com ênfase espe­
cífica para habilitar professores fica 
cada vez mais evidente.

Em 1998, surge a Resolução 8.416. 
Esta incorpora as exigências da Nova 
Lei de Diretrizes e Bases da Educação 
Nacional 9.394/96 de 20 de dezembro 
de 1996, principalmente a Lei substi­
tutiva 9.475 de 22 de julho de 1997.

A lei substitutiva traz algumas con­
tribuições importantíssimas para o 
Ensino Religioso: a necessidade de 
habilitação e o surgimento de uma en­
tidade civil constituída pelas denomi­
nações religiosas, que dará suas con­
tribuições ao sistema de ensino.

Além de se adequar à legislação 
federal, a lei substitutiva incorpora a 
idéia da participação da ‘entidade ci­
vil’. Os sistemas de ensino deverão 
ouvi-la. Em Minas Gerais, a entidade 
civil é denominada de Conselho de 
Ensino Religioso de Minas Gerais -  
Coner/MG.

Em 1998, surge a Resolução n° 
9.484. A grande novidade é a adequa­
ção mesmo da LDBN 9.394/96 à Lei 
substitutiva 9.475 de 22 de julho de 
1997. Essa legislação prevê uma enti-

Ns 332 novembro/dezembro de 2003 b H M J t T  PR ESEN Ç A



0  surgimento de uma 

comissão, formada pelas 

igrejas credenciadas na 

Secretaria, nasce no bojo 

desse novo contexto, criado 

pelos inúmeros diálogos 

entre os representantes das 

Igrejas e a Secretaria. As 

legislações novas formuladas 

já trazem vestígios 
fortem ente inter-religiosos

dade civil constituída pelas Igrejas. 
Explicitam-se assim as funções do 
Coner/MG e reafirma-se as exigências 
do Credenciamento e da Habilitação 
específica para o professor de Ensino 
Religioso.

Em 1999, tem-se uma nova Reso­
lução n° 53, de 19 de março de 1999, 
que realiza apenas acertos redacionais, 
relacionados com o credenciamento 
(Ádito 6). O artigo 6o apresenta crité­
rios de classificação dos professores, 
facilitando as designações para a fun­
ção pública.

Esses acertos de redação acabam 
equiparando definitivamente o Ensino 
Religioso às outras disciplinas. Outro 
ajuste redacional realiza a incorpora­
ção das diversas entidades que subsi­
diam a ação pedagógica do Ensino 
Religioso: Secretaria de Estado da 
Educação de Minas Gerais, Comissão 
Central da Educação Religiosa, Con­
selho de Ensino Religioso de Minas 
Gerais e Comissões Regionais de Edu­
cação Religiosa:

Art. 3o -  Compete ao Órgão Cen­
tral ou regional da See/MG:

I-instituir a Comissão Central de 
Educação Religiosa -  Comcer;

II -  Criar, em parceria com o 
Coner/MG, a Comissão Regional de 
Educação Religiosa -  Crer, compos­
ta de representantes da Ser, das De­
nominações Associadas ao Coner/MG 
e da sociedade civil;

III -  Descredenciar a Denomina­
ção Associada que não cumprir as de­
terminações desta Resolução.

No dia 23 de fevereiro de 2000, 
sendo publicada a Resolução n. 16, 
constando do artigo supracitado, a par­
ceria das diversas entidades envolvidas 
na Educação Religiosa cristaliza-se 
mais (Ádito 7). Isso pode ser afirma­
do, porque essa Resolução preserva 
ganhos das resoluções anteriores e 
apresenta uma redação mais adequa­
da. Faz uma distinção e hierarquiza os 
cursos que habilitam os professores a 
darem aulas de Educação Religiosa. 
Primeiro, os cursos de Ciências da Re­
ligião e Pedagogia com Ênfase em En­
sino Religioso, seguidos dos Cursos de 
Especialização em Ensino Religioso.

Essa Resolução apresenta várias 
novidades, o que antes era competên­
cia da Igreja Credenciada, autorizar 
seus professores, continua, porém, 
deve ter o encaminhamento feito pelo 
Coner/MG ou pela Comissão Regional 
de Educação Religiosa.

Outra mudança é na denominação 
de Ensino Religioso que passa a ser 
reconhecido como Educação Religio­
sa. A mudança da nomenclatura de 
Ensino Religioso para Educação Re­
ligiosa, deve-se a um Parecer e depois 
Resolução 2/98, de 15 de abril de 
1998, emitida pelo Conselho Nacional 
de Educação.

Importante notar que o CNE justi­
fica a mudança de nomenclatura. A 
nova nomenclatura “Educação Reli­
giosa” acolhe em cheio as propostas de 
Gruen, tornando o antigo Ensino Re­
ligioso mais abrangente e aproximan­
do-o de uma Educação básica para a 
cidadania.

Essa mudança de nomenclatura re- 
veste-se de uma importância que su­
pera a dimensão formal.

Em 2001, quando da designação de 
professores para os diversos Cargos e 
Funções no Estado de Minas Gerais, 
houve uma unificação e uma centrali­

zação de ações da SEEMG. A Resolu­
ção 151 de 27 de outubro, estabelece 
normas complementares para a organi­
zação do quadro de pessoal das esco­
las públicas e dá outras providências.

Nessa Resolução, todos os Conteú­
dos e Disciplinas são tratados com 
igualdade. Há uma tabela de classifi­
cação de professores que se inicia com 
os Habilitados com Licenciatura Ple­
na, seguidos dos com habilitação es­
pecífica, até aos autorizados, que es­
tão cursando o terceiro grau ou mes­
mo os que têm o Ensino Médio. No 
caso da Educação Religiosa, há a in­
corporação do Art. 6° da Resolução 16 
de 23 de fevereiro de 2000, na íntegra.

Atualmente, neste novo governo, 
foi constituída uma nova Comissão 
Central de Educação Religiosa, -  
Comcer -  envolvendo quatro membros 
da Secretaria de Estado da Educação 
e quatro membros do Coner/MG. Tam­
bém contamos atualmente com dez 
Igrejas que fazem parte da caminhada 
da Educação Religiosa, com as igre­
jas componentes do Conselho Nacio­
nal de Igrejas (Conic).

Grandes desafios ainda permane­
cem nessa área do Ensino Religioso: 
Descobrir a identidade de tal discipli­
na que se apresenta como sui generis 
em relação às demais e com tratamen­
to muito específico pelos sistemas de 
ensino tanto municipais, quanto esta­
duais, quanto nacional. Baseado nisso, 
continua vindo a questão: que profis­
sional deve ser formado e como deve 
ser essa capacitação, com base nas le­
gislações vigentes, que não prevêem 
curso específico para tal área, remeten­
do o cargo de habilitar e admitir pro­
fessor aos Sistemas de Ensino Estadu­
al. Há uma efervescência de buscas, já 
com alguns acertos e outros por vir. 
Continuemos na busca todos juntos. SI

A n t ô n i o  F r a n c i s c o  d a  S i l v a ,  p a d r e ,  d o u t o ­

r a n d o  e m  C i ê n c i a s  d a  R e l i g i ã o  p e l a  P U C  d e  

S ã o  P a u l o ,  m e m b r o  d o  C o n e r / M G  e  p r o f e s ­

s o r  d a  P U C  M i n a s ,

IT E M  PO ?  PRESENÇAl Na 332 novembro/dezembro de 2003



ÁDITOS

Á D I T O  1

A  C O N S T I T U I Ç Ã O  B R A S I L E I R A /

E N S I N O  R E L I G I O S O

A r t .  2 1 0  -  S e r ã o  f i x a d o s  c o n t e ú d o s  m í n i ­

m o s  p a r a  o  e n s i n o  f u n d a m e n t a l ,  d e  m a n e i ­

r a  a  a s s e g u r a r  f o r m a ç ã o  b á s i c a  c o m u m  e  

r e s p e i t o  a o s  v a l o r e s  c u l t u r a i s  e  a r t í s t i c o s ,  

n a c i o n a i s  e  r e g i o n a i s .

§  1 '  -  O  e n s i n o  r e l i g i o s o ,  d e  m a t r í c u l a  f a ­

c u l t a t i v a ,  c o n s t i t u i r á  d i s c i p l i n a  d o s  h o r á r i o s  

n o r m a i s  d a s  e s c o l a s  p ú b l i c a s  d e  e n s i n o  

f u n d a m e n t a l .

Á D I T O  2

C O N S T I T U I Ç Ã O  M I N E I R A  /  E N S I N O  

R E L I G I O S O

A r t i g o  2 0 0  -  R e s p e i t a n d o  o  c o n t e ú d o  m í ­

n i m o  d o  e n s i n o  f u n d a m e n t a l  e s t a b e l e c i d o  

p e l a  U n i ã o ,  o  E s t a d o  l h e  f i x a r á  c o n t e ú d o  

c o m p l e m e n t a r ,  c o m  o  o b j e t i v o  d e  a s s e g u ­

r a r  a  f o r m a ç ã o  p o l í t i c a ,  c u l t u r a l  e  r e g i o n a l .  

P a r á g r a f o  ú n i c o  -  O  e n s i n o  r e l i g i o s o ,  d e  

m a t r í c u l a  f a c u l t a t i v a ,  c o n s t i t u i r á  d i s c i p l i n a  

d o s  h o r á r i o s  n o r m a i s  d a s  e s c o l a s  p ú b l i c a s  

d e  e n s i n o  f u n d a m e n t a l .

Á D I T O  3 A

I E N C O N T R O  E S T A D U A L  D E  E N S I N O  

R E L I G I O S O - O B J E T I V O S

1 .  D a r  i n í c i o  a  u m a  a m p l a  r e f l e x ã o  s o b r e  a  

p r o b l e m á t i c a  d a  E d u c a ç ã o  e  d o  E n s i n o  

R e l i g i o s o ,  p a r a  s i t u a r  a s  c a u s a s  e  a s  c o n -  

s e q ü ê n c i a s  d a s  a t u a i s  t e n d ê n c i a s  r e l a t i v a s  

a o  E n s i n o  R e l i g i o s o  n a  E s c o l a ;

2 .  R e s g a t a r  e l e m e n t o s  h i s t ó r i c o s  p r e s e n ­

t e s  n a  p o l í t i c a  e d u c a c i o n a l  d e  M i n a s  G e ­

r a i s  d a  q u a l  o  e n s i n o  r e l i g i o s o  s e  t o r n o u  

v í t i m a ,  p a r a  t r a ç a r  p i s t a s  c o n c r e t a s  d e  a ç ã o  

a n t e  a  a t u a l  p r o b l e m á t i c a ;

3 .  T r a ç a r  p l a n o  d e  a ç ã o  p a r a  m o b i l i z a r  a  

s o c i e d a d e  m i n e i r a  a  f i m  d e  q u e  s e  c h e g u e  

a  u m a  p o s t u r a  d e f i n i d a  a n t e  o  p r o c e s s o  

c o n s t i t u i n t e  d o  E s t a d o ,  e l a b o r a ç ã o  d a s  l e i s  

m e n o r e s  e  s u a  r e g u l a m e n t a ç ã o ,  e m  s e  t r a ­

t a n d o  d a  e d u c a ç ã o  r e l i g i o s a  n a  E s c o l a ;

4 .  F o r m a r  u m  g r u p o  d e  a g e n t e s  c o m p r o ­

m e t i d o s  c o m  a  c a u s a  d o  e n s i n o  r e l i g i o s o ,  

p a r a  a t u a r  n a s  r e s p e c t i v a s  r e g i õ e s  d o  E s ­

t a d o ,  c o m o  e l e m e n t o s  d i n a m i z a d o r e s  d o  

a c o m p a n h a m e n t o  d o  p r o c e s s o  c o n s t i t u i n ­

t e  d o  E s t a d o ,  e m  v i s t a  d e  u m  e n s i n o  r e l i ­

g i o s o  a s s e g u r a d o  n a  n o v a  c a r t a  e  a s s u m i ­

d o  d e v i d a m e n t e ,  p o r  m e i o  d a  r e g u l a m e n ­

t a ç ã o  d a  m a t é r i a  e m  l e i s  m e n o r e s . "

Á D I T O  3 / B  

S U G E S T Õ E S

R e g i s t r a m o s ,  p a r a  f i n s  d e  a p r e c i a ç ã o  d a  

C E P ,  n e s t e  R e g i o n a l ,  a l g u m a s  s u g e s t õ e s  

d e  g r a n d e  i m p o r t â n c i a  p a r a  n ó s ,  t r a b a l h a ­

d o r e s  p e l a  c a u s a  d a  e d u c a ç ã o  r e l i g i o s a  n a s  

e s c o l a s :

a )  s e j a  f e i t a  m a i o r  d i v u l g a ç ã o  d a  p a r t e  d o s  

b i s p o s ,  d o s  c u r s o s ,  e n c o n t r o s ,  m a t e r i a l  

p a r a  E n s i n o  R e l i g i o s o ;

b )  r e a l i z a ç ã o  d e  m a i s  c u r s o s , e n c o n t r o s  

e s t a d u a i s  e  o u t r a s  f o r m a s  d e  r e c i c l a g e m  

e m  E n s i n o  R e l i g i o s o ,  p a r a  o s  a g e n t e s  

m u l t i p l i c a d o r e s ;

c )  l i b e r a ç ã o  o u  e n c a m i n h a m e n t o  d e  p e s ­

s o a s  c o m p e t e n t e s  p a r a  t r a b a l h a r e m  n e s ­

s e s  c u r s o s  e  e n c o n t r o s ;

d )  c o n s t a n t e  p r e s e n ç a  d o s  b i s p o s  n o s  c u r ­

s o s  o u  e n c o n t r o s ,  p o r  q u e  i s s o  e s t i m u l a  o  

g r u p o  e  l h e  t r a z  m a i o r  s e g u r a n ç a  e m  t e r ­

m o s  d e  o r i e n t a ç ã o  p a r a  a  c a m i n h a d a ;

e )  m a i o r  v i a b i l i z a ç ã o  d e  m a t e r i a l  d e  e n r i ­

q u e c i m e n t o  p a r a  a  p r á t i c a  p e d a g ó g i c a  d o  

p r o f e s s o r  d e  E n s i n o  R e l i g i o s o ,  d e s d e  a  

d i v u l g a ç ã o  d o  m a t e r i a l  d i d á t i c o  a d e q u a d o  

e / o u  p r o g r a m a ç ã o  b á s i c a  p a r a  o s  r e s p e c ­

t i v o s  n í v e i s  d e  a t u a ç ã o " .

( M G / 2 0 - 2 6 / f e v / 1 9 8 9 )

Á D I T O  4

C R E D E N C I A M E N T O  D E  E N T I D A D E S  

R E L I G I O S A S

A  S e c r e t a r i a  d e  E s t a d o  d a  E d u c a ç ã o  r e s o l v e :  

A r t .  1 a  -  C r e d e n c i a r  j u n t o  à  S e c r e t a r i a  d e  

d e s e n v o l v i m e n t o  e d u c a c i o n a l  d a  S e c r e t a ­

r i a  d e  E s t a d o  d a  E d u c a ç ã o ,  n o  a n o  d e  

1 9 9 4 ,  a s  s e g u i n t e s  E n t i d a d e s  R e l i g i o s a s ,  

a p t a s  a  c r e d e n c i a r  p r o f e s s o r e s  p a r a  m i n i s ­

t r a r e m  a u l a s  d e  E n s i n o  R e l i g i o s o  n a s  E s ­

c o l a s  E s t a d u a i s .  S ã o  a s  s e g u i n t e s :  A s s e m ­

b l é i a  d e  D e u s ,  A s s o c i a ç ã o  d a  I g r e j a  M e t o ­

d i s t a ,  A s s o c i a ç ã o  E v a n g é l i c a  d o  B r a s i l  -  

s e ç ã o  M i n a s  G e r a i s ,  C o m u n i d a d e  E v a n g é ­

l i c a  d e  C o n f i s s ã o  L u t e r a n a  e m  B e l o  H o r i ­

z o n t e ,  C o n v e n ç ã o  B a t i s t a  M i n e i r a ,  C o n v e n ­

ç ã o  B a t i s t a  d o  E s t a d o  d e  M i n a s  G e r a i s ,  

I g r e j a  C a t ó l i c a  A p o s t ó l i c a  R o m a n a  e  P r i ­

m e i r a  P r e s b i t e r i a n a .

( P o r t a r i a  8 / 1 9 9 4 )

Á D I T O  5

C R E D E N C I A M E N T O  E  H A B I L I T A Ç Ã O  

D E  P R O F E S S O R E S

A r t .  6 a  -  P a r a  e f e i t o  d e  a u t o r i z a ç ã o  d e  p r o ­

f e s s o r e s  d o  q u a d r o  d o  p e s s o a l  e f e t i v o  o u  

d e  f u n ç ã o  p ú b l i c a  a o  e x e r c í c i o  d a  f u n ç ã o  

e m  E n s i n o  R e l i g i o s o ,  o  c a n d i d a t o  d e v e  

a p r e s e n t a r :

I -  c o m p r o v a n t e  d e  c r e d e n c i a m e n t o  e x p e ­

d i d o  p e l a  a u t o r i d a d e  r e l i g i o s a  c r e d e n c i a d a  

p e l a  S E E M G ;

I I  -  c o m p r o v a n t e  d e  h a b i l i t a ç ã o  m í n i m a  

e x i g i d a  ( c ó p i a  d o  r e g i s t r o  p r o f i s s i o n a l -  L i ­

c e n c i a t u r a  C u r t a )  p a r a  m i n i s t r a r  q u a i s q u e r  

c o n t e ú d o s  d o  C u r r í c u l o  d o  E n s i n o  F u n d a ­

m e n t a l  ( 5 a a  8 a s é r i e s )  e  d o  E n s i n o  M é d i o  

( c ó p i a  d o  r e g i s t r o  p r o f i s s i o n a l  -  L i c e n c i a ­

t u r a  P l e n a ) .

I I I  -  c o m p r o v a n t e  d e  q u a l i f i c a ç ã o  p e d a g ó ­

g i c a  p a r a  a  f u n ç ã o  e m  E n s i n o  R e l i g i o s o ,  a  

s a b e r :

a )  e m  C u r s o  d e  E s p e c i a l i z a ç ã o  e m  E n s i n o  

R e l i g i o s o ,  a  n í v e l  d e  e x t e n s ã o  u n i v e r s i t á r i a ;

b )  e m  c u r s o  d e  h a b i l i t a ç ã o  e m  C i ê n c i a s  d a  

R e l i g i ã o  e  o u  P e d a g o g i a  c o m  Ê n f a s e  e m  

E n s i n o  R e l i g i o s o  a  n í v e l  d e  L i c e n c i a t u r a ,  

l e g a l m e n t e  a u t o r i z a d o  o u  r e c o n h e c i d o  p e l o  

ó r g ã o  f e d e r a l  c o m p e t e n t e .

Á D I T O  6

C R I T É R I O S  D E  C L A S S I F I C A Ç Ã O  

D E  P R O F E S S O R E S

A r t .  6 a  -  P o d e r á  s e r  a u t o r i z a d o  a  m i n i s t r a r  

a u l a s  d e  E d u c a ç ã o  R e l i g i o s a  o  p r o f e s s o r  

e f e t i v o  o u  o  c a n d i d a t o  à  f u n ç ã o  p ú b l i c a  

p o r t a d o r  d e :

I -  c o m p r o v a n t e  d e  c r e d e n c i a m e n t o  e x p e ­

d i d o  p e l o  C o n e r  ( c a p i t a l )  e  C r e r  ( S R E ) ,  

m e d i a n t e  d o c u m e n t o  d e  a p r e s e n t a ç ã o  

e n c a m i n h a d o  p o r  a u t o r i d a d e  r e l i g i o s a  d e  

D e n o m i n a ç ã o  A s s o c i a d a ;

I I  -  c o m p r o v a n t e  d e  h a b i l i t a ç ã o  e m  E d u ­

c a ç ã o  R e l i g i o s a ,  o b e d e c i d a  a  s e g u i n t e  c l a s ­

s i f i c a ç ã o :

a )  C u r s o  d e  h a b i l i t a ç ã o  e m  C i ê n c i a  d a  R e ­

l i g i ã o  o u  P e d a g o g i a  c o m  Ê n f a s e  e m  E n s i ­

n o  R e l i g i o s o ,  a c r e s c i d o  d e  e s p e c i a l i z a ç ã o  

e m  E n s i n o  R e l i g i o s o  e m  n í v e l  d e  e x t e n s ã o  

u n i v e r s i t á r i a ;

( b )  C u r s o  d e  h a b i l i t a ç ã o  e m  C i ê n c i a  d a  

R e l i g i ã o  o u  P e d a g o g i a  c o m  Ê n f a s e  e m  

E n s i n o  R e l i g i o s o ;

c )  C u r s o  d e  h a b i l i t a ç ã o  e m  n í v e l  d e  l i c e n ­

c i a t u r a  c u r t a  o u  p l e n a ,  a c r e s c i d o  d e  e s p e ­

c i a l i z a ç ã o  e m  E n s i n o  R e l i g i o s o  e m  n í v e l  d e  

e x t e n s ã o  u n i v e r s i t á r i a ;

d )  C u r s o  d e  h a b i l i t a ç ã o  e m  n í v e l  d e  l i c e n c i a ­

t u r a ,  a c r e s c i d o  d e  c o m p r o v a n t e  d e  c u r s o s  

s i s t e m á t i c o s  d e  F i l o s o f i a  e  M e t o d o l o g i a  d o  

E n s i n o  R e l i g i o s o ,  a p r o v a d o  p e l a  C o m c e r /  

C r e r ,  e m  p a r c e r i a  c o m  o  C o n e r / M G ,  c o m  

c a r g a  h o r á r i a  m í n i m a  d e  1 2 0  h o r a s .  

( R e s o l u ç ã o  n .  5 3  -  1 9 / m a i / 1 9 9 9 )

Á D I T O  7

C U R S O S  D E  H A B I L I T A Ç Ã O  

D E  P R O F E S S O R E S

" A r t .  6 ’  -  P o d e r á  s e r  a u t o r i z a d o  a  m i n i s ­

t r a r  a u l a s  d e  E d u c a ç ã o  R e l i g i o s a  o  p r o f e s ­

s o r  e f e t i v o  o u  o  c a n d i d a t o  à  f u n ç ã o  p ú b l i ­

c a  p o r t a d o r  d e :

I -  c o m p r o v a n t e  d e  c r e d e n c i a m e n t o  e x p e ­

d i d o  p e l o  C O N E R ,  o u  p o r  a u t o r i d a d e  r e l i ­

g i o s a  q u e  o  r e p r e s e n t e  r e g i o n a l m e n t e  j u n ­

t o  à  C R E R ,  m e d i a n t e  d o c u m e n t o  d e  a p r e ­

s e n t a ç ã o  e n c a m i n h a d o  p o r  a u t o r i d a d e  r e ­

l i g i o s a  d e  D e n o m i n a ç ã o  A s s o c i a d a ;

I I  -  c o m p r o v a n t e  d e  h a b i l i t a ç ã o  e m  E d u ­

c a ç ã o  R e l i g i o s a ,  o b e d e c i d a  a  s e g u i n t e  c l a s ­

s i f i c a ç ã o :

•  C u r s o  d e  h a b i l i t a ç ã o  e m  C i ê n c i a  d a  R e l i ­

g i ã o  o u  P e d a g o g i a  c o m  Ê n f a s e  e m  E n s i n o  

R e l i g i o s o ;

•  C u r s o  d e  h a b i l i t a ç ã o  e m  n í v e l  d e  L i c e n ­

c i a t u r a  p l e n a ,  a c r e s c i d o  d e  e s p e c i a l i z a ç ã o  

e m  E n s i n o  R e l i g i o s o  e m  n í v e l  d e  e x t e n s ã o  

u n i v e r s i t á r i a .

( R e s o l u ç ã o  1 6  -  2 3 / f e v / 2 0 0 0 )

N“ 332 novembro/dezembro de 2003 2l



<
o

Ivone Gebara S e n t id o s  e  p o d e r e s :

Sentidos são poderes. Mas tam b ém , poderes são 

sentidos. Que sentidos e que poderes? Trata-se  

aqui do sentido que dam os aos nossos atos, às 

nossas relações, à nossa vida. Estes têm  a ver com  

os poderes que tem os ou com os poderes de o u ­

tros sobre nós. De onde nos vem  o sentido  de 

nossa vida? Tem ele, poder sobre nós? Tem ele, 

poder sobre outros?

Alguns se crêem criadores únicos do sentido de 

sua vida e outros crêem  que o sentido de sua vida 

é dado por outros ou recebido em herança. Alguns 

crêem  que precisam ser obedientes à sua trad ição  

religiosa ou política e outros, à sua vontade pró­

pria, acreditando-se o centro do universo. Alguns  

fazem  e im põem  sua vontade própria e crêem que  

obedecem  a deuses. O utros fazem  a vontade dos 

deuses e se esquecem de sua vontade própria. Há 

de tudo!

As variações sobre sentidos e poderes são de 

m uitos m atizes e de m uitas tonalidades. Refletem  

a diversidade que somos e a com plexidade de nos­

so ser, de nossas crenças e tradições. Expressam  

as interpretações plurais que tem os de nós mes­

mas e as ilusões que constru ím os em  to rn o  de  

nosso poder e do sentido de nossa vida.

As religiões produzem  sentidos e poderes. A  

afirm ação sobre a produção de sentidos à p rim ei­

ra vista parece im une à produção de poderes. É 

com o se o rien tar a vida em  direção a um  sentido  

ético ou espiritual fosse im une aos conflitos de  

nosso eu e aos conflitos de nosso poder nas suas 

diferen tes  fo rm as. É com o se esquecêssem os a 

com plexidade dos 'eus' que habitam  o nosso eu 

pessoal. É com o se ignorássemos que nosso 'eu ' 

estivesse im pregnado  pelo passado de gerações e 

pelas contradições do m om ento  histórico vivido. 

É com o se pensássemos que ao d izer 'eu ', estivés­

semos a firm an d o  um a o rig inalidade absoluta ou 

um a possibilidade de decisão livre e au tônom a.

E ntre tan to , um a observação a ten ta  sobre nós 

mesmas nos leva a reconhecer que q u an to  mais 

refletim os sobre os sentidos mais nos im plicam os  

na questão dos poderes. Sentido e Poder estão ir­

m anados e são dependentes um  do outro , em b o ­

ra nem  sem pre m anifestem  pub licam ente  essa in­

tim id a d e  existencial.

As religiões sabem  dessa in tim idad e, mas seus 

pregadores nem  sem pre a revelam , pois querem  

m anter a força de seu poder pessoal e de seu pres­

tíg io . D isfarçam  seu poder a firm an d o  a força do 

poder de Deus. Disfarçam  os sentidos menos no­

bres de sua existência en fa tizand o  um  sentido ide­

a lizado  vindo de Deus.

A firm ar por exem plo, o poder sobre os dem ô­

nios que habitam  corpos hum anos, sobretudo fe ­

m ininos, é afirm ar que o próprio sentido da vida 

se mistura às forças demoníacas. E estas, de repente  

se a firm am  com o controláveis pelo poder do pre­

gador ou do exorcista que atua em nom e de Deus. 

E, debilitadas d iante  da vida, m ultidões acreditam .

A firm ar por ou tro  lado que Deus quer o am or 

e a justiça en tre  pessoas e povos, é a firm ar um  

sentido e um  poder que se m anifestam  na histó­

ria com o acim a de outros poderes. Deus se torna  

a garantia  deste poder. E quando isto sucede, pou­

cas vezes perguntam os sobre a identidade desse 

Deus. Q uem  é ele? Ou ela? E mais, que au to rid a ­

de têm  aqueles que clam am  e agem  em  seu nome? 

E por que necessitam usar o nom e de Deus para 

realizar seus próprios em preendim entos?

Vivem os em  conflito  de sentidos e de poderes.

Haveria possibilidade de inventarm os outro  tipo  

de relações que tornassem  os poderes e os senti­

dos menos destrutivos e excludentes? Poderíamos 

"nascer de novo"?

Q uem  seria capaz de abrir m ão de seu sentido  

e de seu poder para abrig ar em  si o sentido do 

outro  e o poder do outro? Seria esta a saída?

T E M P O PRESENÇA N8 332 novembro/dezembro de 2003



u m a  t e n t a t iv a  d e  d iá lo g o
C a l i c u t

Haveria caminhos que não significariam  apenas con­

sentir ao poder do o u tro , apenas ace itá -lo  com o a 

m inha nova verdade ou a inexorável força do que se 

apresenta na qualidade de mais forte? Haveria cam i­

nhos de um d iá logo  fru tuoso , de um a 'negociação ' 

sobre nossos poderes e sobre o sentido de nossas vi­

das? Há muitas perguntas e poucas respostas.

As religiões são jogos de poder e de sentido. As 

políticas são jogos de poder e de sentido. As econo­

mias são jogos de poder e de sentido. A vida hum ana  

é um jogo  de poder e de sentido. O hom em  é um  jogo  

de poder e de sentido. A m ulher é um jo g o  de poder e 

de sentido. Para a firm ar-se  com o hom em  ou com o  

m ulher necessitamos de sentidos e de poderes. São eles 

elem entos básicos para fo rm ar nossa iden tidad e pes­

soal, social e religiosa. E, por isso m esm o, em  todas  

as identidades hab itam  dogm atism os, fund am enta lis - 

mos, separatismos e, em consequência, tam b ém  d ife ­

rentes form as de into lerância. Vejo o cisco no o lho de 

outrem  porque tenho no meu um a trave. Julgo a cren­

ça de outrem  em nom e de m inha crença sem pre m e­

lhor e mais verdadeira. Aprendem os a agir assim com o

se a base de m eu eu se sustentasse a partir do eu do  

ou tro  ou de sua negação com o sujeito de escolhas, 

direitos e deveres. Somos o contrário , o d iferen te , o 

parecido ao ou tro . Mas, quase sem pre nós que nos 

ju lgam os os donos do m undo nos ju lgam os tam b ém  

m elhores do que os outros. Fazemos a guerra ao ou ­

tro  e a paz em  relação ao o u tro  sem perceber a con­

tradição de nossas ações e de nossas propostas. Q uan­

do dizem os paz, m uitas vezes continuam os a guerra. 

E quando  dizem os guerra ta lvez a té  estejam os que­

rendo a paz. A  a m b ig ü id ad e  nos constitu i!

Com o sair desta apreciação negativa de nossas fo r­

mas sociais de convivência? Em nom e de que valores 

negar as form as atuais de p o d e r e sentido  capazes de  

provocar m orte  e desolação? Q uem  com eçará o d iá ­

logo? Q uem  abrirá  m ão de seus poderes em  favor de  

outros? Que novidade surgirá dessa nova consciência?

Não tenho  respostas convincentes. Acendo m inha  

lan terna em pleno dia em  busca de algum as respos­

tas e alguns cam inhos. Busco às apalpadelas saídas do  

lab irin to  em  que nos encontram os. In tuo  apenas a l­

gum as pistas que podem  a té  perder-se ao longo do  

cam inho. Mas, quero tentar, quero esperar que o bom  

senso afinal vença.

Creio que é preciso ace itar em prim eiro  lugar que  

todos estam os nesse jogo  de sentidos e poderes e n in ­

guém  está isento. N inguém , nem as pessoas que são 

reconhecidas com o exem plos para a hum anidade, nem  

m esm o os que são apontados com o grandes líderes 

religiosos, nem m esm o os que são reconhecidos com o  

fund adores  de religiões e artesãos da paz. Estamos 

todos e todas nesta "p artid a" histórica em posições 

diferentes, mas querendo todos a firm ar a vida que nos 

habita . Do m endigo ao príncipe, da jovem  à idosa, dos 

negros aos brancos todos estam os aí. E este "aí" é 

nosso lugar e nosso m undo.

A vida que afirm am os é sem pre acom panhada de 

interpretações. Falamos por exem plo de "verdadeira  

hum anidade". M as quem  a possui? Buscamos a justiça

Ns 332 novembro/dezembro de 2003 [T E M P O PRESENÇAj



para todos. Mas, onde encontrá-la . A firm am os o am or  

universal. Mas, com o vivê-lo?

Somos simples cam inhantes, centros frágeis de nos­

so m undo pessoal acred itando que a partir dele o u ­

tros cam inhantes poderiam  se conduzir! A lguns que ­

rem im por sua vontade e seu poder. Então, caímos nos 

extrem os encontrados em nossa sociedade.

Necessitamos então  da nudez de nossos corpos, da 

nudez dos recém-nascidos, para além  das mediações  

e da ilusão dos meios de com unicação a serviço do  

Im pério  deste m undo. Necessitamos encontrar o po ­

bre caído na estrada, o irm ão, a irm ã e não o espetá­

culo das centenas de corpos estendidos no chão de­

pois de um ataque norte-am ericano  apresentado pela 

televisão. Necessitamos sair do espetáculo e encontrar 

o vizinho que mal conheço.

Vivemos de extremos: vam os do raquitism o à o be ­

sidade. Passamos fo m e  e construím os usinas atôm icas. 

Querem os acabar com  a fo m e  e cobram os pesados  

impostos dos próprios fam in tos  que ajudam os. M a ta ­

mos a auto-estim a das pessoas e as to rnam os com pe­

titivas a ponto  de serem capazes de se excluírem  m u­

tuam ente .

Falamos de justiça e exploram os as massas em p o ­

brecidas de d iferentes m aneiras. Elas tam b ém  se to r ­

nam  parte do espetáculo de poderes e poderosos!

G ritam os pela paz, mas não podem os fechar as fá ­

bricas de armas, nem a de mísseis. Im ploram os pub li­

cam ente a ajuda do Deus da Paz en q uan to  nos nossos 

oratórios individuais clam am os pelo Deus dos exérci­

tos!

Alguns textos do evangelho de Lucas, textos pouco  

lidos na a tu a lid ad e  das igrejas, m e vêm  ao espírito  

nesta busca de cam inhos sem aparen te  cam inho.

A quele  que não odeia seu pai, sua m ãe, sua espo­

sa, seu m arido seu filho, sua filha e a té  sua p rópria  

vida não é d igno  de sua própria vida. (Lucas 1 4 .2 6 )

Para ser d igno da vida que nos habita , um a saída 

parece estar em  od iar os poderes exteriores a nós, 

aqueles que nos to rnam  cativos e nos fazem  repetir 

os mesmos com portam entos  produtores de violência. 

Parecemos autôm atos , viciados, dependentes de pré- 

definições de nós mesmas. Para ser d igno de sua vida 

é preciso tocar as suas raízes e há que odiar o que nos 

im pede de chegar a ela. Os pais e as mães da vida e

da pátria , os m aridos e as esposas, os filhos e as filhas  

que se reproduzem  em  nós e nós neles, a m esm a ve­

lha violência, a m esm a dependência, a m esm a submis­

são, o m esm o desejo de 'não  ser' sendo.

Não criam os quase nada de novo. Há tem pos so­

mos aos m esm as...

Seríamos seres condenados a produzir a violência e 

depois odiá-la? Seríamos condenados a não experim en­

ta r os sonhos de am or e justiça que habitam  nosso ser?

Pensais que  vim estabelecer a p a z  sobre a te r ra ? 

Não, eu vos digo, mas a divisão. Pois doravante , num a  

casa com cinco pessoas, estarão divididas três contra  

duas e duas contra três; ficarão divididos: p a i contra  

filho  e filho  contra pai, m ãe contra filha  e filha contra  

m ãe, sogra contra nora e nora contra sogra. (Lucas 12. 

5 1 -5 3 )

Estranha lógica a tribu ída  a Jesus. E, mais do que  

um a estranha lógica espanta-nos a afirm ação de que  

não veio trazer a paz, mas a divisão. Talvez a divisão 

seja tam bém  a nossa verdade, assim com o o ódio. Mas, 

é um a verdade que não querem os adm itir. Nos ilud i­

mos com os discursos sobre a paz. Inventam os um a  

paz sem consistência e falam os dela com o se fosse uma 

evidencia. De fa to  somos seres divididos, am bíguos, 

contrad itó rios. Assum ir de fa to  esta divisão é talvez  

criar as condições de possibilidade para relações mais 

cordiais e justas en tre  seres divididos. E, a partir desse 

reconhecim ento  de que somos todos constutivam ente  

divididos, todos seres hum anos perseguindo o nosso 

próxim o com o diz o p ro feta  M iquéias (cap .7), terem os  

a chance de convergir para alguns pontos com uns. E 

estes deverão afirm ar-se a partir das dores e alegrias  

reais, a partir da proxim idade exigida pela vida coti­

d iana e não através do espetáculo das m ediações ins­

tituc ionais, das políticas de dom inação que nutrem  a 

alienação da realidade.

Q uem  sabe aprenderem os a m anifestar a m isericór­

dia uns em relação aos outros sabendo-nos todos do 

m esm o húm us, da m esm a m istura capaz de grande­

zas e de m esquinharias, capaz de destruição e de com ­

paixão. Q uem  sabe terem os a lgum a chance de 'p ra ti­

car o d ire ito ', abrir o diálogo e cam inhar hum ildem ente  

uns com os outros. Talvez assim poderem os sonhar em  

nascer de novo sendo boas parteiras uns dos outros e 

umas das outras. SJ

32 h  d  P R ES E N Ç A Ne 332 novembro/dezembro de 2003



Eliseu Lopes, profeta 
dos nossos tempos

Jether Pereira Ramalho

0  testemunho sobre a 
testemunha. Dois textos:
0 testemunho: "Humildade, 
profunda motivação da fé 
evangélica, inteligência 
brilhante, acessível a todos, 
sensível ao simples, firme nas 
suas convicções, terno nos 
sentimentos, caminheiro que 
deixou marcas, assim Eliseu, 
profeta de nossos dias ainda 
presente em nossas vidas."
A testemunha antes de 
novembro de 2002:
"Construir a paz só se pode, 
se na terra se plantam os 
seus alicerces... não está dito 
que é bem-aventurado o 
tranqüilo, o quieto, o que 
dorme, o que repousa, o que 
desfruta de uma paz egoísta, 
mas o artífice, o que trabalha 
e luta pela paz." Escutem-se 
esta duas vozes lendo

Ns 332 novembro/dezembro de 2003

Natural de Pacati, Ceará, padre 
lazarista, depois frade dominicano, 
missionário entre os pobres lavradores 
de Goiás, espírito ecumênico, biblista 
e acima de tudo profunda noção pas­
toral. O seu corpo frágil escondia uma 
pessoa forte que viveu intensa e cora­
josamente o ideal de Reino de Deus, 
lutando para que os valores de amor e 
justiça estivessem presentes no tempo 
de sua vida. Eliseu morreu e ressusci­
tou no dia 23 de novembro de 2002, 
aos 83 anos de idade, mantendo sem­
pre uma irreprimível capacidade de 
amar, servia e se identificava com os 
pobres e oprimidos.

São muitas as facetas da vida de 
Eliseu. No final de 1963 foi escolhido 
para ser o prior do Convento dos Do­
minicanos do Leme, no Rio de Janei­
ro e permaneceu até 1968. Foi perío­
do difícil da conjuntura brasileira: per­
seguições, prisões, mortes. A Igreja 
Católica adota uma atitude ambígua 
diante do golpe militar que assolou o 
País. Juntamente com frei Chico (pri­
or de São Paulo) e o frei Estevão (pri­
or de Belo Horizonte), Eliseu se ma­
nifesta publicamente contra o movi­
mento militar. O convento transforma- 
se em uma cidadela de resistência, lo­
cal de vivência pastoral, de reflexão 
teológica e bíblica, não simplesmente 
de atividade política, mas refúgio da 
liberdade. Manteve atitude de coerên­
cia, firme, fortalecendo a autoridade 
moral, teológica e ética do convento.

Mas a presença de Eliseu ultrapas­
sava os limites do Convento e da pró­

pria Igreja Católica. Uma das marcas 
mais significativas de sua vida foi o 
seu espírito e compromisso ecumêni­
co. Integrou-se no projeto do Centro 
EcumênicO de Informação (CEI), em 
1965 e depois Cedi.

Dialogou intensamente com Ri- 
chard Shaull, um pastor presbiteriano, 
que inspirou profundamente uma reno­
vação teológica e eclesiológica princi­
palmente na vida de muitos jovens 
evangélicos brasileiros. Amigo de 
George Casalis consagrado protestan­
te francês, do Irmão Michel da Comu­
nidade de Taisé e de muitos outros 
participantes das comunidades evangé­
licas. Destaca-se a profunda amizade 
e constante diálogo com Breno Schu- 
mann, jovem pastor luterano.

Mas o ecumenismo de Eliseu ultra­
passava o âmbito das igrejas. Fazia 
parte do convívio com Alceu Amoro­
so Lima, Gustavo Corção, Sobral Pin­
to, Cândido Mendes de Almeida, Car­
los Heitor Cony, Márcio Moreira Al­
ves, Otto Carpeau e Antônio Calado. 
Eliseu destacava-se pela sua profunda 
formação teológica e bíblica e voca­
ção pastoral.

Escreveu colunas bíblicas em di­
versos jornais do Rio de Janeiro, mas 
comungava com o sonho de se ter ca­
nal mais estruturado de comunicação 
dos ideais do grupo com a sociedade. 
Surgiu a idéia de se criar uma revista 
alternativa. Resistiu à proposta de se 
editar uma publicação católica. Insis­
tia que fosse um meio de comunica­
ção que representasse uma visão de

k ^ i U J t K P B E S E N C A l



sociedade mais justa e democrática e 
que fosse um livre canal de debate 
para questões fundamentais da conjun­
tura social. Nasceu então a revista Paz 
e Terra (1966), e Eliseu integrou a pri­
meira equipe de redação com Moacir 
Felix, Luiz Eduardo Wanderley e 
Waldo César. A revista e posterior­
mente a Editora Paz e Terra marcaram 
presença na sociedade brasileira, pe­
las suas posições democráticas, ecu­
mênicas e corajosas.

Não se pode falar na renovação bí­
blica no Brasil sem se destacar o Cen­
tro de Estudos Bíblicos (Cebi) e da 
importância da contribuição de Eliseu, 
juntamente com a nova geração de bi- 
blistas católicos e evangélicos. E a 
contribuição de Eliseu foi fundamen­
tal para a implantação e o desenvolvi­
mento do Cebi.

Experiência marcante na vida de 
Eliseu foi à ida para Goiás. O Centro 
Ecumênico de Documentação e Infor­
mação (Cedi), a convite de dom Tomás 
Balduino, havia concluído um levan­
tamento das atividades da diocese de 
Goiás, para ser apresentado e discuti­
do na Assembléia Diocesana. Con­
cluiu-se pela formação de uma equipe 
pastoral, que visitaria as comunidades 
e proporia pistas de ação, Eliseu sabe­
dor desse plano entusiasmou-se e pro­
curou o Cedi desejoso de integrar essa 
equipe. O seu nome foi aprovado pela 
diocese e, em 1972, começou uma rica 
experiência que influenciou decisiva­
mente sua vida. Eliseu descobriu a ri­
queza da sabedoria popular e o seu

E l i s e u  L o p e s

saber interpretativo para a leitura bí­
blica. Dessa vivência surgiu, junta­
mente com outras semelhantes, uma 
nova hermenêutica bíblica popular. 
Estudos Bíblicos de um Lavrador foi 
uma publicação do Cedi que marcou 
essa etapa. Fizeram parte dessa equi­
pe Vera, companheira inseparável de 
Eliseu, Dario e Terezinha.

Humildade, profunda motivação 
da fé evangélica, inteligência brilhan­
te, acessível a todos, sensível ao sim­
ples, firme nas suas convicções, ter­
no nos sentimentos, caminheiro que 
deixou marcas, assim Eliseu, profeta 
de nossos dias ainda presente em nos­
sas vidas.

Primavera de 2003.

m  iM  P R E S E N Ç A N2 332 novembro/dezembro de 2003



Paz e Terra

Frei Eliseu Lopes, OP

Abro o evangelho em busca da bem- 
aventurança que foi colocada sob o 
signo da paz. E leio, na bela tradução 
da Bíblia de Jerusalém (Mateus 5. 9): 
“Bem-aventurados os artífices da paz 
porque serão chamados filhos de 
Deus.”

Filhos de Deus? Por quê?
Certamente a razão desse divino 

parentesco é que, quando o Pai só se 
faz visível pelos filhos, é das mãos dos 
filhos que se recebem os dons visíveis 
do Pai. E a paz, que é dom do Pai, será 
um como sinal de identidade. Como 
filhos de Deus não hão de ser vistos 
os artífices das guerras, os portadores 
do ódio, os responsáveis pelas injusti­
ças. Filhos de Deus não se chamarão 
os que destroem a paz. Nem os que 
fogem, nem os que se omitem, nem os 
que são insensíveis, os que não se 
empenham em construir a paz que será 
sempre traída na medida em que não 
for assumida.

Desde que o Filho de Deus se fez 
homem e assumiu o Homem, serão 
chamados filhos de Deus os que se 
comportarem como irmãos dos ho­
mens. Os que nos outros homens vi­
rem os filhos visíveis do Deus invisí­
vel. E provarem o seu amor ao Deus 
que não vêem, amando os filhos do 
Deus que vêem. (1 João 4.20).

Artífices da paz jamais poderão ser 
aqueles que não tiverem um sentido 
universal da fraternidade humana. 
Muitos há que pretendem impor limi­
tes à paz. Que a pensam em termos 
domésticos, dentro dos limites do seu

grupo ou do seu feudo, ou de sua igre­
ja ou de seu país. Mas não se pode 
coibir a força da paz. Seu ímpeto não 
se pode represar. Não se pode limitar 
sua exigência, sob pena de transformá- 
la em explosivo Para a sua construção 
e para o trabalho dos seus artífices, a 
área adequada há de ser a Terra, a Ter­
ra toda, há de ser o universo do Ho­
mem. Só o humano, todo o humano, 
sem limites nem restrições, pode for­
necer material para o edifício da paz.

O desejo da paz ou será universal, 
ou não será a paz que se deseja. Não 
existe uma paz como pode existir uma 
guerra. Ou existe a paz ou não será paz 
o que existe. E como a saúde. Doen­
ças se podem ter no plural, mas saúde 
só se tem no singular.

Se a paz fosse uma paz, portanto 
paz imitada, fora de seus limites se 
condensariam as forças que a amea­
çam. A paz não admite fronteiras. Nes­
te sentido se poderia dizer que ser uni­
versal é uma de suas notas. Por sua 
natureza, a paz é católica.

Este termo exige reflexão de todos 
os que nos dizemos católicos. Será que 
nos sentimos mesmo católicos, sem 
aspas e sem grifos? Será que nos sen­
timos simplesmente universais? A im­
pressão que se tem é que para a maio­
ria a qualificação de católico mais fe­
cha do que abre, mais limita do que 
expande. Designa algo de externo e 
não uma exigência interna, mais uma 
denominação do que uma realidade, 
mais um acidente do que uma propri­
edade essencial da fé. Por que esta

nota da Igreja não foi ainda traduzida, 
por que usamos ainda a sua forma gre­
ga? Por que nas traduções do Credo 
ainda não se proclama a fé na Igreja 
“una, santa, universal e apostólica”? 
Quando as palavras se tornam formais 
e deixam de corresponder, na sensibi­
lidade, ao seu significado, são palavras 
que perderam vitalidade... Não nos 
chamaremos de “católicos” um pouco 
como chamamos de “ortodoxos” os 
irmãos cuja ortodoxia não aceitamos 
tranqüilamente, e de “crentes” a outros 
a cuja “crença” fazemos restrições?

E preciso, é urgente ressuscitar as 
palavras os substituí-las, quando per­
deram a alma do seu sentido. É preci­
so, é urgente vivê-las se lhes quiser­
mos restituir o calor da vida. Por que 
transformar as palavras em tabus? Por 
que ter medo delas? Não será porque 
ainda não despertamos vitalmente para 
a universalidade como valor de exis­
tência e dimensão da espiritualidade? 
Não será porque ainda estamos um 
pouco numa perspectiva de defesa? 
Não será porque conservamos uma 
mentalidade sectária e vemos a Igre­
ja, apesar de “católica”, como uma 
seita entre seitas numa competição 
pelo domínio das almas?

É estranho sentir o impacto que 
tem sido o fenômeno do ecumenismo. 
Ora, a Igreja, sendo universal, é ecu­
mênica por sua própria natureza. Não 
se trata de criar instrumentos para 
cumprir a sua missão: trata-se de ser 
ela mesma, de ser conseqüente com o 
que pensa de si. O movimento ecumê­

N2 332 novembro/dezembro de 2003 PR ESEN Ç A



nico não pode reduzir-se a um mover 
de braços, mas antes deve ser um pal­
pitar de coração. E se a Igreja de Cris­
to é universal, seu sangue há de banhar 
o universo todo, sem discriminações. 
Seus elementos institucionais, jurídi­
cos, hão de ser como artérias que per­
correm toda a Terra, fazendo circular 
a torrente da redenção universal. Sua 
missão é de anunciar o Evangelho. 
Anunciar o amor do Pai, que para isso 
foi enviado pelo Filho, o revelador do 
Pai. Identificar os filhos de Deus, ex­
plicitando, trazendo à consciência a 
ilimitada de todos aqueles que lhe dão 
a acolhida da “boa vontade”, aos quais 
foi prometida a paz, na mensagem na­
talina. Reconhecer naqueles que se fa­
zem verdadeiros artífices da paz, den­
tro ou fora de suas fronteiras, os sinais 
da bem-aventurança.

Verdadeiros artífices da paz são 
aqueles que se empenham pela cons­
trução não de uma paz intra muros, 
mas da paz em termos de humanida­
de. Católicos verdadeiros são aqueles 
que imprimem à sua ação e à sua pre­
ce um timbre de universalidade, que 
inspire um verdadeiro humanismo, um 
profundo e leal respeito pela pessoa 
humana. Neste sentido, trabalharão 
incansavelmente pela construção não 
de “sua” Igreja (“sua” enquanto vista 
partidariamente), mas da Igreja De 
Cristo Una, da unidade universal da 
Igreja, lutando contra a divisão da 
Igreja em unidades que se chocam e 
competem entre si. Se bem-aventura­
dos são os artífices da paz, artífices da 
paz o serão, de modo todo especial, os 
artífices da unidade da Igreja, a man­
são da paz! Isto é tão verdade, que o 
Senhor Jesus aponta na unidade o ver­
dadeiro sinal que identificará, aos 
olhos do mundo, a sua missão: “Que 
eles sejam um em nós, como tu, Pai, o 
és em mim e eu em ti; que eles tam­
bém sejam um em nós, para que o

0  desejo da paz ou será 

universal, ou não será a paz 

que se deseja. Não existe 

uma paz com o pode existir 

uma guerra. Ou existe a 

paz ou não será paz o que 

existe. É com o a saúde. 

Doenças se podem te r no 

plural, mas saúde só se tem  

no singular

mundo creia que tu me enviaste.” (João 
17.21.) Se não formos um, como pode 
o mundo crer na missão de Cristo, o 
Filho de Deus, o Rei da paz? Eis por 
que serão reconhecidos como filhos de 
Deus e artífices da paz os construto­
res da unidade da Igreja.

Tratando da Igreja, o Vaticano II a 
chama “sinal e instrumento da íntima 
união com Deus e da unidade de todo 
o gênero humano”, “germe e início do 
Reino de Deus”, e assim se exprime: 
“Todos os homens são chamados a esta 
unidade católica (universal) do Povo 
de Deus que simboliza e promove a 
paz universal” Lúmen Gentium, cap. I 
passim). A unidade da Igreja há de ser 
vista, portanto, não em termos de pos­
se, mas em termos de missão, não 
como apropriação, mas como respon­
sabilidade, não estática, mas dinami­
camente, não é uma etiqueta mas um 
programa. A unidade será o alicerce da 
paz.

A paz é um dom, não é um dado. 
Não é um dado inerte, estático. Como 
é difícil ver a paz sem inércia! Como 
é difícil não querer ajustá-la ao status 
quo\ Como é difícil por ela lutar em 
termos de renovação e de esperança, 
quando tão grande é a tentação de 
defendê-la em termos de instalação e 
conservantismo! Nada que mais dê 
impressão de morte do que as “conser­

vas”. Morte estéril, parada, preserva­
da... Querer enlatar a paz na rigidez 
das situações que se conservam, como 
a preservar injustiças, misérias, desu- 
manizações, é esterizá-la, interrom­
pendo seu processo vital que exige re­
formas e reajustamentos ao ritmo do 
progresso da humanidade. No entan­
to, cedemos terrivelmente à tentação 
de contentar-nos com uma paz enlata­
da em definições de princípios e de 
direitos que cuidadosamente guarda­
mos nas prateleiras conceituais, teme­
rosos de expô-los ao ar livre da reali­
dade. Doutrinas, projetos e tratados 
não faltam. Aí estão, porém, as ten­
sões, as guerras, as notícias diárias de 
distúrbios, os golpes militares, e esse 
rumor surdo de violência que, em 
nome da paz, tiraniza os povos e acu­
mula forças de morte...

Se unidade e universalidade são 
como atributos da paz, só a Terra, a 
terra inteira, a terra unificada pode ser 
o seu campo de implantação. Paz e 
Terra são pois termos correlativos. São 
realidades que se conotam. Valores 
que se casam.

Construir a paz só se pode, se na 
terra se plantam os seus alicerces. As 
doutrinas e teorias, quintessenciadas 
nos conceitos, serão anestesia en­
quanto não nos moverem a um tra­
balho construtivo em favor dos ho­
mens. Podem adormecer-nos no sono 
da inconsciência, podem de nós fa­
zer pessoas tranqüilas. Mas não está 
dito que é bem-aventurado o tranqüi- 
lo, o quieto, o que dorme, o que re­
pousa, o que desfruta de uma paz 
egoísta, mas o artífice, o que traba­
lha e luta pela paz. 3

F o n t e :  r e v i s t a  P a z  e  T e r r a ,  n . 2 ,  s e t .  1 9 9 6 .

H = M I; J » g j P R E S E N C A l Ns 332 novembro/dezembro de 2003



Para superar 
a violência
E c u m e n is m o  e  P a z , e s t e  

f o i  o  t e m a  q u e  n o r t e o u  

o  E n c o n t r o  N a c io n a l  E c u ­

m ê n ic o  d e  M u lh e r e s ,  rea­

lizado de 14 a 16 de no­

vembro, no Colégio As­

sunção no Rio de Janeiro. 

0  encontro foi inspirado 

na campanha do CMI: D é ­

c a d a  p a r a  s u p e r a r  a  v i o ­

lê n c ia  -  a partir de uma 

caminhada ecumênica, 

promovendo a dignidade  

humana e a paz. Estive­

ram presentes cerca de 95 

mulheres de diferentes 

estados e denominações: 

irmãs católicas, m etodis­

tas, anglicanas, 

assembleianas, Evangelho 

Quadrangular, Evangélica 

Cristã, Presbiteriana Unida 

entre outras, e ainda com  

diversas organizações ecu­

mênicas e movimentos 

sociais. Além das pales­

tras que contribuíram  

para uma formação ecu­

mênica, a Noite Cultural 

deu espaço para a um co­

nhecimento maior da cul­

tura afro-brasileira, com a 

uma breve história da cul­

tura afra, dinâmicas de 

grupo, danças e comidas 

típicas.

Koinonia, por meio de seu 

trabalho de apoio às co­

munidades negras em Ter­

reiros de Candomblé em 

Salvador, a s s e s s o r o u  a  

g e s t ã o  v i t o r i o s a  p e la  

i m u n i d a d e  d e  c o b r a n ç a  

d e  I m p o s t o  T e r r i t o r ia l  

U r b a n o  d e  a lg u n s  d a ­

q u e le s  c e n t r o s  d e  c u l t o .  

A cobrança indevida e in­

constitucional configura- 

se em ato administrativo  

discricionário que se repe­

te em diversos municípios 

do País. Esse tipo de con­

quista, ainda que peque­

na, se agiganta em ter­

mos da l u t a  p o r  i g u a l d a ­

d e  d e  d i r e i t o s  e  d e  s u p e ­

r a ç ã o  d e  u m a  v io lê n c ia  

h is t ó r ic a  n o  B r a s il:  o  

n ã o - r e c o n h e c i m e n t o  d e  

l i b e r d a d e  d e  c u l t o  e os 

entraves à livre organiza­

ção dos afro-brasileiros.

s o m a m  3 2 ,  e m  S a lv a ­

d o r  e  a d ja c ê n c ia s ,  o  n ú ­

m e r o  d e  T e r r e ir o s  a t e n ­

d id o s  e m  2 0 0 3 ,  c u ja  r e i ­

v in d ic a ç ã o  b á s ic a  é  a  

a s s e s s o r ia  d e  e la b o r a ç ã o  

e  r e g is t r o  d e  e s t a t u t o s  

d e  s u a s  a s s o c ia ç õ e s  c i ­

v is .  Oriundos em sua 

maioria de comunidades 

de renda média fam iliar 

inferior a 1,5 salários mí­

nimos representam um 

m ovim ento de parte do

A DÉCADA PARA SUPERAR 

A VIOLÊNCIA É UMA  

GRANDE CONVOCAÇÃO 

PARA QUE AS PESSOAS 

DE BOA VONTADE E 

INSTITUIÇÕES SE UNAM  

MEDIANTE A DIGNIDADE 

HUMANA PARA O RESGATE 

DO PROFETISMO BÍBLICO: 

"A JUSTIÇA PRODUZIRÁ 

A PAZ" (ISAÍAS 32,17).

Brasil em busca da supera­

ção de uma barreira à sua 

cidadania. Assessoradas 

por Koinonia e de posse 

do registro, a lg u m a s  c o ­

m u n id a d e s  p u d e r a m  

c o n v e n ia r - s e  a  ó r g ã o s  

p ú b l ic o s  e m  s e r v iç o s  d e  

e d u c a ç ã o  e  s a ú d e ,  uma 

vocação freqüente e histo­

ricam ente reconhecida 

pelas lideranças e com uni­

dades de candomblé.

Dias 11 e 12 de novem­

bro, o Secretário Regional 

ministrou painel sobre "O 

E c u m e n is m o  e  o s  d e s a f i ­

o s  d a  M is s ã o "  p a r a  o s  

e s t u d a n t e s  d o  s e g u n d o  

a n o  d e  T e o lo g ia  d a  U n i ­

v e r s id a d e  F i l a d é l f i a  d e  

L o n d r in a  (Unifil). Desta­

cou a Década como uma 

ação ecumênica relevante 

e oportunidade de inte­

gração do povo cristão.

Durante dois anos várias 

entidades, entre elas o 

Conic, trabalharam  juntas 

na elaboração do Recurso 

Audiovisual Interativo  

(Raio) -  "Geração da Paz". 

T r a t a - s e  d e  u m  c o n j u n t o  

d e  t r e z e  v id e o c l ip e s  c u r ­

t o s  e  d in â m ic o s  q u e  s e r ­

v e m  c o m o  e s t im u la d o r e s "  

p a r a  d iá lo g o s  e  1 7 5  p á ­

D I G N I D A D E  H U M A N A  E  P A Z

g in a s  d e  t e x t o .  E s te  m a ­

t e r i a l  p r e t e n d e  s e r  u m  

i n s t r u m e n t o  p a r a  q u e  o s  

e d u c a d o r e s  in c lu a m  e m  

s u a s  a t i v id a d e s  o  d e l ic a ­

d o  t e m a  d a  p a z  e  d a  s u ­

p e r a ç ã o  d a  v io lê n c ia .

Em convênio com o 

Ministério da Educação 

serão realizados cursos 

para multiplicadores no 

primeiro semestre de 

2004. Pretende-se levar a 

efeito 10 encontros com 

50 participantes cada. A 

expectativa é, em um pri­

meiro m om ento, capaci­

tar 500 pessoas para d i­

vulgar o m aterial; no se­

gundo semestre o traba ­

lho se expande em vários 

estados.

No final de outubro o 

Conic lançou o Relatório 

sobre a Dignidade Hum a­

na e a Paz no Brasil 2003 . 

A pesquisa teve por obje­

tivo i d e n t i f i c a r  o  q u e  o s  

b r a s i l e i r o s  e n t e n d e m  p o r  

d i g n i d a d e ,  l e v a n t a r  q u e  

a t i t u d e s  t o m a m  e m  c a ­

s o s  d e  d e s r e s p e i t o  e  

c o m o  a g e m  p a r a  s e  d e ­

f e n d e r .  O relatório apre­

senta um índice de indig­

nação da população e um 

indicador da percepção do 

desrespeito à dignidade

Ns 332 novembro/dezembro de 2003 [ T E M P O 3 PR ESEN Ç A



humana no Brasil e foi 

fe ito  pela primeira vez em 

2002, com 600 moradores 

da região m etropolitana  

de São Paulo. Este ano 

foram  realizadas 1.725  

entrevistas entre maio e 

junho nas regiões m etro­

politanas de São Paulo,

Rio e Recife. R e s p e i t o  f o i  

o  t e r m o  m a is  a s s o c ia d o  

à  d ig n id a d e  p e la  m a io r ia  

d a s  p e s s o a s  e n t r e v is t a ­

d a s .  O levantam ento mos­

trou que metade das pes­

soas ouvidas acha difícil 

explicar o que significa 

dignidade humana, mas 

boa parte sabe dar exem­

plos de situações em que 

ela não está presente. E n ­

t r e  a s  m a is  c i t a d a s  e s t ã o  

m a u s  t r a t o s  a  p e s s o a s  

id o s a s ,  p r e c o n c e i t o  d e  

r a ç a ,  d e  c la s s e  e  a  v i o ­

lê n c ia .

O Relatório foi entre­

gue, em mãos, ao Presi­

dente da República, Luiz 

Inácio Lula da Silva. Além  

disso, foram  feitos lança­

mentos em São Paulo 

(PUC) e em Brasília (Câma­

ra dos Deputados).

O Ceca, por meio do Pro­

grama Fé e Cidadania, 

promoveu a terceira edi­

ção do Curso de Aprofun­

dam ento em Ecumenismo 

cujo tema foi " F u n d a -  

m e n t a l i s m o  R e l ig io s o  n o  

S é c u lo  X X I" .  Esta tem áti­

ca foi abordada a partir 

de duas perspectivas: 

" F u n d a m e n t a l i s m o  R e l i ­

g io s o  n o  S é c u lo  X X I:  U m  

t e m a  t r a n s v e r s a l"  e  

" F u n d a m e n t a l i s m o  R e l i ­

g io s o  n o  S é c u lo  X X I:  O  

O lh a r  d a s  R e l ig iõ e s " .  P a r ­

t i c i p a r a m  d o  c u r s o  2 2  

p e s s o a s ,  m u i t a s  d e la s  

p r o f e s s o r e s  e  p r o f e s s o ­

re s  d e  E n s in o  R e l ig io s o ,  

r e l ig io s a s  e  r e l ig io s o s  

d e  d i f e r e n t e s  ig r e ja s  e  

e s t u d a n t e s  d e  C iê n c ia s  

S o c ia is .

O primeiro eixo, "Fun­

dam entalismo Religioso 

um tem a transversal", 

provocou os participantes 

a refletirem  sobre suas 

certezas e incertezas. Em 

seguida localizou o surgi­

m ento histórico do fenô­

meno, século XVI, no Oci­

dente. Também analisou o 

fundam entalism o desde 

as perspectivas econômi­

cas e sociológicas. O se­

gundo eixo, "O olhar das 

Religiões", desafiou os 

religiosos e religiosas a 

refletirem  sobre seus pró­

prios fundam entalism os. 

Nesse eixo contribuíram  

pessoas das religiões cris­

tã, judaica e islâmica. R e ­

p r e s e n t a n t e s  d o s  p o v o s  

i n d íg e n a s  e  n e g r o s  f a l a ­

r a m  s o b r e  c o m o  s u a  r e l i ­

g i o s id a d e  s o f r e  o  i m p a c ­

t o  d a s  p r á t ic a s  f u n d a -  

m e n t a l i s t a s .

O terceiro m om ento  

do curso contribuiu para 

a busca de alternativas 

ante os fundam entalis­

mos. Nesse sentido, des- 

taca-se a necessidade do 

diálogo inter-religioso, 

pois, segundo um dos 

assessores do curso, 

Faustino Teixeira, pode­

mos nos abrir melhor 

quando nos abrimos para 

a experiência da alterida- 

de. Para os organizadores, 

um dos grandes desafios 

no tocante à superação

das práticas fundam enta- 

listas e da perspectiva do 

convívio com o diferente é 

conseguir praticar o que 

foi proposto pelo repre­

sentante do povo 

caigangue, Claudemir Vaz, 

ou seja "Posso ser o que 

você é, sem deixar de ser 

o que sou". O curso foi 

realizado entre os dias 3 e 

8 de novembro, em São 

Leopoldo.

U m a  v e r s ã o  a t u a l i z a d a  

d o  l i v r e t o  d e  D i r e i t o s  

H u m a n o s ,  q u e  m a r c o u  o  

s u r g i m e n t o  d a  C e s e , e m  

1 9 7 3 ,  f o i  l a n ç a d a  e m  

S a lv a d o r  n o  d ia  1 7  d e  

n o v e m b r o .  Além do texto  

integral da Declaração 

Universal dos Direitos Hu­

manos confrontado com 

passagens bíblicas, tre ­

chos de novos docum en­

tos das Igrejas Associadas 

da Cese f o r a m  in c lu íd o s ,  

à  g u is a  d e  c o m e n t á r io s ,  

c o m o  m a n i f e s t a ç ã o  d o  

c o m p r o m is s o  e c u m ê n ic o  

c r is t ã o  n a  p r o m o ç ã o  e  

d e f e s a  d o s  D i r e i t o s  H u ­

m a n o s .  A lé m  d is s o ,  f o ­

r a m  in c lu íd o s ,  t a m b é m ,  

r e s u m o s  d o s  a r t i g o s  d o  

P id e s c . Na atualização do 

livreto dos Direitos Hum a­

nos, a Cese contou com a 

colaboração de uma equ i­

pe de Koinonia, organis­

mo ecum ênico parceiro  

em diversas atividades.

O lançam ento aconteceu  

na Casa de Angola em  

Salvador.

L a n ç a d a  e m  n o v e m b r o  a  

r e v is t a  " R a c is m o  n o  B r a ­

s il:  p o r  q u e  u m  p r o g r a ­

m a  c o m  q u i lo m b o s ? "

que relata a experiência 

do Programa de Apoio ao 

M ovim ento Negro 

(PAMN), executado pela 

Cese de 1996 a 2001 . O 

Programa de Apoio ao 

M ovim ento Negro foi de­

senvolvido pela Cese, em 

parceria com a EED (Servi­

ço das Igrejas Evangélicas 

na Alemanha para o De­

senvolvimento). A revista 

do PAMN b u s c a  r e c u p e ­

r a r  a  r iq u e z a  d e  e x p e r i ­

ê n c ia s  d e s e n v o lv id a s  p o r  

c o m u n i d a d e s  a f r o - d e s -  

c e n d e n t e s  n a  lu t a  p o r  

p r e s e r v a ç ã o  d e  s u a  c u l ­

t u r a ,  p o r  in c lu s ã o  e  s u ­

p e r a ç ã o  d o s  p r o b le m a s  

s o c ia is  e n f r e n t a d o s .

S I G L Á R I O

C E C A  -  C e n t r o  E c u m ê n i c a  d e  

E v a n g e l i z a ç ã o  e  C a p a c i t a ç ã o  e  

A s s e s s o r i a

C E S E  -  C o o r d e n a d o r i a  

E c u m ê n i c a  d e  S e r v i ç o  

C M I  -  C o n s e l h o  M u n d i a l  d e  

I g r e j a s

C O N I C  -  C o n s e l h o  N a c i o n a l  d e  

I g r e j a s  C r i s t ã s  d o  B r a s i l

E E D  -  S e r v i ç o  d a s  I g r e j a s  

E v a n g é l i c a s  d a  A l e m a n h a  p a r a  

o  D e s e n v o l v i m e n t o  

K O I N O N I A  P r e s e n ç a  

E c u m ê n i c a  e  S e r v i ç o  

P A M N  -  P r o g r a m a  d e  A p o i o  a o  

M o v i m e n t o  N e g r o

P I D E S C  -  P a c t o  I n t e r n a c i o n a l  

d o s  D i r e i t o s  E c o n ô m i c o s  

S o c i a i s  e  C u l t u r a i s

P U C  -  P o n t i f í c i a  U n i v e r s i d a d e  

C a t ó l i c a

R A I O  -  R e c u r s o  A u d i o v i s u a l  

I n t e r a t i v o

T E M P O 5 P R ES E N Ç A Ns 332 novembro/dezembro de 2003



"Matriz Religiosa Brasileira..."
ZwingUo M. Dias

Para os estudiosos e interessados na realidade cultural- 

religosa brasileira a tese central que o Autor defende não 

apresenta novidade. A afirmação da existência de uma matriz 

religiosa brasileira, e da religiosidade matricial que dela se 

deriva, já tinha sido apresentada em vários outros textos seus 

publicados em diferentes revistas especializadas. 0  novo e 

desafiante aspecto de sua proposta está no fato de 

fundamentar histórica, antropológica e sociologicamente sua 

tese, de modo convincente e original, ao ponto de entrar em 

fecundo diálogo com outras perspectivas de análise do 

fenômeno religioso entre nós que, também, têm como fulcro 

aspectos determinantes do tecido cultural da brasilidade. 

Inova também quando procura, à semelhança de Pierre 

Sanchis, estabelecer a natureza do substratum religioso que 

subjaz a todas as manifestações/compreensões da arquitetura 

do Sagrado no interior dos diferentes modos de expressão de 

nossa multiforme realidade cultural.

Fruto de uma reflexão amadurecida, fundamentada em 

pesquisa rigorosa, este trabalho extrapola um mero acerto de 

contas com a biografia religiosa pregressa do Autor oferecen­

do-nos uma nova chave de compreensão, mais abrangente e, 
ao mesmo tempo, mais precisa, das múltiplas vivências brasi­

leiras do Sagrado.

O foco principal do livro é a busca de compreensão das 

novas modalidades da religiosidade pentecostal na medida 

em que estas, penetrando no campo cultural e religioso do 

País ensejam, contraditoriamente, rupturas e continuidades 

com as formas tradicionais que caracterizam o ethos religioso 

brasileiro. Segundo o Autor, desenvolvendo-se nos grandes 

aglomerados urbanos (mas não apenas aí!) em meio às mas­

sas de trabalhadores (i)migrantes, as igrejas do movimento 

pentecostal conheceram acelerado crescimento numérico a 

partir da década de 1950 complexificando-se, desde então, 

numa teia de formas organizacionais as mais distintas. Ai se 

combinaram a herança do messianismo milenarista oriundo 

do protestantismo histórico e o substrato religioso da cultura 

brasileiras — também eivado do milenarismo subjacente ao 

catolicismo popular à tradição de certas culturas indígenas — , 

e o misticismo de origem africana num encontro feliz, ainda 

mais que regado com o, a princípio, admirado, mas nem 

sempre desejado, rigorismo moralista do protestantismo de 

missão, hoje a caminho de sair de cena, especialmente nas 

formações eclesiológicas recentes do movimento pentecostal.

Na segunda metade do século XX observamos o movi­
mento pentecostal avançando com ímpeto no interior da 

sociedade brasileira em processo de desenvolvimento socioe- 

conômico desigual e perverso que privilegia, via uma moder­

nização seletiva, as velhas estruturas do poder econômico e 

político, ao mesmo tempo que sacrifica, pela exclusão eco­

nômica e a marginalização social e política a grande maioria

MATRIZ RELIGIOSA 

BRASILEIRA 

Religiosidade e 

mudança social

Editora Vozes/ 
KOINONIA 

Petrópolis, 2003 

260 páginas

da população do País. Exposta a uma luta desigual e cruel 

pela sobrevivência, esta população se vê tangida para os 

centros urbanos em busca de trabalho onde é tolhida num 

processo de urbanização caótico e desumano. É entre essa 

população em permanente aflição, desgarrada de seus valo­

res mais caros que a mensagem pentecostal deita raízes, 
oferecendo toda a sorte de lenitivos para o sofrimento e es­

truturas de sentido para os desorientados, sem atentar, no 

entanto, para as causas reais que produzem, continuadamen- 

te, o mal-estar social que caracteriza a sociedade em geral.
O Autor, depois de elucidar, histórica e sociologicamente, 

as origens do que denomina de "matriz religiosa brasileira' e 

apresentar as determinações sociopolíticas e econômicas que 

caracterizam a composição socioestrutural do País, volta-se 

para a análise dos "estilos de religiosidade" mais significati­
vos, concentrando-se nas manifestações contemporâneas do 

movimento pentecostal e da Umbanda, mostrando suas dife­

renças e sincronias, tanto em relação à estrutura e organiza­

ção da sociedade, quanto em relação ao ethos religioso defi­
nido pela formação cultural do País. Assim, fazendo eco a 

alguns clássicos da Sociologia da Religião e em diálogo com 

a produção teórica mais significativa acerca da cultura e reli­

giosidade no País, o Autor destaca a estreita relação existente 

entre produção e os mecanismos de dominação existentes e 

põe em relevo a religiosidade matricial brasileira como uma 

fonte inesgotável de estruturações e reestruturações simbóli­

cas que se vão desenvolvendo, sincronicamente, ao longo 

das transformações socioeconômicas que o País vivência.

Nesta obra deparamo-nos com uma muito bem sucedida 

tentativa de oferecer uma interpretação global das íntimas 

relações entre os fenômenos religiosos e a dinâmica histórica 

da formação de nossa sociedade. E isto sem concessões a 

simplismos mecanicistas e conclusões apressadas, procuran­

do destacar a marca das contradições e das pluralidades que 

conformam o imaginário cultural brasileiro.

M A T R IZ

R E L IG IO S A

B R A S IL E IR A
Religiosidade e mudança social



" S o l i d á r i o s "  é  a  r a z ã o  f u n d a n t e  d e  K O I N O N I A  e m  

s u a s  f r o n t e i r a s - n ã o - f r o n t e i r a s .  P o r  i s s o  n o s s o  a b r a ç o  

a  q u a n t o s  t a m b é m  s o l i d á r i o s  s e  s o l i d a r i z a m  n o  

a l v o r e c e r  n a t a l i n o  d e  u m  n o v o  a n o .  E i s  p o r q u e  l h e s  

o f e r e c e m o s  o  p o e m a  d e  n o s s o  c o m p a n h e i r o .

Deus não responde ao porquê do sofrim ento .

Ele sofre jun to .

Deus não responde ao porquê da dor.

Ele se faz hom em  das dores.

Deus não responde ao porquê da hum ilhação.

Ele se hum ilha.

Já não estamos mais sós na nossa imensa solidão. 

Ele está conosco.

Não somos mais solitários.

Mas solidários.

Emudece a argum entação  da razão.

Fala a narração do coração.

Narra-se a história de um  Deus que se fez criança,

que não pergunta  mas faz,

que não responde mas vive um a resposta.

Irm ão, a nossa noite  se ilum inou.

0  m enino que nasce em Belém nos revela: 

tu d o  possui um sentido secreto  

e tão  profundo que Deus m esm o quis assum i-lo.

A estreiteza de nosso m undo no qual Deus entrou  

tem  um a saída abençoada e um  desfecho feliz.

Leonardo B o ff


