
RESEN 

...... 

E w 

ENCARTE ESPECIAL 
Da caminhada ecumênica 

o 
o 
o 
N 

Cll 
-o 
o .._ 
Cll .._ 
Cll 
> 
Cll ---. o .._ 
Cll 
c: 
CC 

'""') 

N 
N 
o 
c: 

<t: 



CF 2000 -FUNDO ECUMENICO 
DE SOLIDARIEDADE 
A Campanha da Fraternidade convida a olhar como anda nosso amor a Jesus 
nas pessoas que sofrem por causa do egoísmo e das injustiças socias. O que 
fizermos, e bem concretamente, em favor daqueles que sofrem injustiças e que 
são excluídos e aviltados em sua dignidade humana, é a Jesus que o fazemos 
(Mateus 25.31-46). A Campanha da Fraternidade nos pede um GESTO CON­
CRETO em favor de nossos irmãos necessitados. Tal gesto será a coleta finan­
ceira, além de tantas outras ações e iniciativas de pessoas e de comunidades 
cristãs locais visando a resgatar a dignidade humana ferida e a promoção da 
fraternidade e da paz. Os cristãos unidos podem ajudar muito mais. A Campa­
nha da Fraternidade Ecumênica propõe unir as forças em todas as comunida­
des locais e em âmbito nacional, para realizar ações bem concretas e eficazes. 

Este é o nosso GESTO CONCRETO em âmbito nacional: 
COLETA ECUMÊNICA DA SOLIDARIEDADE EM FAVOR 
• dos povos indígenas; 
• dos povos do semi-árido, nas lutas por água; 
• da população que vive nas ruas. 

COMO ORGANIZAR A COLETA 

1. Durante todo o tempo da Campa­
nha, do início da Quaresma até o do­
mingo que antecede a Páscoa, con­
vidar as pessoas a colaborarem com 
seu Ges!o Concreto de solidariedade. 
2. O domingo que antecede a Páscoa, 
16 de abril, é o Dia Nacional da Co­
leta Ecumênica da Solidariedade: é 
dia de cada um dar, com generosida­
de, sua contribuição. 

PARTILHA E DESTINAÇÃO 
DOS RECURSOS 

1. 60% da Coleta das Igrejas ficará à 
disposição de cada comunidade ecle­
sial, e segundo os costumes tradicio­
nais de cada uma delas, será destina­
do à solidariedade local. As Igrejas são 
convidadas a reproduzir, em âmbito 
local ou regional, um gesto ecumêni­
co como é realizado em âmbito nacio­
nal. 
2. 40% da Coleta das Igrejas será en­
viado para a constituição do Fundo 
Ecumênico de Solidariedade nacional. 

QUEM ADMINISTRARÁ O FUNDO 

ECUMÊNICO DE SOLIDARIEDADE 

Coordenadoria Ecumênica de Serviços 
(CESE) 
Cáritas Brasileira 

A QUEM ENCAMINHAR 
OS PROJETOS 

Tanto a CESE como a Cáritas recebe­
rão os projetos para financimento com 
os recursos do Fundo, que serão apro­
vados por um Conselho Ecumênico. 

PARA ENVIO DAS CONTRIBUIÇÕES 

Fundo Ecumênico de Solidariedade 
Conta corrente n° 5800-8, agência 
3475-4 

Banco do Brasil Brasília DF 

Cáritas Brasileira 
SDS Bl "P" N° 36 salas 410/414 
Ed. Venâncio III 
70393-900 Brasília DF 
Tel (Oxx61) 226-5008 
Fax (Oxx61) 226-0701 
E-mail caritasn@zaz.com.br 

CESE 
Rua da Graça, 164 
40080-41 O Salvador BA 
Tel (OXX71) 336-5457 
E-mail dimas@cese.org.br 



Revista bimestral de KOINONIA 
Janeiro/fevereiro de 2000 
Ano 22 - n° 309 

KOINONIA Presença Ecumênica 
e Serviço 

Rua Santo Amaro, 129 
22211-230 Rio de Janeiro RJ 
Telefone (0**21) 224-6713 
Fax (0**21) 221 -3016 
E-mail koinos@ax.apc.org 

CONSELHO EDITORIAL 
Carlos Alberto Messeder Pereira 
Emir Sader 
lvoni Reimer 
José Oscar Beozzo 
Francisco Catão 
Jether Pereira Ramalho 
Maria Emnia Lisboa Pacheco 
Sérgio Marcus Pinto Lopes 
Tânia Mara Sampaio Vieira 

CONSELHO CONSULTIVO 
Carlos Rodrigues Brandão 
Ivone Gabara 
Jurandir Freire Costa 
Leonardo Boff 
Luiz Eduardo Wanderley 
Rubem Alves 

EDITOR 
José Bittencourt Filho 

EDITORA ASSISTENTE E 
JORNALISTA RESPONSÁVEL 
Helena Costa 
Mtb 18619 

EDITORA DE ARTE 
E DIAGRAMADORA 
Anita Slade 

COPIDESOUE 
Paulo Roberto Salles Garcia 

REVISOR 
Carlos Cunha 

SECRETÁRIA DE REDAÇÃO 
Mara Lúcia Martins 

CAPA 
Anita Slade, foto Agência F4 

PRODUÇÃO GRÁFICA 
Roberto Dalmaso 

FOTOLITOS 
GR3 

IMPRESSÃO 
Clip 

Os artigos assinados não traduzem 
necessariamente a opinião da Revista. 

Preço do exemplar avulso 
R$ 3,00 

Assinatura anual 
RS 18,00 

Assinatura de apoio 
R$ 25,00 

Assinatura/exterior 
US$ 50,00 

ISSN 01 03-569X 

FIDELIDADE A PROPOSTA ECUMENICA 

SAUDADE 
A busca do elo perdido: teologia 
e revolução 

REMEMORAÇÃO 
Marginalização e proscrição 

PRESENÇA 

SUMÁRIO 

Ascensão e crise do movimento ecumênico 

REGRESSÃO 
Mercado total: holocausto encoberto 

PROPOSTA 
Perspectiva teológica na proscrição: esboço 

À procura do pai: Um olhar teológico 
sobre o filme "Central do Brasil" 
Tereza Cavalcanti 

Arte como reencantamento do mundo 
Pedro Garcia 

A renúncia do papa já começou 
Marcelo Barros 

Declaração Ecumênica de Augsburgo 
Zwinglio M. Dias 

ENCARTE ESPECIAL 
Da caminhada ecumênica 

6 

9 

12 

15 

18 

21 

26 

28 

29 

31 

32 



KOINONIA é uma instituição 

ecumênica assim como 

ecumênica é a alegria, a paz, a 

construção, a liberdade e 

também a tristeza, o medo, a 

destruição, o esmagamento da 

vida. No conjunto dos 

servidores, KOINONIA tem 

representantes dos que crêem 

(católicos, protestantes e 

outros) acima de tudo, no Deus 

da Vida, da Justiça e da Paz, e 

ainda representantes de 

entidades ecumênicas e do 

movimento social. Pela 

solidariedade e pela dignidade; 

contra quaisquer expressões da 

exclusão e da submissão 

humana, KOINONIA (em grego, 

comunhão) afirma seu 

compromisso radical 

ecumênico e quer fazer-se 

sempre presença e serviço. 

A sabedoria blblica, em particular 

a literatura profética, nos adverte há muitos milénios quanto ao fato de que só 
pode haver paz onde existe justiça. As desigualdades sociais são a fonte princi­
pal das muitas formas de violência a que assistimos no País e no Continente. A 
exclusão económica, a massificação cultural e a concentração de renda for­
mam exércitos de criaturas cujo único objetivo é a sobrevivência e o ganho a 
qualquer preço. A necessidade de sobrevivência vai paulatinamente fazendo 
desaparecer o respeito pela integridade e pela dignidade do semelhante. 
Diante desse quadro e após muitos séculos de separação e de esforços pela 
unidade, a igreja romano-católica e algumas igrejas protestantes decidiram 
realizar uma espécie de mutirão em favor da dignidade humana e da justiça 
e, portanto, da paz. Para tanto, assumiram ecumenicamente a Campanha 
da Fraternidade no ano 2000, com o lema: Novo Mi/ênio sem Exclusões. 
A preocupação dessas igrejas com uma problemática de natureza essencial­
mente económica - a exclusão - relança as bases para uma ampla discus­
são ecuménica. Por sinal, sabemos que as teorias económicas comportam 
uma dimensão teológica implícita, ao mesmo tempo em que as reflexões 
teológicas supõem concepções económicas. Na verdade, na história da hu­
manidade, jamais essas modalidades de pensamento se desenvolveram to­
talmente divorciadas. 
O que nos parece grave é a dimensão religiosa embutida na idéia de mer­
cado total. Sob vários disfarces, está sendo disseminada a imposição de 
que a relação dos simples mortais com o mercado deva incluir aquele te­
mor reverencial que comumente se aplica ao sagrado, cuja caracterfstica 
primeira é ser, simultaneamente, fascinante e terrfvel. A prosperidade e 
o consumo ostensivo e incessante são os indícios da comunhão com esse 
"deus", ao qual todos deverão servir de fato, independentemente de 
sua filiação religiosa. Aliás, as instituições religiosas não estão livres dessa 
subordinação que se traduz nas suas práticas económicas respectivas. 
Assim sendo, KOINONIA pretende com a presente edição contribuir para 
os debates, discussões e o processo de reflexão a que certamente essa 
Campanha da Fraternidade dará ensejo. Inicialmente realizamos uma 
sfntese do pensamento produzido por nós ao longo da década passa-
da (artigos por isso mesmo não assinados); acrescentamos textos in­
formativos, num Suplemento especial. Apresentando nossa perspec-
tiva teológica do movimento ecuménico, bem como dos acontecimen-
tos que marcaram a vida dos países do Terceiro Mundo nos últimos 
anos, entendemos estar colaborando, ainda que modestamente, para 
o aprofundamento do compromisso de cristãos e não-cristãos com a 
acidentada e penosa caminhada em direção a uma sociedade mais 
igualitária, democrática e humana. 
A escolha da perspectiva teológica, independente e ecuménica, deve­
se ao fato de que um dos elementos constitutivos da identidade de 
KOINONIA e que lhe norteia as ações, é a intenção teológico-politi­
ca. Cremos que no contexto da Campanha nossa contribuição de­
veria destacar esse aspecto. 
Reiteramos os votos de um ano 2000 muito proflcuo e espera­
mos que os temas aqui contemplados sejam apenas mais um pas­
so na consolidação do compromisso ecuménico em favor dos em­
pobrecidos - preferidos do Deus blblico. 
Façam bom proveito! 

... "Perdoa as nossas dividas assim como nós perdoamos aos nossos devedores" ... 
PELO CANCELAMENTO DA DiVIDA DO TERCEIRO MUNDO 



Receita de Ano Novo 
Para você ganhar um belíssimo Ano 
Novo cor de arco-íris, ou da cor da 
sua paz, Ano Novo sem comparação 
com todo o tempo já vivido (mal 
vivido talvez ou sem sentido) para 
você ganhar um ano não apenas 
pintado de novo, remendado às 
carreiras, mas novo nas sementinhas 
do vir-a-ser, novo até no coração das 
coisas menos percebidas (a começar 
pelo seu interior) novo espontâneo, 
que de tão perfeito nem se nota, mas 
com ele se come, se passeia, se ama, 
se compreende, se trabalha, você não 
precisa beber champanha ou qualquer 
outra birita, não precisa expedir nem 
receber mensagens (planta recebe 
mensagens ? passa telegramas ?). 
Não precisa 
fazer lista de boas intenções 
para arquivá-la na gaveta. 
Não precisa chorar de arrependido 
pelas besteiras consumadas 
nem parvamente acreditar 
que por decreto da esperança 
a partir de janeiro as coisas mudem 
e seja tudo claridade, recompensa, 
justiça entre os homens e as nações, 
liberdade com cheiro e gosto de pão 
matinal, 
direitos respeitados, começando 
pelo direito augusto de viver. 
Para ganhar um ano-novo 
que mereça este nome, 
você, meu caro, tem de merecê-lo, 
tem de fa zê-lo de novo, 
eu sei que não é fácil, 
mas tente, experimente, consciente. 
É dentro de você que o Ano Novo 
cochila e espera desde sempre. 

Carlos Drumond de Andrade 

N° 309 janeiro/fevereiro de 2000 

Receba nossos votos de muita paz, 
harmonia e saúde, com muita poesia em 
2000, que os sonhos mereçam suas rea­
lizações .... 

Fraternais abraços 
Meireles e família 

Por e-mail 

Venho através desta desejar um Feliz 
Ano Novo para esta envolvente produ­
ção. Parabéns pelas publicações apre­
sentadas no decorrer do ano, pela serie­
dade e pelo aprofundamento dos artigos 
produzidos. 

Desejo continuidade nos serviços 
prestados por esta renomada revista e 
venho por esta renovar minha assinatu­
ra. Os artigos da última revista que re­
cebi (n. 307- setembro/outubro) me fo­
ram de bom proveito, pois sou profes­
sor de Teologia na Universidade Cató­
lica de Pernambuco, sendo que os arti­
gos sobre a questão agrária colaboraram 
no aprofundamento quanto "à questão" 
junto aos alunos. Valeu! 

Vanderlei Lain 

Olinda!PE 

Amigas e amigos, 
companheiras e companheiros, 
irmãs e irmãos, 
felicitações de Nosso Senhor Jesus 
Cristo! 

Desejamos a todos vocês a paz e todo 
o sucesso no serviço no qual estão 
engajados. 

Um ano novo de renovadas esperan­
ças e vigor de uma nova vida! Seja a paz 
companheira em cada instante da vida! 

Nossos abraços calorosos e fraternos! 
Equipe do PROESO 

Por e-mail 

Companheiros, companheiras: 
É época de festas, alegrias e encontros 
para alguns. Para muitos, época de pen­
sar porque não podem festar. 

Que o Espírito Santo nos ilumine e 
nos guie, para o resto de nossas vidas, 
para o caminho da Justiça, da Verdade, 
da Vida e do Amor Fraterno. 

Um Novo Ano cheio de conquistas e 
alegrias. 

Joaquim Eduardo Madruga 
Secretário Executivo, Pastoral da Juventude 

do Brasil, CNBB - Regional Sul 2 

Por e-mail 

Guerid @s amig@s, 
O mundo atual é duro para a maior par­
te das pessoas, mas não é o único mun­
do real , pois no seu seio se encontram 
as sementes potenciais de uma outra re­
alidade. Cada um de nos tem o dever nao 
apenas de sonhar com ela, mas tambem 
a co-responsabilidade de ajuda-la a nas­
cer e a se desenvolver .. . 

Feliz Natal para vocês e suas famí­
lias!!! 

ERRATA 

Marcos Arruda I PACS 

Por e-mail 

É preciso esclarecer e pedir desculpas. 
Mãe Ta tá (Alta mira Cecília dos Santos) 
declarou " ... Deus não tem religião e 
não precisa ... mas ele não tem religião 
porque não precisa " (Tempo e Presen­
ça/308 - p.14). Foi atribuída a declara­
ção equivocadamente a Mãe Estela . 



A busca do elo perdido: 
teologia e revolução 

Em pinceladas ligeiras 
o texto recupera a riqueza 
das quatro décadas 
passadas em que a teologia 
se fez carne no 
pensamento de alguns 
escritores t:ristãos e agitou 
a sociedade civil e as 
igrejas latino-americanas, 
produzindo santos 
revolucionários, fazendo 
mártires e parece ressurgir, 
ela, a teologia, 
ressuscitando mais lúcida 
a revolução 

O Concílio Ecumênico Vaticano II 
inaugurou uma nova era para a Igreja 
Católica e, providencialmente, um 
novo momento de coexistência pacífi­
ca. A Igreja Romana abria-se ao diá­
logo e, abrindo-se ao mundo, viu pe­
netrar em sua vida os debates, as as­
pirações e os conflitos próprios do mo­
mento histórico então vivido. Era um 
momento de contestação: nos planos 
da disciplina dogmática, da estrutura 
de poder nas igrejas, da moral sexual , 
dos direitos civis e da liberação das 
mulheres. 

DESAFIOS ÀS IGREJAS 

No mundo protestante, nesse mesmo 
período, nasce o movimento que ficou 

ii#IMil•ft PRESENCAI 

conhecido como "teologia da revolu­
ção". Ele se manifesta pela primeira 
vez na Conferência sobre Igreja e So­
ciedade, organizada em 1966 pelo 
Conselho Mundial de Igrejas (CMI). 
Tal pensamento teológico palmilhava 
as veredas agitad(!S dos anos de 1960, 
cujo emblema são as revoltas estudan­
tis de 1968. Assim sendo, não pôde 
evitar os refluxos que se verificaram 
nos anos seguintes. Já na década ime­
diata, saía de cena. 

É oportuno insistir que nos anos 
entre 1966 e 1970 "revolução" signi­
ficava contestação, revolta e violência. 
A maioria das discussões inspiradas na 
teologia da revolução abordavam, ine­
vitavelmente, a questão da violência. 
A indagação fundamental era: somos 

reformistas e progressistas não deixa­
riam de ser intensos. O terceiro é o 
próprio modelo eclesiológico e o 
modo de entendê-lo no contexto das 
sociedades política e civil. O modelo 
de cristandade apoiado no Estado para 
realizar-se entra em crise e o novo mo­
delo de uma "Igreja dos pobres" abre 
caminho. 

É importante ressaltar a ambigüi­
dade representada por essa abertura 
democrática que conferiu às igrejas 
grandes possibilidades de organização 
no âmbito popular. A crítica interna e 
institucional aos trabalhos de "base" e 
às teologias dele decorrentes iria, len­
tamente, debilitar a própria ação pas­
toral e permitir uma expansão sem pre­
cedentes das igrejas pentecostais e de 

contra ou a favor da violência? novas denominações fundamentalistas. 
No plano internacional, vale relem- Desde então, a Igreja Católica Roma-

brar, vivia-se um período de distensão 
decorrente de algumas ocorrências 
marcantes, tais como: a morte de Sta­
lin (1953); o XX Congresso do Parti­
do Comunista soviético sob o coman­
do de N. Kruschev (1956); a revolu­
ção cubana (1959); e a eleição de J. 
Kennnedy (1961 ). Tai s ocorrências 
decisivas para a conjuntura mundial 
conduziriam as igrejas a ter de enfren­
tar três grandes desafios. 

O primeiro, o de reconhecer os po­
vos latino-americanos, como sujeitos 
históricos da formação social cuja 
memória remonta aos tempos pré-co­
lombianos. O segundo, a de optar en­
tre reforma social ou revolução . A 
Guerra Fria encontrava-se em declínio, 
contudo, os confrontos entre cristãos 

na tem procurado equacionar essa 
questão por intermédio de uma dedi­
cação especial aos movimentos espiri­
tualizantes, em particular à chamada 
renovação carismática católica. 

O FIM DE UM CICLO 

O capitalismo dependente não se rea­
liza plenamente sem a repressão gene­
ralizada, sem o desmantelamento das 
organizações da sociedade civil, sem 
a censura às artes e aos intelectuais, e 
sem a criação de um modelo anti­
insurrecional. Basta examinar a suces­
são de regimes de Segurança Nacional 
no continente: Brasil, (1964), Bolívia 
(1971), Uruguai (1973), Chile (1973), 
Peru (1975), Argentina (1976), e Equa­
dor (1976). 

N° 309 janeiro/fevereiro de 2000 



O ardor revolucionário foi manti­
do entre as eli tes estudantis e intelec­
tuais, a partir do surgimento dos mo­
vimentos de guerrilha rural e urbana, 

sobretudo no biénio 1968-69. Desses 
movimentos participavam sacerdotes 
que contestavam tanto a estrutura ecle­

siástica quanto a estrutura social. São 
exemplos os Sacerdotes para o Tercei­
ro Mundo na Argentina, Onis no Peru, 
e o movimento Golconda na Colôm­

bia. Por volta de 1972, as guerrilhas 
já haviam sido desmanteladas em qua­
se todos os países e as esperanças con­
centraram-se na Unidade Popular de 
Salvador Allende, no Chile (1970-
1973). Em 1972, quatrocentos sacer­
dotes e leigos revolucionários funda­
vam o movimento Cristãos para o So­
cialismo. Com o golpe no Chile, des­
vanecia-se o sonho de uma tran sição 
democrática para o sociali smo . 

Por sinal, na América Latina, a te­

mática da libertação já fazia parte das 
cogitações teológicas antes mesmo de 
Medellín. Juan Luiz Segundo no Uru­
guai , Gustavo Gutierrez no Peru , e 

Hugo Assmann no Brasil produziam 
reflexões nessa direção nos primeiro 
anos da década de 1960. Todavia, a 
expressão "teologia da libertação" só 

começa a des tacar- se em Medellín 
(1968) . Ainda em 1968, Rubem Alves, 

teólogo presbiteriano, defende sua tese 
doutoral em Princeton nos EUA com 

o título Towards a Theology of Libe­
ration (os editores iriam preferir o tí­

tulo Theology of Human Hope). Ades­
peito do fato de tratar-se de uma ini­
ciativa de um coletivo de pensadores 
cristãos, Gustavo Gutierrez será con­
siderado o fundador desse pensamen­
to, devido a sua obra intitulada Teolo­
gia da Libertação ( 1971). 

Ainda fortemente influenciada pe­
las inquirições pertinentes à teologia 
da revolução, em torno da utopia e do 
Reino, essa primeira geração de teó-

N° 309 janeiro/fevereiro de 2000 

logos produzirá uma reflexão extra 
ecclesiam, aberta às relações ecumé­
nicas. No entanto, uma nova raciona­
lidade se impunha. Os esboços de um 
humanismo revolucionário cri stão fo­
ram desmantelados pela crítica das 
ciências humanas e do marxismo. Nes­
tas condições, foram inevitáveis as 
migrações bruscas da legitimidade 
cristã para a legitimidade marxista. No 
horizonte, buscava-se um marxismo 
cristianizado que seria enfim o verda­
deiro discurso da libertação humana 

total. 

DO ELO PERDIDO 

O pensamento pioneiro de Rubem 
Alves e Gutierrez vai sendo paulatina­
mente substituído pela proposta dos 
irmãos Boff, com um recorte eclesio­
lógico mais pronunciado e que privi­
legiava a práxi s. O projeto revolucio­
nário da primeira geração é converti­

do à proposta de uma Igreja popular 
que, ao lado dos partidos de esquerda, 

deveria empenhar-se na tomada do 
poder e na instauração de um projeto 
socialista. A revolução nicaragüense 
veio corroborar o esforço de constru­
ção dessa eclesiologia expressa nas Co­
munidades Eclesiais de Base (CEBs). 

As CEBs no seu nascedouro foram 
potencializadoras do chamado "novo 

jeito de ser igreja". Progressivamente, 
a pluralidade e a diversidade das 
CEBs, oriundas de sua inserção local 
e cultural foram sendo substituídas por 
uma orientação única nos planos ide­
ológico e prático. Os encontros nacio­
nais das CEBs eram o momento maior 
da uniformização ideológico-política e 
de uma prática eclesiástica, quando a 
tênue participação de assessores pro­
testantes conferia um matiz ecuméni­
co a um projeto hegemonicamente ca­
tólico. 

Os anos de 1980 são marcados pelo 
processo de abertura democrática. A 

Benjamim buscava na 
teologia os elementos que 

permitissem pensar a 
revolução numa nova esfera 

de irradiação, numa nova 
escala, numa nova grandeza 

sociedade civil volta a se organizar, os 
partidos políticos se reestruturam, sur­
gem novos movimentos sociais. Con­
tudo, trata-se de uma redemocratiza­
ção que não atinge satisfatoriamente a 

realidade socioeconômica das maio­
rias empobrecidas. A par disso, a re­
cessão, a queda do muro de Berlim, e 

a nova ordem mundial são fatores es­
truturai s que apontam para situações 
totalmente inéditas na década seguin­

te. As muitas formas de espiritualida­
de com inspiração oriental, ou moda­
lidades que simplesmente recuperam 
velhas crenças sob novas roupagens, 
evidenciam que os tempos estão a exi­
gir uma nova espiritualidade. 

O desafio para os anos de 1990 -
quando o mercado tornou-se o cerne 

do pensamento e de prática social -
é a retomada das grandes questões teo­
lógico-políticas inauguradas na déca­
da de 1960, reelaboradas nos anos de 
1970 e que desembocaram na prática 
eclesial da década de 1980, o que se 
resume na busca do elo perdido entre 
teologia e revolução. Retomar sem 
preconceitos o papel da teologia, como 
num outro tempo adverso fez o filó­
sofo Walter Benjamim. Para este pen­
sador, a teologia servia também para 
restaurar a revolução que os revolucio­
nários deixaram murchar. Benjamim 
buscava na teologia os elementos que 
permitissem pensar a revolução numa 
nova esfera de irradiação, numa nova 
escala, numa nova grandeza. Será di­
ferente nos albores do novo milénio e 
do novo século? ~ 

ii::tí!JI:;t•E PRESENCAI 



Luís Odell 
pioneiro e símbolo 

do ecumenismo 

Há pessoas que encarnam, pela sua 
dedicação, compromisso e coerência, 
os sonhos e ideais que lhes marcaram 
as vidas. Constituem-se em símbolos 
que falam, inspiram e representam as 
utopias em que acreditam. Assim foi 
Luís Odell, leigo metodista, nascido 
em Rosário, Argentina, em 1912 e fa­
lecido em janeiro de 2000, na Es­
panha. 

Desde a juventude, quando abraçou 
a fé cristã, com uma clara e profunda 
compreensão da dimensão social do 
evangelho e do chamado de Cristo à 
unidade dos cristãos, comprometeu-se 
com o movimento ecumênico. Foi um 
dos fundadores das organizações de 
jovens evangélicos, não só no seu país 
(Federação Argentina de Jovens Cris­
tãos), como no âmbito latino-america­
no, e foi um dos pioneiros da V nião 
Latino-Americana de Juventudes 
Evangélicas (ULAJE). Em 1939 par­
ticipou ativamente do Congresso Mun­
dial de Juventude Cristã, em Amster­
dã, Holanda. 

Com a sensibilidade e a consciên­
cia de responsabilidade social da Igre­
ja, Odell foi um dos organizadores da 
célebre reunião de Huampani, Peru, 
julho de 1961, que deu origem ao mo­
vimento de Igreja e Sociedade na 
América Latina (ISAL), do qual foi o 
secretário-geral e grande líder de 
1961-1969. ISAL contribuiu decisiva-

pensamento teológico e 
social das igrejas do 
continente e se constitu­
em num centro de for­
mação de quadros para o 
movimento ecumênico. 
Também Odell colabo­
rou efetivamente para a 
criação da Unidade Evan­
gélica Latino-Ameri­
cana (UNELAM), que 
viria a transformar-se, a 
partir de 1978, no Con­
selho Latino-Americano 
de Igrejas CLAI, final­
mente constituído em 
1982. Sem sua pertiná­
cia, coerência e convic­
ção o movimento ecu­
mênico não teria alcançado o signffi­
cado que teve nos anos de 1960 e 1970 
na América Latina. Foi um dos incenti­
vadores e exerceu a presidência da 
Conferência Mundial de Igreja e So­
ciedade (Genebra - 1966) sobre "As 
Revoluções Tecnológicas e Sociais e 
a Fé Cristã", que marcam decisiva­
mente o movimento ecumênico por 
várias décadas. 

Odell sempre valorizou muito o pa­
pel das publicações para o ecume­
nismo. Diretor da Livraria Aurora de 
Buenos Aires e grande incentivador da 
revista Cristianismo y Sociedad, do 
ISAL, que se constituiu numa fonte 

mente para o surgimento de um novo marcante para o pensamento teológi-

co e social do continen­
te. Era leitor assíduo de 
TEMPO E PRESEN­
ÇA, ·e constantemente 

enviava apreciações ao 
que se publicava. Tinha 
carinho e interesse mui­
to grande pelas igrejas e 
pelas diversas expres­
sões ecumênicas no 
Brasil. Durante o perío­
do da repressão da dita­
dura militar, Odell, com 
muita coragem, denun­
ciou as violências prati­
cadas e foi pessoa-cha­
ve para proteger muitos 
perseguidos políticos. 

Acompanhou e coo­
perou sempre, mesmo depois de apo­
sentado, com as atividades do Conse­
lho Mundial de Igrejas. Pensava es­
crever suas memórias de sessenta 
anos de caminhada ecumênica. 

Odell deixa a esposa Elena Hall, 
companheira de 62 anos, Elizabeth e 
Enrique (filhos) e quatro netos. 

Caiu um homem de Deus, coluna 
do ecumenismo, mas sua memória e 
testemunho continu~ão presentes, ins­
pirando a vida de todos/as que comun­
gam com os ideais da unidade e da ale­
gria do compromisso com o Reino de 
Deus. 0 

iiiiM:;t•I':I PRESENCA\ NR 309 janeiro/fevereiro de 2000 



Marginalização 
• #IIII# 

e proscr1çao 

O movimento ecumênico 
fez florescer a doutrina 
da responsabilidade social 
que nutriu os cristãos 
dos três Mundos surgidos 
da Segunda Guerra. Esta 
divisão em três mundos foi 
como que o prelúdio à 
exclusão, mais presente 
no Terceiro, exclusão que 
se disseminou pelos demais 
até formar outro tipo de 
fronteira não mais 
geográfica, por trás da 
qual estão ficando os 
inúteis, os descartáveis, 
os proscritos - órfãos 
civis. Para além disso, eles 
acabam por mendigar bens 
simbólicos nos altares 
de uma religiosidade 
abençoada pelo 
deus-mercado 

Ng 309 janeiro/fevereiro de 2000 

Em primeiro lugar é oportuno recor­
dar que o assunto da responsabilidade 
social dos cristãos é uma criação dos 
anos de 1950. O movimento ecumêni­
co internacional, perfilado ao Conse­
lho Mundial de Igrejas (CMI) - or­
ganizado em 1948 -, nasce das cin­
zas da guerra, não só com a preocu­

pação de reconstruir uma civilização 
arrasada como também preocupado 
para que não ocorresse um novo con­
flito generalizado, lembrando que a 
Segunda Guerra Mundial foi entre pa­
íses considerados cristãos. Então as 
igrejas tomaram consciência de terem 
participado de um processo civilizató­
rio que produziu uma civilização bé­
lica, terrivelmente destrutiva, capaz até 

mesmo de destruir a si mesma e a todo 
o planeta. Foi necessário que os cris­
tãos redescobrissem sua responsabili­

dade na prevenção de virtuais confli­
tos futuros, na reconstrução das nações 
e povos arrasados pela guerra de uma 
forma ou de outra, e principalmente na 
nova configuração geopolítica que 
nasceu da Segunda Guerra. Com ela 
nascem os assim chamados Primeiro 
Mundo, industrializado e rico; Segun­
do Mundo, integrado pelos países do 
bloco soviético; e o Terceiro Mundo, 
constituído pelos países pobres e de­
pendentes. A par disso emerge a Guer­
ra Fria, uma disputa ideológica entre 
os grandes blocos político-militares 
surgidos após a mesma guerra. 

O NOVO FENÔMENO 

ABRANGENTE: A EXCLUSÃO 

Na atualidade, passados mais de cin­
qüenta anos, a própria expressão Ter­
ceiro Mundo tornou-se equívoca. A 

internacionalização do mercado está 
traçando outro mapa-múndi. Os mapas 
que conhecemos, as fronteiras consa­
gradas historicamente, começam a ce­
der espaço a outro tipo de fronteira. As 
fronteiras atuais são de ordem econô­
mica. A lógica do sistema é uma lógi­
ca que não só impõe esses desloca­
mentos constantes das fronteiras, co­
mo também determina os limites da 
exclusão. 

O importante é pensar naqueles que 
ficam atrás da linha traçada, nos que 
são descartáveis, inútei s, e até mesmo 

um obstáculo para a implantação exi­
tosa do modelo . A maior parte dos 
povos da América Latina encontra-se 
entre os excluídos. Isto implica uma 
nova interpretação da realidade, uma 
transformação substancial no tocante 
à escolha do instrumental teórico para 
a compreensão do fenômeno . Disso 
decorre o clamor em torno à ética na 
política, nas relações de trabalho, nas 
relações entre os povos e grupos. Para 
as comunidades de fé conscientes, 
impõe-se uma ética de compromisso, 
de solidariedade radical. 

Com isso acentua-se a dialética 
entre o eclesiástico e o eclesial. Em 
outra linguagem, por exemplo, a cien-

u #I(!)! :l•E PRESENCAI 



tífica ou a fi losófica, pode ser a dia­

lética entre instituição e movimento, e 
outros talvez preferissem entre religião 

e fé. Preferimos falar de eclesiástico e 
eclesial para aludir à dialética perma­
nente entre a dimensão institucional da 
fé cristã, sem a qual esta não adquire 
expressão histórica, tornando-se assim 
imprescindível, mas, que não esgota a 
vitalidade, nem as funções mini sterial 
e testemunhal do Evangelho. Portan­

to, essa dialética precisa ser mantida 
e cultivada. Só dessa maneira o cristi­
anismo ultrapassa o limite de religião 
instituída e se torna uma autêntica pro­
posta de vida, o seguimento de Jesus 
que, aliás , freqüentemente , contraria 
interesses institucionais. 

Não se trata de opor-se às igrejas 
institucionalizadas pura e simplesmen­
te, tampouco consagrá-las como pro­
tagonistas isoladas dos valores da fé 
cristã. Recentemente, no contexto das 

celebrações pelos assim chamados 500 
anos de evangelização (da América 
Latina), essa temática veio à tona, na 

medida em que os analistas trataram 
as duas dimensões numa perspectiva 
não dialética, tornando a discussão in­

satisfatória. É necessário que reconhe­
çamos que essa tensão dialética entre 
o eclesiástico e o eclesial é sadia e 
imprescindível, sobremodo quando se 
deseja estabelecer critérios de ação 
social, política e cultural dos cristãos. 

Voltando ao leito principal, é opor­
tuno recordar que n<?s últimos trinta 
anos as igrejas cristãs terceiro-mun­
distas preocuparam-se com a explora­
ção e a marginalização. Os avanços 
tecnológicos aplicados à produção in-

O#IMQ•Ii!PRESENCAI 

A questão reside hoje 
não na exploração mas 

na exclusão, na 
"descartabilidade", que 

se consubstancia nas 
taxas crescentes de 

desemprego no plano 
mundial. Multiplicam-se 

os contingentes humanos 
que não fazem diferença 

nem para o bem nem 
para o mal; pois o 

sistema funciona muito 
bem sem eles 

dicam que o atual sistema poderá vir 

a prescindir até mesmo da espoliação 
dos trabalhadores. A questão reside 
hoje não na exploração mas na exclu­
são, na "descartabilidade", que se con­

substancia nas taxas crescentes de de­
semprego no plano mundial. Multipli­
cam-se os contingentes humanos que 

não fazem diferença nem para o bem 
nem para o mal ; pois o sistema funci­
ona muito bem sem eles. 

Entrementes, o sistema vai abando­
nando a legitimação religiosa conven­
cional, tão cara e estratégica em outras 
épocas, principalmente por parte das 
religiões tradicionais . A par disso, po­
rém, um componente constitutivo da 
lógica sistêmica é a eliminação das 
funções clássicas do Estado. A função 
moderadora, de árbitro e de garantir 

N° 309 janeiro/fevere iro de 2000 



que as diferenças sociais não fossem 
profundas, essas que constituíram a 
vocação e a razão de ser do Estado li­
beral, vão sendo eliminadas pelo mo­
delo econômico que se configura mun­
dialmente. Por tudo isso a palavra de 
ordem é privatização. 

À proporção que o Estado vai per­
dendo suas funções e sua legitimida­
de, nasce entre as massas um senti­
mento que denominamos "orfandade 
civil". Isto porque as maiorias empo­
brecidas depositam sua confiança no 
Estado sobretudo no que se refere à 
seguridade social, previdência e uma 
série de outras garantias e direitos. 
Quando se dão conta de que o Estado 
não irá cumprir tais funções, e as está 
passando para as mãos de particulares, 
sentem uma profunda insegurança em 
relação ao futuro. 

Qual será o futuro em mãos de in­
teresses privados, em geral obscuros? 
Para compensar essa elimin'ação gra­
dativa das funções estatais de prover 
segurança ao conjunto da população, 

A segurança perdida no 
plano objetivo passa ao 

subjetivo, para o domínio 
simbólico. Essa é a única 

religiosidade que 
interessa ao sistema: 

a que é apta a oferecer 
compensações à 

insegurança causada pela 
mudança de funções 

do Estado 

sante de bens simbólicos. Essas são as 
religiões que o deus-mercado abençoa, 
posto que não criam problemas. Não 
elaboram propostas de intervenção 
profética e, mesmo quando retorica­
mente rechaçam o sistema, podem tor­
nar-se um dócil instrumento dos inte­
resses dominantes. Comportam ainda 
a vantagem adicional de prover a es­
tabilidade psicológica de que as mas-

a unidade e a integração latino-ameri­
canas. Isto porque sem essa integração 
não conseguiremos resistir à avalancha 
que o modelo dominante representa. 

Às comunidades de fé e a todas as 
forças democráticas cabe apoiar os 
movimentos e pessoas empenhadas 
nesse esforço de produzir alternativas, 
todavia devem ir ainda mais longe: 
contribuir no sentido de que o maior 
obstáculo à integração possa ser su­
plantado. Este, em sua origem, não é 
de ordem política nem econômica, 
mas, de natureza cultural. Não conse­
guimos integrar-nos porque somos cul­
turalmente muito distintos e todas as 
culturas, lamentavelmente, comportam 
grandes doses de preconceito. 

A superação desses preconceitos, 
ou seja, a busca de formas de intera­
ção cultural, é o grande desafio que se 
apresenta aos latino-americanos em 
geral, e às comunidades de fé em par­
ticular. Sabe-se que o campo específi­
co de luta, torna-se cada vez mais o 
campo do simbólico, onde os valores 

fornecer serviços essenciais, e garan- sas necessitam em face do futuro in- e os antivalores são plasmados. ~ 

tir direitos fundamentais, faz-se neces- certo. 
sário um substitutivo. Este tem sido a 
religiosidade. A orfandade civil neste 
caso, se não eliminada, pelo menos 
pode ser minimizada. 

A segurança perdida no plano ob­
jetivo passa ao subjetivo, para o domí­
nio simbólico. Essa é a única religio­
sidade que interessa ao sistema: a que 
é apta a oferecer compensações à in­
segurança causada pela mudança de 
funções do Estado. Disso decorre, en­
tre outros fatores, o êxito das propos­
tas religiosas calcadas na oferta inces-

NQ 309 janeiro/fevereiro de 2000 

ESTIMATIVAS 

Ao longo da década de 1990, fomos 
vítimas do neoliberalismo em sua ver-
são terceiro-mundista e, neste momen­
to, não dispomos de nenhum projeto 
alternativo de desenvolvimento econô-
mico para a América Latina. Não obs­
tante, existem muitas intuições e vári­
as propostas em gestação. Entretanto, 
a maioria dos pensadores sublinha que, 
seja qual for a opção a ser formulada, 
ela dependerá de fator incontornável: 

iUM:ot•E PRESENCAI 11 



Ascensão e crise do 

movimento 
O movimento ecumênico 
teve presença matricial 
e martirial nas Entidades 
Ecumênicas de Serviço e 
em muitas Organizações 
Não-Governamentais; foi 
solidário nelas e manteve­
se fiel aos valores do Reino, 
apesar de muitas delas 
assimilarem indesejáveis 
reducionismos. Entretanto, 
esse mesmo movimento 
ecumênico, quase cinzas 
em meio a crises, manteve­
se fiel ao "princípio 
protestante" - herança 
e tesouro da fé comum 
a tantos 

Os cenários estrutural e conjuntural 
tornam imperioso que realizemos um 
balanço avaliativo de nossa trajetória 
ecumênica nos últimos trinta anos com 
rigor, honestidade, profundidade e até 
às últimas conseqüências. Referimo­
nos particularmente à trajetória das 
Entidades Ecumênicas de Serviço 
(EESs) e das Organizações Não-Go­
vernamentais (ONGs), que nas últimas 
décadas, desempenharam um papel re­
levante no plano da sociedade civil, 
tanto na resistência contra o autoritaris­
mo, quanto no apoio aos movimentos 
sociais e populares, e ainda no esfor­
ço de elaboração e implantação de um 

i i #I~~ I :Z•E PRESENtAI 

projeto democrático compatível com 
as necessidades das maiorias empobre­
cidas do Brasil e do Continente. 

Esses organismos, juntamente com 
outras forças democráticas, e sob di­
ferentes motivações fundantes, acumu­
laram uma experiência preciosa e es­
tiveram presentes nos momentos mais 
graves da história latino-americana e 
brasileira no período em apreço. Essa 
presença tem sido marcada pela soli­
dariedade e pelos ideais libertários e 
fraternos. Contudo, o atual momento 
está a exigir uma redefinição de pos­
turas, diretrizes e orientações de tama­
nha envergadura que mesmo a ques­
tão da identidade, bem como a das 
estratégias, mostram-se em tela de 
juízo. 

Por tudo isso, as reformulações tor-

e mobilização, num país onde todos os 
espaços políticos estavam sob censu­
ra. É oportuno registrar a colaboração 
quase invisível do movimento ecumê­
nico internacional nesse período, so­
bretudo no tocante à defesa dos direi­
tos humanos nos países do Cone Sul. 
Dito movimento iniciou suas gestões 
muito antes de as pastorais católicas 
serem organizadas. Essa presença ecu­
mênica deu-se graças à participação de 
protestantes alinhados ao Conselho 
Mundial de Igrejas (CMI) na gênese 
de várias organizações de serviço ecu­
mênico de âmbito nacional e conti­
nental. 

Assim, pode-se constatar que du­
rante o período ditatorial foram esta­
belecidas alianças táticas de partidos 
e organizações de esquerda com seto-

naram-se inadiáveis. Vale ressaltar res das igrejas cristãs. Disso decorreu 
que, na América Latina em geral e no uma defasagem de intenções, ou seja: 
Brasil em particular, durante um lar- do lado dos cristãos prevaleciam os 
go período, verificou-se uma conver­
gência de ações e de interesses entre 
os movimentos sociais, organismos de 
assessoria e a chamada pastoral popu­
lar; esta última espaço preferencial de 
referência das EESs, assim como de 
algumas ONGs. Na maioria dos casos, 
deu-se até mesmo um a verdadeira 
"simbiose" entre essas organizações. 

No caso brasileiro, isso se deveu ao 
fato de que, durante os tempos mais 
difíceis do regime ditatorial, as pasto­
rais especializadas da Igreja romano­
católica (sob o influxo da conferência 
de Medellín - 1968) converteram-se 
num espaço de militância, organização 

valores ecumênicos - com ampla 
base bíblico-teológica - que estimu­
lavam as alianças em favor de causas 
humanitárias e libertárias, e do outro, 
uma perspectiva meramente pragmáti­
ca. O movimento ecumênico, as pas­
torais e as EESs, ainda hoje colhem os 
frutos desse desencontro. 

O mais grave é terem sido as pas­
torais gravemente prejudicadas por 
reducionismos antropológicos e cultu­
rais; pelo ativismo inconseqüente; pelo 
sectarismo político; pelo atrelamento 
partidário; pelo patrulhamento ideoló­
gico; e o mais grave: o reducionismo 
utópico, que consiste não só na con-

N° 309 janeiro/fevereiro de 2000 



""""" . ecumen1co 

sagração incondicional de certos mo­
delos políticos, como na identificação 
da categoria teológica do Reino de 
Deus com projetos históricos contin­
gentes e específicos. 

Um traço comum às EESs e às 
ONGs é o fato de serem financiadas 
por agências de cooperação- eclesi­
ásticas e/ou ecumênicas em sua maio­
ria - sediadas no Primeiro Mundo. 
Por estarem situadas nas metrópoles 
imperiais, elas não poderiam passar in­
cólumes às transformações estruturais 
em curso no plano mundial. 

DA NOVA ORDEM 
Pelo que tudo indica, as esquerdas en­
contram-se distantes da formulação de 
um novo modelo paradigmático de 
ação política, após a debacle do assim 

N° 309 janeiro/fevereiro de 2000 

chamado socialismo real. Este último 
fracassou como modelo econômico, 
político e utópico; ressalvadas as pres­
sões internacionais, que não permiti­
ram que realizasse plena e satisfatoria­
mente suas estratégias em virtude da 
ameaça militar permanente. Contudo, 
constata-se que da dissolução do im­
pério soviético decorreu um constran­
gimento generalizado dentre aqueles 
que nele buscavam uma forma acaba­
da de pensar que caracteriza as macro­
ideologias, pretensamente capazes de 
abarcar a totalidade da condição hu­
mana. 

Em decorrência do fim do socialis­
mo, a década de 1990 foi projetada 
como uma espécie de "idade do ouro" 
do capitalismo. Todavia, isto também 
significa um novo conjunto de dificul-

dades para a maioria dos países do 
eixo Sul-Sul. Caso não haja mudan­
ças substanciais, rápidas e profundas 
no plano nacional e no das relações in­
ternacionais, muitos deles irão mergu­
lhar num estado crítico. Por sinal , mes­
mo que tais mudanças venham a se 
efetuar o quadro será sombrio. 

A título de síntese podem ser enu­
merados como os principais fatores de 
alteração no quadro planetário, os se­
guintes: 
• Aceleração tecnológica e seu coro­
lário imediato - a reestruturação pro­
dutiva. 
• A formação de corporações estraté­
gicas juntamente com megaconglome­
rados . 
• A criação de macromercados e rede­
finições político-estratégicas. 

U::tí'íi:OZ•E PRESENCAI 



O empenho na busca por 
segurança conduz os 

seres humanos a 
anuírem a instituições, 
pessoas e grupos que 

reclamam, de uma forma 
ostensiva ou sutil, uma 

sacralidade 

• A criação de megaestados e o nasci­
mento de novas elites orgânicas globais. 
• A emergência de macrossociedades 
transfronteiriças. 
• Reformatação do conceito de Esta­
do nacional. 

NOTAS TEOLÓGICAS 

Na leitura teológica dessas realidades, 
que deve nortear a intervenção das 
EESs, o que desponta é a necessidade 
do cultivo e da explicitação de uma 
espiritualidade, vivida em meio à di-· 
versidade cultural circundante. Tal es- · 
piritualidade teria como traço princi­
pal o de estar atenta a três eixos temá­
ticos recorrentes: o Reino, o kairos, e 
a idolatria. 

A busca da implantação dos sinais 
do Reino, passa pela transgressão das 
ortodoxias que se auto-intitulam por­
tadoras da verdade. Traduz-se pela ten­
são vivida histórica e concretamente 
entre magistério e carisma, entre lei e 
profecia. O Reino realiza-se também 
no aqui-e-agora das existências, no 
tempo presente, no tempo oportuno. 
Entre outros aspectos, isso implica um 
comprometimento genuíno com o 

Oilí'i!:OZ•E PRESENCAI 

"tempo que se chama hoje", com to­
dos os seus perigos. 

Para os cristãos a questão funda­
mental é como se vive o cotidiano, 
conferindo-lhe significado, sentido e 
futuro. O grande desafio que se reno­
va a cada geração é como responder 
às "preocupações últimas da existên­
cia". Isto significa estar ciente de que 
a prática de cada um será determina­
da pela sua opção fundamental -
"onde estiverem as suas riquezas" ... 
(Mateus 6.21). O tempo oportuno é 
vivido no confronto direto com os obs­
táculos demoníacos que tentam impe­
dir a plena realização das pessoas hu­
manas segundo a imagem e a seme­
lhança do Criador. O tempo oportuno 
- kairos- é vivido na provisorieda­
de histórica, mas sob o influxo da pe­
renidade do Reino. 

O empenho na busca por seguran­
ça conduz os seres humanos a anuírem 
a instituições, pessoas e grupos que 
reclamam, de uma forma ostensiva ou 
sutil , uma sacralidade intrínseca. A 
isto, em linguagem teológica, denomi-

. na-se "idolatria". Nela, o silêncio da 
provisoriedade é substituído pelos bra­
dos do pretensamente definitivo, da­
queles e daquilo que se deseja o crité­
rio único, indivi sível, imutável e uní­
voco. 

Esses três elementos respondem 
por todo o desafio espiritual da teolo­
gia em todos os tempos e lugares. Em 
síntese, como se vivem os sonhos, a 
utopia do Reino, e como se efetivam 
no tempo oportuno (kairos) esses so­
nhos iluminados pela grande utopia; e 
como estamos constantemente tenta-

dos a escorar nas falsas seguranças 
(idolatria) que desejam substituir a 
provisoriedade do viver e do lutar. Es­
sas formam o substrato das questões 
últimas às quais a teologia cristã é con­
clamada a responder. 

Encontra-se em curso um proces­
so idolátrico em nível mundial. É a 
idolatria do mercado irrestrito, que im­
pede a prioridade de metas sociais e 
se autoconsagra como a melhor e úni­
ca saída para o bem comum. Por isso, 
a questão da dignidade humana deve 
situar-se no âmago do pensamento te­
ológico comprometido. Para a teologia 
latino-americana isso implica um 
aprofundamento dos princípios singu­
lares que lhe deram surgimento. Indu­
bitavelmente, uma das linhas-mestras 
desse aprofundamento impostergável 
reside na hermenêutica teológica dos 
conteúdos religiosos implícitos no 
modelo econômico dominante. 

A sabedoria teológica tem indica­
do que diante do futuro incerto e te­
nebroso; do refluxo dos movimentos; 
da dissolução das certezas; e da pre­
sença das diferentes modalidades de 
neoconservadorismo; a produção de 
conhecimento teológico e sobretudo a 
práxis pastoral e política dos cristãos 
terceiro-mundistas, não poderá dispen­
sar a contri buição inestimável do 
"princípio protestante": a rejeição de 
todas as estruturas e formas religiosas 
e seculares que se proclamam intrin­
secamente sagradas. Felizmente, esse 
princípio nunca foi propriedade das 
instituições eclesiásticas evangélicas, 
mas pertence ao tesouro comum da fé 
bíblica cristã. ~ 

NQ 309 janeiro/fevereiro de 2000 



Mercado total: 
holocausto 

encoberto 

A gana dos nazistas levou 
milhões à morte. A gana 
dos megaconglomerados 
aliada à força dos grandes 
bancos internacionais 
proclama seu deus, um 
deus que exige o sacrifício 
de milhões de vidas e 
regiões inteiras, excluídas 
da produção e do consumo 
- um holocausto bem 
mais abrangente 

Quando se fala em crítica teológica da 
economia política, faz-se necessário 
um levantamento de questões e adver­
tências. Podemos afirmar que se trata 
de um salto de qualidade num contex­
to de necessárias e inadiáveis reformu­
lações na esfera do pensar teológico la­
tino-americano; isto no quadro das mo­
numentais transformações em nível pla­
netário, em conseqüência da chamada 
terceira revolução industrial. 

CONTEXTO 

Dessa revolução decorre uma mobili­
dade maior das fronteiras, ou seja, elas 
já não mais correspondem às delimi­
tações geográficas estabelecidas pelos 
estados soberanos. Doravante, as fron­
teiras serão estabelecidas consoante à 
dinâmica do mercado total. Acrescen-

NQ 309 janeiro/fevereiro de 2000 

te-se a isso o fim da Guerra Fria, do 
império soviético, o surgimento dos 
megaconglomerados econômicos, as­
sim como as novas associações, perió­
dicas ou permanentes, entre as forças 
militares dos países mais ricos, como 
no episódio da guerra do Golfo Pér­
sico. 

Se estamos nos referindo a uma ra­
dical mudança no papel do Estado nas 
relações econômicas, particularmente 
no Terceiro Mundo; falando de mu­
danças geopolíticas em virtude de uma . 
nova divisão internacional do trabalho; 
e no ressurgimento de conflitos étni­
cos, culturais e religiosos em decor­
rência de uma integração compulsória 
no plano macro; estamos falando rigo­
rosamente numa nova ordem interna­
cional, nascida da atual etapa do capi­
talismo. 

A fase atual do capitalismo leva o 
nome de neoliberalismo. Neste siste­
ma afirmam-se o fim das ideologias e 
a não-existência de alternativas. Tal 
ênfase produz um tipo de mentalidade 
demoníaca (profundamente ideologi­
zada!), posto que pretende-se oni­
presente e falseia radicalmente a rea­
lidade. Esse sistema também produz 
uma concepção perigosamente totali­
tária, ao exigir de todos completa sub­
missão e temor, ao modo de um deus 
terrível. 

Com efeito tal sistema dispensou a 
legitimação religiosa, pois dispõe de 
formas próprias de fazê-lo que in­
cluem, em si mesmas, dimensões reli-

giosas. O sistema considera-se pleni­
potenciário e possui sua própria "esca­
tologia": o mercado total. Este é apre­
sentado como a única possibilidade de 
solução para todos os problemas hu­
manos, ou seja, uma espécie de "rei­
no do deus-mercado". 

Porém, para que se instaure o "pa­
raíso" da abundância e do consumo 
irrestritos, é preciso garantir a sobre­
vivência dos mais aptos e a exclusão 
dos pobres e incapazes . O sacrifício de 
milhões de pessoas e regiões inteiras 
em todo o planeta é concebido como 
uma "etapa necessária" para que se 
realizem os sonhos do mercado total. 
Assim, os empobrecidos ficam exclu­
ídos tanto dos resultados quanto do 
próprio processo produtivo. 

Não se pode esquecer que a fé bí­
blico-cristã nasceu do anúncio de Je­
sus, o Cristo; cuja mensagem central 
expressou-se desde sempre por um 
símbolo histórico e econômico: o Rei­
no de Deus. Por conseguinte, teologia 
e economia jamais estiveram distantes, 
salvo nas versões "espiritualizantes" 
do cristianismo, lamentavelmente, nu­
merosas e recorrentes. 

ADVERTÊNCIAS 

Primeiramente constatar que se encon­
tra em curso um combate entre instân­
cias que reivindicam sacralidade. Teo­
logicamente, diz-se que há uma pro­
fusão de ídolos buscando ocupar ·o lu­
gar que só pertence ao verdadeiro 
Deus. Considerando-se que tais ídolos 

u#I@:OZ•E PRESENCAI 



PERFIL DA POPULAÇÃO 

• ELITE 7 milhões (7,3%) 

I BATALHADORES 2 milhões (2%) 

-REMEDIADOS 13 milhões (13%) 

..._ __ _, DESLOCADOS 15 milhões (15%) 

EXCLUÍDOS 63,6 milhões (63%) 

- Pobres 15 milhões (15%) 

- Despossuídos 24 milhões (23%) 

•••••• Miseráveis 25 milhões (7,3%) 

Sexo e Idade Escolaridade Renda (R$) Região 

"' o 
c: 
~ o "' 
"' '"' 'i5 

:::J V' •Cll 
o 'i5 "' "' E :::J c: o •Cll o, o "O 
:; c: E :::J ~ 

~ 

c: ~ ~ ·~ ~ u C1l 'i" "' E "O C> 0.. E "' "' 
•Cll 

-~ C1l ::( o :::J "' :E u... :E N Vl ~ u... 

ELITE 53% 47% 36,5 0% 25% 67% 8% 3.724 

BATALHADORES 59% 41% 40,2 65% 35% 0% 0% 3.943 

REMEDIADOS 53% 47% 37,9 54% 46% 0% 0% 1.692 

DESLOCADOS 49% 51% 32,3 O% 83% 16% 1% 756 

EXCLUÍDOS 49% 51% 40,1 87% 13% 0% 0% 403 

Pobres 55% 45% 39,2 91% 9% 0% 0% 752 

Despossuídos 48% 52% 34,9 72% 28% 0% 0% 350 

Miseráveis 48% 52% 45.7 100% 0% 0% 0% 234 

TOTAL 50% 50% 38.4 64% 28% 7% 1% 907 

Base : 100,8 milhões de pessoas 
Fonte: Folha de São Paulo 26/9/1998. 

Teologia e economia 
jamais estiveram 
distantes, salvo 

nas versões 
"espiritualizantes" 
do cristianismo, 

lamentavelmente, 
numerosas e 
recorrentes 

exigem o sacrifício de vidas humanas 
em troca de benesses que prometem, 
estamos enfrentando uma ofensiva sa­
tânica de proporções colossais . Toda 
essa idolatria tem como substrato o 
deus-mercado com suas pretensões 
absolutistas e globalizantes. 

Ademais, o deus-mercado infiltra­
se sub-repticiamente em todas as for­
mas religiosas, sobretudo entre aque­
las em que subsistem princípios dou­
trinários de retribuição e prosperida-

.!!! ~ 
"O C1l 
•Cll o 
E .!. ..... 
- c: 
"' C1l C1l 
:::J ~ t; u 

"O 
"' C1l ~ ·::; C1l "O 

'i5 "O o t:: :; o :::J E Vl Vl z z 

1.601 63% 16% 11% 9% 

1.539 61% 15% 13% 11% 

624 55% 16% 18% 11% 

394 49% 18% 22% 11% 

207 37% 15% 34% 15% 

377 56% 20% 13% 11% 

183 35% 14% 36% 16% 

131 27% 13% 45% 16% 

413 43% 15% 28% 13% 

sibilidade social e o fatalismo, que, na 
prática, desembocam numa adaptação 
à nova ordem. Nesse quadro a temáti­
ca das representações da divindade 
merece um destaque todo especial. 
Avoluma-se um intercurso pragmático 
de símbolos, intercurso esse que bus­
ca encobrir o fator comum das religio­
sidades adaptativas, resultantes do 
ajuste neoliberal. Neste particular, até 
~esmo os fundamentalismos que ten­
dem a inventar projetos políticos pe-

de. Nessas formas religiosas, cristãs ou culiares não fogem à regra. 
não, prevalecem como tônica a insen- Reiteradas vezes nas escrituras ju-

u:I('JI:ot•EPRESENCAI N2 309 janeiro/fevereiro de 2000 
-------



daico-cristãs os sacrifícios ritualístiéos 
de animais são colocados em plano 
secundário e até mesmo enfaticamen­
te rejeitados, como no caso da litera­

tura profética. Os sacrifícios humanos 
sequer são cogitados. O Deus bíblico 
abomina os sacrifícios rituais quando . 
estes não são expressão de uma comu­

nidade onde a justiça predomina nas 
relações sociais . Portanto, no atual 
momento histórico, assistimos a um 

MARCHA 
AMERICANA 
"Em Belém, resolvemos que nossa 
caminhada tem que continuar e não 
apenas no s.entido figurado. Assim, 
posicionamo-nos favoravelmente à 
realização de uma grande "March13 
Americana" que, saindo simultanea­
mente do Canadá e do Brasil, per­
correrá diversos pafses do continen­
te , estimulando e incorporando di­
versas lutas e manifestações locais, 
agregando um número cada vez 
maior de companheiros e com·pa­
nheiras. O ponto de chegada e de 
encontro deve ser em Ciudad 
Juarez, na fronteira mexicano­
estadunidense, onde está o odioso 
muro de metal, protegido por hel i­
cópteros, guardas e cães, separando 
simbolicamente a opulência dos 
ricos e· a miséria dos pobres no 
nosso continente, incluindo os pró­
prios EUA e o Canadá. Para que a 
história reencontre seu curso esse 
muro deve cair. Num ato com milha­
res de participantes de diversas 
nacionalidades celebraremos nossa 
unidade e deixaremos bem claro que 
o mundo precisa girar de outra ma­
neira . Esse acontecimento de reper­
cussão mundial significará um gigan­
tesco passo na nossa luta. Uma 
jornada repleta de desafios vencidos 
pela luz de nossas bandeiras e dos 
nossos corações". 

11 Encontro Americano Pela Humanidade 
e Contra o Neoliberalismo 
Por e-mail 
www.encontroamericano.com.br 

Nu 309 janeiro/fevereiro de 2.000 

No atual momento 
histórico, assistimos a 

um embate entre o Deus 
que é amor e um deus 

sacrificialista, este último 
camuflado na lógica 

sistémica 

embate entre o Deus que é amor e um 
deus sacrificialista, este último camu­
flado na lógica sistêmica. 

Pode-se afirmar que as formas de 
dominação passam hoje muito mais 
pela simbólica, veiculada pelos mass 
media do que pelos expedientes mais 
tradicionais e conhecidos. Usando uma 
linguagem teológica, pode-se dizer 
que o deus-mercado possui seus pró­
prios recursos religiosos. A "teologia" 
do deus-mercado é o conhecimento 
científico-tecnológico, tido por muitos 

como apto a solucionar todos os pro­
blemas humanos. Essa "teologia" é 
anunciada pelos "evangelistas" cre­
denciados - os meios de comunica­
ção de massa. Não faltam também os 
"sacerdotes": executivos, economistas 

e políticos alinhados. 
Mais do que nunca é preciso atua­

lizar as palavras do Mestre quando 
afirmou: "Meu Reino não é deste 
Mundo". As ortodoxias têm interpre­
tado essa expressão em termos espa­
ciais. Na verdade, Jesus falava a res­
peito da natureza do Reino que anun­
ciava. Este Reino jamais se imporia 
pela força das armas, nem pelo con­
vencimento intelectual, nem pelos si­
nais e prodígios, nem pelo prestígio 

político e, muito menos, pelo poder 
econômico. 

Em vez de confrontar as domina­
ções religiosa e política que vitimavam 
seu próprio povo, indo desse modo ao 

encontro das expectativas messiânicas 
da época, Jesus preferiu transgredir 
pedagógica e publicamente os valores 
ou antivalores que davam suporte a 
essa dupla dominação. Com isso criou 
o paradigma evangélico da proscrição, 
a nosso ver o mais compatível com os 

desafios que a agenda do mundo apre­
senta aos cristãos terceiro-mundistas 
na atualidade. Hoje, configura-se 

como ato profético afirmar a dignida­
de e a solidariedade humanas. O sis­
tema considera ambas como sérios 
empecilhos a que a "mão -invisível" do 
mercado realize sua obra de organizar 
as relações econômico-sociais, e de 
conduzir ao bem comum. 

UMA CONCLUSÃO 
Vale lembrar que o Reino permanece 

como a grande reserva utópico-esca­
tológica que inspira e anima todos os 
esforços pastorais genuínos .. Nas últi­
mas décadas não poucas vezes, o Rei­
no foi confundido com projetos histó­
ricos contingentes, levando muitos à 
frustração. Assim, tornou-se impres­
cindível no plano ecumênico e liber­
tário uma crítica teológica da econo­
mia política por todos aqueles que se 
desejam fiéis ao Evangelho e ao com­
promisso radical com os valores huma­
nitários e, por isso mesmo, buscam 
uma ética e uma práxis conscientes e 
voluntariamente contrárias à lógica 

sistêmica. 

i i :I ~11 :;t•E PRESENCAI 



Perspectiva teológica 

No exílio, na perseguição, 
na fuga aos algozes 
escreveu-se uma teologia 
voltada para a fé e o amor 
comprometidos. A Igreja 
Popular fez como que uma 
releitura imediatista dessa 
mesma teologia. 
A incrível ascensão do 
poder econômico aquecida 
pelas crises das esquerdas 
e do socialismo real, e a 
leitura mais uma vez das 
vozes do Cristo nos levam 
a ser, com ele, nele e por 
ele, proscritos 

O#IM:;t•E PRESENCAI 

• na proscr1çao: 
esboço 

TEOLOGIA "EXTRA-IGREJA" 

Nestes momentos de "crise teológica" 

nunca é demais buscar novos cami­

nhos a partir da redescoberta dos que 

já trilharam as mesmas buscas e vere­

das. A teologia latino-americana foi 

marcada por duas gerações de pensa­

dores. A primeira surge na segunda 

metade dos anos de 1960 quando teó­

logos da envergadura de Rubem Alves 

(presbiteriano) , Gustavo Gutierrez, 

Juan Luiz Segundo (católicos), Mi­

guez Bonina (metodista) e outros, pro­

duziram o pensamento que veio a ser 

denominado Teologia da Libertação. 

Uma teologia escrita em momentos de 

exílio, de perseguição e de êxodo. 

Uma teologia "extra-igreja", no senti­

do de que os grandes temas teológi­

cos- salvação, evangelização, profe­

cia ... - procuravam situar ecume­

nicamente a teologia numa América La­

tina perseguida e torturada. 
Nesse contexto a utopia e as críti­

cas política e social apontavam para 

os compromissos de fé e de amor dos 
cristãos latino-americanos. Lentamen­

te, no processo de transição democrá­

tica, esses teólogos foram sendo cen­

surados como "existencialistas", "po­

éticos", e assim surge uma segunda 

geração mais pragmática, com uma 
produção "intra-igreja" (romano-cató­

lica) e que introduziu uma espécie de 

_:::--

. ..-:.=- -· 

~---­--

"teologia da libertação aplicada e apli­

cável", circunscrita dessa maneira ao 

imediatismo político próprio dos anos 

de 1980. 

Foi o período de configuração da 

então chamada Igreja Popular, hege­

monicamente católica, na qual confe­

ria-se ao marxismo a condição de úni­
ca racionalidade capaz de iluminar a 

nova teologia pastoral, bem como o 

discurso e a prática das Comunidades 
Eclesiais de Base (CEBs). Estas toma­

ram-se o braço avançado da inserção 

N° 309 janeiro/fevereiro de 2000 



-- -----

do catolicismo nos setores organiza­

dos das classes populares. Nesse qua­

dro, como não poderia deixar de ser, o 

socialismo era a meta por excelência 

a ser atingida como resultado indiscu­
tível do engajamento (inclusive polí­

tico-partidário) dos cristãos de base. 

No entanto, com a crise do socia­

lismo real, os percalços das adminis­

trações públicas de esquerda, a ascen­

são do neoliberalismo e da razão cíni­

ca brasileira, essa segunda geração de 

pensadores foi golpeada frontalmen-

N2 309 janeiro/fevereiro de 2000 

te. Os cristãos latino-americanos em 

particular e os terceiro-mundistas em 

geral, ingressaram na década de 1990 

cônscios de que se fazia imprescindí­

vel uma reformulação do pensamento 

teológico em face das extraordinárias 

t(ansformações nos planos mundial e 
nacional. 

Mais uma vez o ensinamento do 

apóstolo Paulo estava diante de todos: 

"Não se amoldem às estruturas deste 

------

- - - _::=::::::::::: 

O proscrito é aquele que 
rompe o cerco da 

alienação e da 
massificação, por meio da 
proclamação incondicional 
da utopia e pela atitude 

irreverente perante os 
falsos poderes e as falsas 
seguranças que conduzem 

à idolatria 

mundo, mas transformem-se pela re­

novação da mente a fim de distinguir 

qual é a vontade de Deus" (Romanos 

12.2); assim como a contribuição e as 

intuições da primeira geração de teó­

logos que apontavam para a grande 

utopia do Reino e para a contingência 
dos modelos políticos. 

Segundo os evangelhos, a expe­

riência do Cristo, no que tange aos po­

deres e normas estabelecidas, realiza­

se por intermédio de duas vertentes: a 

da utopia e a da irreverência. Esta bidi­

mensionalidade resultou na proscrição 

dele. Toda a prática do Cristo aconte­

ce no aqui-assim-agora, no instante­

que-passa, no qual, segundo o Ecle­

siastes, Deus se revela: "O que foi já 

é, o que é já foi e Deus está no instan­
te que passa" (Eclesiastes 3.25). É 
nesta perspectiva que devemos cons­

truir um pensamento teológico na 

proscrição. 

O proscrito é aquele que rompe o ­

cerco da alienação e da massificação, 

por meio da proclamação incondicio­

nal da utopia e pela atitude irreverente 

perante os falsos poderes e as falsas 

seguranças que conduzem à idolatria. 
O Cristo dos evangelhos é acusado de 

"sedutor" e de fazer coisas "ilícitas", 

tais como curar no sábado e rein­

terpretar a paternidade divina. Ele co­

mia e bebia com fariseus, andava com 

mulheres, acolhia prostitutas, e trans­

formava água em vinho numa festa de 

casamento em que os convidados já 

haviam bebido bastante. Ademais, 
rearticulou o sentido da Páscoa judai­

ca, anunciando sua morte e ressurrei­

ção e o caminho a ser seguido pelos 

discípulos . 

UTOPIA E IRREVERÊNCIA 

Em todos os seus atos de irreverência 
para com a religião e os costumes ar-

u#I(!JI::Z•EPRESENCAI 



Em todos os seus atos 
de irreverência para com 
a religião e os costumes 

arraigados de sua época de 
que nos falam as narrativas 

evangélicas, o Cristo 
apontava para o Reino 
onde haveria plenitude 

de Vida e de Amor 

raigados de sua época de que nos fa­

lam as narrativas evangélicas, o Cris­
to apontava para o Reino onde have­

ria plenitude de Vida e de Amor. Nes­

se particular, por sinal, Jesus inscre­

ve-se na tradição profética, ao modo 

do projeto utópico apresentado por 

Isaías: "Ninguém construirá para ou­

tro morar, ninguém plantará para ou­

tro comer, porque a vida do meu povo 

será longa como a das árvores, meus 

escolhidos. poderão gastar o que suas 

mãos fabricaram" (65.22). Além dis­

so, todo o tempo, Jesus sublinhava o 

risco de se estar vivo e de se viver con­
fiado apenas na misericórdia divina. 

Por conseguinte, pode-se dizer que 

o proscrito é aquele que procura a 

radicalidade de sua existência, cons­

ciente de que o verdadeiro gênesis não 
está no princípio mas no fim (Ernst 
Bloch), e que se inicia quando a socie­

dade e a existência se tornam radicais, 
ou seja, quando atingem as suas ver-

U::IM:oJ•E PRESENCAI 

dadeiras raízes. "No seu Princípio da 

Esperança, afirma Bloch: A raiz da 

história é o homem, trabalhador, cria­

dor, transformador e superador das re­

alidades dadas. Quando ele tiver al­

cançado e tiver suas coisas fundamen­

tais sem exteriorizações, nem aliena­

ções, numa democracia real, surgirá 

no mundo algo que a todos aponta 

para a infância e em que ninguém es­

teve ainda: a pátria." 

Como não compreender essa "de­

mocracia real" e esse "lar" como o 

"reinb da liberdade" que, segundo 

Marx, só aconteceria quando findasse 

o trabalho determinado pela necessi­

dade e pela obrigação exterior e que, 

portanto, só se encontra para além da 

produção material? 

RESGATAR O RISO 

A par disso, vale registrar, a teologia 

na proscrição deve resgatar e valori­

zar o riso como parte dos atos criado­

res dos seres humanos. No século II, 

até mesmo a criação do mundo era atri­

buída ao riso divino: "Quando Deus 

riu, nasceram os sete deuses que go­
vernam o mundo (,,) quando ele co­

meçou a rir apareceu a luz( ... ) ele co­

meçou a rir pela segunda vez e tudo 
era água ( ... ) na sétima vez ele riu e 

apareceu a alma" (M. Bahktin- Rabe­

lais e a história do riso) . A irreverên­

cia e a alegria de criar nos aproxima 

de Deus e, como afirma Aristóteles "o 

homem é o único ser vivente que 
ri"(De partibus animalium, livro III, 

capítulo X). 

Contudo, alguns Pais da Igreja con­

denaram o riso que era entendido por 

eles como emanação do diabo (cf. 

Tertuliano, Cipriano e João Crisósto­

mo). Talvez por isso existam os "tris­

tes cristãos", sempre desconfiados 

com as pessoas risonhas e irreverentes, 

sonhadoras e utópicas? Sobretudo 

aquelas que profetizam, criticando as 

formas e moldes apresentados como 

definitivos nos planos ideológico e 

político? 

Em suma, aqueles que assumem a 

proscrição, incorporam a utopia e a 

irreverência e assumem, ao mesmo 

tempo, os paradoxos da existência hu­

mana nos seus limites. Por meio de uma 

ação cultural, buscam colocar a públi­

co as máscaras sociais no confronto 

permanente com as diversas expres­

sões do preconceito; ao afirmar a mi­

sericórdia e o acolhimento; e sem te­

mer as rupturas, desde que contribu­

am para a implantação dos sinais do 

Reino, por meio do empenho em favor 

da disseminação de uma cultura genu­

inamente democrática e libertária. Por­

tanto, vivem segundo os ensinamen­
tos bíblicos: "vivendo como se vissem 

o invisível" (Hebreus 11.27); "tristes, 

mas sempre alegres, pobres mas enri­

quecendo a muitos, nada tendo, mas 

possuindo tudo" (2 Coríntios 6.10); e 

sobretudo cientes de que "não temos 

aqui a nossa pátria definitiva mas 
buscamos a pátria futura" (Hebreus 

13.14). ~ 

N" 309 janeiro/fevereiro de 2000 



' 
A procura do pai 

Um olhar teológico sobre o filme 16 Central do Brasil" 

Tereza Cavalcanti 

Salvação, presença de Deus, 
exclusão e justiça, entre 
outros, são elementos 
observados no filme Central 
do Brasil e que levaram a 
autora deste artigo a vê-los 
na perspectiva teológica . Um 
olhar mais atento, e com as 
pistas aqui apresentadas, 
permite percebê-los na 
caracterização dos 
personagens e nas diferentes 
posturas que adotam no 
decorrer da trama 

O que o filme Central do 
Brasil tem a ver com a te­
ologia? À primeira vista, 

muito pouco: há um cami­
nhão de romeiros, cenas de 
uma festa religiosa, com 
manifestações de fervor e 
êxtase em meio a imagens de santos, 
velas e votos de milagres .. . Mas isso 
tudo não é mais que cenário, pano de 
fundo da ação em um momento do 

filme. 
Num olhar mais atento, nota-se que 

os membros da farru1ia do garoto Josué 
são todos chamados com nomes bíbli-

N° 309 janeiro/fevereiro de 2000 

cos: Jesus, Ana, Josué, Isaías, Moisés. espantoso, com a Internet, o rádio, a 
Até aquele que foi confundido com o TV, as telecomunicações, etc., talvez 
pai do menino se chamava Jessé, e sua a carta tenha perdido algo da magia 
mulher, Maria. Isso não será por sim- que tinha e tem ainda hoje no interior 
ples acaso. Seria como um aceno do do nosso país. O filme recupera essa 
diretor aos espectadores. Faz refletir. 

Aprofundando mais um pouco nos­
sa percepção sobre o filme, vemos que 
ele se caracteriza por um roteiro, ou 
seja, um itinerário, e um tema, que 
sempre volta como o tema de uma sin­
fonia. O roteiro é o caminho da busca 

do pai - uma questão profundamen­
te teológica. O tema são as cartas, um 
tipo de escritura - outro "gancho" 
com a teologia. Vejamos um pouco a 
riqueza dessas duas temáticas numa 

perspectiva teológica. 

AS CARTAS 

Central do Brasil começa e termina 
com o ato de escrever cartas. A expres­

são do rosto das 
pessoas ditando 
suas palavras é 
eloqüente por si 
mesma e tal vez 
seja um dos as­

pectos mais be­
los d.o filme. São 

cenas reais, não ensaiadas. Ali se per­
cebe que por trás da carta está a busca 
do contato. Contato humano, visceral, 
efetivo, existencial... É em busca des­
se contato que o itinerário do filme nos 

leva. 
Numa sociedade em que a comu­

nicação atingiu um desenvolvimento 

magia. 
Mas quando se fala em teologia, a 

carta é interpretada como texto. Texto 
escrito, a ser lido e interpretado com 
uma metodologia adequada. Ao ler um 
texto bíblico, por exemplo, escrito há 

dois mil anos ou mais, a teologia uti­
liza uma metodologia apropriada, ten­
tando ver quem foi o autor (ou auto­
ra), em que época e em que contexto 
escreveu, quais os intermediários 
("escribas" naquela época, que corres­
pondem, de certo modo, à escrevedora 
do filme hoje), quais os destinatários, 
etc. Esse estudo pode se especializar 

e se estender ao infinito. 
Num segundo momento, o texto 

passa a ser encarado sob outra ótica, 
como um texto em si mesmo, um dis­
curso regido pelas regras da lingua­
gem, internas ao próprio texto. Então 
ele pode ser interpretado a partir do 
modo como repercute em nós, leitores 

e leitoras de hoje. Nesse caso, aquele 
texto adquire independência dos seus 
escritores e destinatários originais, tor­
na-se uma palavra que "bate" em nós 
e provoca outra palavra. É neste sen­
tido que estou aqui interpretando o fil­
me de Walter Salles Junior: como uma 
mensagem, uma "carta" que, ao reper­
cutir em mim, me provoca outra "car­
ta", outro discurso, outra palavra. 

i i #I ~1! il• E PRESENtAI 



Pode-se notar que no filme as car­
tas principais passam por dois momen­
tos: primeiro, a carta sozinha; depois, 
a carta mais a fotografia, o retrato, a 
imagem. Assim é na segunda carta da 
mãe de Josué, na qual ela introduz a 
foto do filho. Assim também, quando 
Dora, ao retirar-se da casa dos irmãos 

o 
de Josué, coloca as duas cartas- a de '~ 

S!' 
Ana para Jesus e a de Jesus para Ana ~ 

-embaixo do retrato do casal. Assim, 
finalmente, quando Dora escreve sua 
própria carta a Josué e recomenda que 
ele olhe a foto dos dois quando sentir 
saudade. Para quem trabalha com teo­
logia cristã, não basta a Escritura. É 
preciso também a imagem ... 

Penso que nós, espectadores do 
Central do Brasil, sentimos todos uma 
revolta quando vemos o destino que 
Dora dá às cartas dos clientes: muitas 
são rasgadas, jogadas no lixo ou dei­
xadas no "purgatório" da gaveta. Aqui 
se apresenta a o problema da conser­
vação dos textos. Quando são sagra­
dos, quantos cuidados e quantos des­
cuidos interferem na sua (do sagrado) 
e na nossa comunicação! 

Outro aspecto a ser notado: na hora 
do maior aperto, quando Dora e Josué 
esgotaram todos os recursos e perdem 
a esperança, a carta é que vai salvá­
lo. Ela está, portanto, realmente no 
centro. De uma maneira, a "salvação" 
está na carta! 

E no desenlace do filme, a escreve­
dora desempenha dois papéis impor­
tantes. No primeiro, ela se faz leitora 
da carta de Jesus para Ana, carta que 
permite finalmente conhecer o tão pro-

O#IM;ot•E PRESENCAI 

o ..._...._ ____ ....; 

Central do Brasil nos 
convida a fazer um 

movimento em sentido 
inverso: o itinerário da 

volta. Volta para o "pai". 
Volta à periferia, ao 

campo, ao sertão. Volta 
para lá, onde tudo 

começou, muito longe do 
centro, bem distante dessa 
"Central", que já não sabe 

mais por que, nem em 
relação a que é "central" 

curado pai de Josué. E enquanto lei­
tora, ela vai introduzir algumas pala­
vrinhas, vai dar a sua "penadinha", 
modificando o texto original. Ela o faz 
por amor e por sensibilidade. Bem ao 
estilo de alguns copistas do texto sa­
grado, que "corrigem" o original, na 
maior boa-fé (ou às vezes não tão boa 
assim) e que vão atrapalhar o trabalho 
dos exegetas ... 

O segundo papel que Dora desem­
penha é o de escrevedora e porta-voz 
de si mesma. Ao voltar-se para o pró­
prio destino, na última viagem do fil­
me, ela escreve agora não mais a men­
sagem dos outros, mas a própria car­
ta, regada de sorrisos e lágrimas. Es­
creve como se falasse para si mesma, 
e não só para Josué. Faz uma revisão 
de sua vida, do relacionamento com 
seu pai e com o "filho" que a vida lhe 
colocou nas mãos. Escreve para que 
Josué não se esqueça de que ela fizera 
com ele o mesmo gesto que recebera 
de seu pai: puxar o apito do trem/co­
locar as mãos no volante ... Nessa car­
ta Dora recupera a visão positiva do 
pai. E isso nos leva a retomar o rotei­
ro do filme. 

O ROTEIRO: A BUSCA DO PAI 

O roteiro do Central do Brasil tem 
como ponto de partida a "Central", 
estação de trens e ponto final de mui­
tos ônibus. É lugar onde se concentram 
milhares de camelôs, por onde correm 
e se escondem pequenos gatunos e 

Ng 309 janeiro/fevereiro de 2000 



onde vivem moradores de rua, viajan­
tes perdidos, mendigos, prostitutas e 
menores abandonados. 

É um espaço típico daqueles e da­
quelas que Eduardo Galeano chamou 
de "ninguenzada": os que não têm di­
reitos, não contam para nada - não 
são ouvidos nem lembrados. No entan­
to, são gente, como qualquer um de 
nós. E o que Walter SaBes Junior nos 
mostra no filme é a luta de um "nin­
guém" para ser "alguém". Trata-se do 
garoto Josué, deixado só no mundo 
depois que a mãe morre atropelada. 
Nessa luta por tornar-se "alguém", 
Josué se acha associado pelo destino 
a uma companheira que participa, tam­
bém ela, da busca e da descoberta de 
si mesma: a escrevedora de cartas 
Dora. 

Em contraste com o movimento do 
êxodo rural, que tem caracterizado as 
migrações nas últimas décadas em 
nosso país, Central do Bra­

sil nos convida a fazer um 
movimento em sentido in­
verso: o itinerário da volta. 
Volta para o "pai" . Volta à 
periferia, ao campo, ao ser­
tão. Volta para lá, onde tudo 
começou, muito longe do 
centro, bem distante dessa "Central", 
que já não sabe mais por que, nem em 
relação a que é "central". 

Ir em busca do "pai" significa par­
tir à procura da própria identidade, das 
raízes familiares, dos laços vitais que 
permitem que a pessoa não se sinta 
perdida no mundo. Talvez seja disto 
que o Brasil precisa no momento: vol-

Ng 309 janeiro/fevereiro de 2000 

tar às nossas raízes culturais e naturais, 
não desprezar o que vem de nossas 
terras, do nosso interior, do nosso povo 
mais humilde, das raças oprimidas -
negros e índios -que compõem a po­
pulação. Corremos o risco de apenas 
valorizar o branco, o importado, o es­
trangeiro, o que vem dos países ricos. 
Daí a surpresa de Fernanda Monte­
negro, ao ver o seu nome indicado para 
o Oscar de melhor atriz, ao lado da­
quelas "criaturas divinas, maravilho­
sas, louras", como disse ao saber da 
notícia. Como era de se esperar, o Os­
car foi para a loura ... 

Fatos semelhantes acontecem dia­
riamente neste país que se caracteriza 
pela frase "Você tem nome e status". 
Manter a auto-estima elevada, quando 
se é tratado como insignificante, eis 
um desafio que as igrejas espalhadas 
nos bairros pobres têm enfrentado. 
Inspiram-se na tradição de um povo 
que soube conservar sua memória e 
identidade mesmo debaixo da perse­
gu ição e do exílio - o povo das ge­
nealogias ... 

Muito comum entre nós é o fato de 
os nordestinos serem desprezados e 
humilhados no "Sul-Maravilha", para 
onde migram em busca de trabalho. O 

menino Josué 
surge como al­
guém que não 
admite ser humi­
lhado. Ele orgu­
lha-se do pai e da 
mãe e tem senso 
de dignidade, por 

isso faz questão de se apresentar lim­
po e bem vestido para conhecer o 
"meu pai". Josué tem uma auto-esti­
ma resistente a toda prova. Formado 
numa mentalidade patriarcal ou mes­
mo machista, faz papel de protetor das 
mulheres e assevera já ter "transado" 
com algumas! Mas seu orgulho maior 
é saber-se filho de pais com nome e 

sobrenome: "Fontenelle por parte de 
mãe e Paiva por parte de pai"!, diz, ao 
se apresentar. Vê no pai (mesmo sem 
conhecê-lo) um profissional compe­
tente, que "faz cadeira, mesa, porta, 
pião ... " 

Para manter a auto-estima e preve­
nir decepções afetivas, Josué "mente". 
Diz que sua mãe voltará, que não está 
com fome, que se chama Geraldo ... 
Aquilo que soa para muitos como uma 
"mentira" faz parte de um mecanismo 
de defesa dos pequenos, uma estraté­
gia de sobrevivência carregada de sa­
bedoria que os povos oprimidos co­
nhecem bem. Em suma, Josué acredi­
ta e luta com todas as forças para não 
renunciar ao seu sonho maior. E isso 
lhe permite não perder a esperança. 

Em sua determinação, capaz de 
criatividade para se virar em situações 
angustiantes, o garoto toma a iniciati­
va no momento em que Dora capitula. 
É assim a resistência dos pobres: só 
funciona com solidariedade e parceria. 
E os dois acabam chegando ao objeti­
vo longamente almejado. 

Bem diferente é Dora. Basicamen­
te, ela não acredita. Em sua revolta 
contra o pai, vê, em todos os homens, 
bêbados irrecuperáve is, falsos e vio­
lentos. Nas mulheres, ela tampouco 
acredita, considera-as bobas que se 
deixam enganar e explorar .. . Será pre­
ciso um longo itinerário, permeado de 
becos sem saída, para que Dora volte 
a acreditar. 

No roteiro da procura do "pai", 
Walter Salles apresenta algumas inver­
sões que fazem pensar. Como já dis­
semos, ele inverte o êxodo rural, fazen­
do o caminho do centro para a perife­
ria - e, portanto, localizando na pe­
riferia a fonte de sentido para a vida. 
Êxodos e voltas de exílios também são 
uma marca dos itinerários de fé. Ou­
tra inversão curiosa: o filme coloca em 
cena a mulher que migrou para a ci-

u #I M :Z•E PRESENCAI I 



dade e ali se emancipou, conseguiu 
emprego e até tem férias garantidas, 

como é o caso da mãe de Josué. No 
campo, ficam os homens, analfabetos, 
ingênuos e sem iniciativa. Sabemos 
que nossa realidade é o exato oposto. 
Será que o diretor nos quer sugerir que 
estamos precisando aprender a mudar 
de lado, a imaginar o contrário como 
verdadeiro, o desprezível como valio­
so, o direito como avesso, os últimos 
como primeiros? Aqui não estamos 
longe do evangelho de Jesus ... 

Mas talvez a mais importante inver­
são do filme seja a segui nte: quando 
Dora se desespera, ela rejeita Josué. 
Dirige-lhe as mais pesadas censuras e 
xingamentos, diz que ele nunca devia 

ter nascido, que ele era a desgraça de 
sua vida, etc. Ele sai indignado e some 
para longe dela. Nesse exato momen­
to, Dora cai em si e corre gritando por 
Josué, até perder as forças e os senti­
dos. Mergulha no desespero, em meio 
aos gritos e apelos da multidão de ro­
meiros que também expressa seus pe­

didos de socorro. 
No dia seguinte, acorda nos braços 

do menino que, com um carinho sor­
ridente, lhe dá seu colo e seu afeto. 
Essa cena de grande ternura se trans­
formou no cartaz-símbolo do filme. É 
a expressão simbólica de todas as in­
versões. Aquele que buscava o pai faz­
se mãe e suporte da "criança" frágil 
em que Dora se transformou . Agora é 
ela quem vai chamá-lo para brincar, 
acertando pedrinhas numa lata vazia. 

A partir dali Josué tomará a inicia-

u=tM::Z•E PRESENCAI 

tiva de colocar Dora escrevendo car­
tas para os romeiros, eles conseguem 
recursos para continuar em frente, ti­
ram fotografia juntos, ele a presenteia 
com um vestido novo e os dois passam 
a noite num hotel. Dora então convi­
da Josué para vir morar com ela, uma 

vez que todas as tentativas de encon-

nascer. Então vem a fase de ser crian­
ça, entregar-se nas mãos de Deus (Sal­
mo 131) e em seguida reassumir a vida 
adulta. Assim como no filme, quando 

desistimos de buscar a Deus, então ele 
nos busca. Quem procura é procura­
do ... e o encontro se faz possível. 

trar Jesus pareciam esgotadas. Nesse UMA PALAVRA SOBRE 

convite, propõe ser como uma mãe 
para ele, embora esta palavra não seja 
pronunciada. Ela dá a entender que 
teria prazer em conviver com ele, for­
mariam j un tos uma famí li a . É um 
convite muito 

sincero . 
Mas o roteiro 

vai inverter no­

vamente. Quan­
do já iam com­
prando passa­
gem de volta (a 

Manter a auto-estima 
elevada, quando se é 

tratado como 
insignificante, eis um 
desafio que as igrejas 

espalhadas nos bairros 
pobres têm enfrentado 

volta da volta), surge inesperadamen­
te o irmão de Josué à procura de quem 
procurava seu pai ... Uma leitura teo­
lógica dessas cenas veria nelas uma 
figura da nossa relação com Deus. No 
caminho da fé, há momentos de recu­
sa, de descrença, de perda da esperan­
ça e mesmo de pecado: dizemos e fa­
zemos impropriedades, brigamos, 
agredimos os outros e a nós mesmos, 
depois sentimos culpa e desespero .. . 
Às vezes é preciso chegar ao f1.mdo do 
poço, amaldiçoar o dia em que nasce­
mos, como fez Jó, para só depois re-

AS MUlHERES NO CENTRAL 

DO BRASIL 

Já observamos que as mulheres retra­
tadas no filme não parecem represen­

tativas das que constituem a maioria 
das mulheres brasileiras . 
São pessoas independentes, 
sós, emancipadas, mais cul­

tas e empreendedoras que 
os homens. Mas estão mer­

gulhadas no mes.mo sistema 
socioeconômico, partilham 

o mesmo universo cultural. 
Ana, a mãe de Josué , 

embora tome a iniciativa de migrar 
para a cidade e trabalhar fora (note-se 
que ela não é boa cozinheira), traz con­

sigo a criança, ao contrário do homem 
que migra. Seu maior desejo é voltar 
a encontrar "aquele desgraçado" do 

marido. Como muitos imigrantes que 

chegam do campo, Ana não está habi­
tuada ao trânsito, o que a leva ao aci­
dente mortal. Deixa-se guiar pelos de­
sejos de Josué, educado na tradição 
machista. Em seu encabulamento, não 

sabe o que dizer na carta a Jesus e pede 
ajuda à escrevedora, vibrando com a 
sugestão desta: "É isso mesmo!" Ao 
sair apressada, deixa cair o lenço que 
Dora vai recolher e que, depois, será 
utilizado numa cena muito singela de 
luto, quando Dora e Josué vão atá-lo 
a um poste de votos, no local de pere­
grinações. 

Iolanda, a mulher articulada ao po­
licial no crime de vender crianças para 
transplante de órgãos, apresenta-se fal­
sa e afetada. Seu carinho no queixo de 

Ng 309 janeiro/fevereiro de 2000 



Josué não convence. Apesar de aparen­

temente esperta, cai na armadilha de 
Dora. 

Muito diferente é Irene, a vizinha 

de Dora. Em sua primeira aparição no 
filme, mostra-se crítica em relação ao 

desprezo com que Dora trata as cartas 
de seus clientes. Mesmo assim, no 
caso do rapaz que mandava escrever a 
mesma carta para várias mulheres di­

zendo-se mais bonito e estudado do 
que era na realidade, Irene rasga aque­

las cartas com prazer. Ao contrário, 
impede Dora de destruir a carta de 
Ana: "Uma criança, querendo conhe­
cer o pai e reconstituir a família!", 
aquilo ela não podia admitir. Diante do 

argumento da escrevedora de que Je­
sus era bêbado e bateria em Ana, ela 
responde: "E daí? A cara é dela!" Aqui 

se vê a tendência de muitas mulheres 
se submeterem às violências dos ho­
mens como algo natural, que elas su­
portam porque aceitam. Um traço da 

cultura patriarcal. 
Na segunda cena em que Irene apa­

rece, conhece Josué e estabelece logo, 
pelo olhar e pelo sorriso, um contato 

afetivo com ele. Perguntada sobre sua 
"profissão", desconversa, pois não 
quer escandalizar o menino. No entan­
to, será ela a mulher mais ética do fil­
me. Justamente a prostituta. Mostra-se 
mais esclarecida e informada que 
Dora: ensina-a a usar o controle remo­

to e previne-a sobre o comércio de ór­
gãos. Finalmente, indignada com a 
irresponsabilidade de Dora, repreende­

a severamente e arremata: "Tudo tem 

N• 309 janeiro/fevereiro de 2000 

limite!". A censura deu resultado e fez car-se de que os três irmãos estavam 

com que Dora voltasse atrás e inicias- bem aconchegados, dirige-se ao móvel 
se uma trajetória que nunca imagina- sobre o qual estava o retrato de Jesus 
ria percorrer. e Ana. Coloca embaixo de Ana a carta 

Quarito à Dora, como já dissemos, de Jesus, e embaixo deste a carta de 
era inicialmente uma descrente da vida Ana. Cada carta ao seu destinatário ... 
e das pessoas. Fazendo parte da "nin- mesmo desaparecido! 

guenzada", tenta se virar explorando Esses gestos sugerem que, ao con-
aqueles que necessitam dela para se 
comunicar. Desonesta e inescrupulosa, 
machucada pela vida, não parece in­
teressada em estabelecer vínculos afe­
tivos. Mas, de repente, ao tomar cons­

ciência dos fatos graves nos quais se 
envolveu, deixa emergir seu senso éti­
co. A partir daí, age com iniciativa, 
determinação e ousadia. Mostra-se 
uma mulher dura, fria, que aos poucos, 
trabalhada pelos reveses da longa e 
acidentada viagem, vai entrando em 

contato com Josué, mas também con­
sigo mesma, com o próprio afeto, com 

Assim como no filme, 
quando desistimos de 
buscar a Deus, ele nos 
busca. Quem procura 

é procurado ... e o 
en~ontro se faz possível 

suas memórias infantis, com sua liga­

ção com o pai. 
Na continuação da história, já vi­

mos a transformação por que passa a 
escrevedora de cartas. Mas alguns de­
talhes merecem ainda destaque. As­
sim, quando Dora se prepara para sair, 
ainda de madrugada, da casa dos ir­
mãos de Josué, coloca o vestido novo 
que ganhara do menino, pinta-se com 
batom e olha-se no espelho, com um 
ar de missão cumprida e de orgulho de 
si mesma. Sente-se outra mulher, se­
gura, feliz . Em seguida, após certifi-

trário do que ocorrera no início, ao fi­
nal da longa jornada Dora acredita. 
Acredita na família como espaço de 
felicidade. No entanto, a família que 
aparece ali não está dentro dos mol­
des tradicionais. Não tem casal, não 
tem pai ou mãe, nem mesmo irmãos 
em sentido estrito. Mas tem fortes la­
ços afetivos, vínculos de amor e de 
esperança, de companheirismo e de 
solidariedade. E tais vínculos estão, 
sim, ligados à nostalgia do amor de um 
casal lá nas origens. Um casal comum, 
imperfeito, que se separa em razão dos 
muitos problemas e limitações da vida, 
mas que se ama apaixonadamente. Um 
amor tragicamente desencontrado, que 

Dora simbolicamente quer recuperar 
quando coloca as duas cartas lado a 
lado, embaixo do retrato do casal. 

Em sua última carta, como já no­
tamos, Dora faz uma revisão de sua 
vida e manifesta o desejo de manter o 
vínculo com Josué. Junta mai s uma 
vez a carta e o retrato, a escritura e a 
imagem, ao recomendar que Josué 

olhe a foto quando sentir saudade. E 
conclui: "Tenho saudade de meu pai. 
Tenho saudade de tudo .. . ". Chorando 
e sorrindo ao mesmo tempo, ela sofre, 
mas está feliz porque estabeleceu o 
contato. Agora está conectada. Entrou, 
juntamente com Josué, na rede dos 
afetos humanos singelos e sinceros, 
cuja "central" é o coração. Em termos 
teológicos podemos dizer que Dora e 
Josué estão em Deus, porque "onde 
está o amor, Deus aí está". ~ 

Tereza Cavalcanti, teóloga e escritora. 

i i =t í'1 I :l•E PRESENÇA/ 11 



.,,., ,., 

Arte como reencantamento 
do mundo 

Pedro Garc ia 

Virar o mundo de cabeça para 
baixo, inverter a proposição de 
que ser é ter, inaugurar o lúdico 
no cotidiano, deslumbrar-se. 
Aí, nessa mudança de postura · 
diante da criação e da arte, 
pode estar o caminho para 
o reencantamento do mundo 

O único pecado do homem é querer se igualar a 

Deus, me disse um teólogo amigo, perdido no 

interior do Ceará. Guardei a frase. Depois li Weber, 

A ciência como vocação, em que ele define o 

desencantamento do mundo como possibilidade de o 

homem dominar todas as coisas por meio do cálculo. 

Juntei as coisas e concluí que, mais do que querer se 

igualar, o homem pretende substituir Deus, 

aposentando o sagrado como algo obsoleto. E ao 

cometer esse insano gesto de auto-suficiência, como 

o arquiteto de Babel, o homem se perdeu e perdeu o 

seu lugar no mundo. 

Neste mundo desencantado, os sentidos da exis­

tência, do tempo e do conhecimento tomaram outros 

rumos. A noção de progresso contempla um tempo 

linear e sempre melhor, razão pela qual a morte não 

O::WM:OZ•E PRESENCAI 

tem sentido. E se a morte não tem sentido, a vida 

tampouco. E o conhecimento? O conhecimento frag­

menta-se em possibilidades infinitas que o homem 

não tem condições de abarcar. 

E o mundo encantado? Mircea Eliade nos fala de 

civilizações em que o mito era plenamente vivido. O 

mundo se comunicava com o homem e o homem o 

reconstruía e reconstruía a si mesmo pela linguagem 

dos símbolos. Tudo tinha sentido nesse cosmo vivo: 

o mundo se revelava enquanto linguagem, longe do 

desencantamento que veio se processando na cultura 

ocidental até a perda do cosmo. 

É difícil rastrear esse processo, saber a sua ori­

gem. Nietzsche, em O nascimento da tragédia, ao 

estabelecer a relação entre ciência e mito, nos fala do 

aniquilamento deste último, fato que determina a ex­

pulsão dos poetas da república. Ato desastroso, acer­

ca do qual: 

"Boccanera lembra Baldwin: 

Quando uma civilização trata seus poetas 

Como tratamos os nossos, 

Não se pode estar longe de desastre. 

Baldwin tinha razão. Sobreviventes (do desastre) 

Nos acostumamos à barbárie 

Fazemos poesia de destroços. 

Somos uma tribo resistente. 

Acompanharemos o galo em seu último grito, 

Em uníssono." 

Esta tribo errante, perambulando pelo mundo, car­

rega o facho do reencantamento do mundo. Como 

vejo o reencantamento? Não como uma volta ao pas­

sado mítico - embora pense que o mito deva ser 

restaurado -, mas como reapropriação do presente, 

naquilo que o presente se oferece como possibilidade 

de encanto. 

N2 309 janeiro/fevereiro de 2000 



Talvez devêssemos fixar o que perdemos para, de­

pois, estabelecer o que podemos reconquistar. Em ter­

mos de linguagem, perdemos a inocência. 

O que quero dizer com isso? Quero dizer que ficou 

vazio de sentido o que enunciamos, razão pela qual é 

necessário reencontrar a verdade da palavra: a união 

da palavra com a coisa enunciada. Algo que as crian­

ças conservam até a percepção de que a palavra é dis­

tinta da coisa. Algo que estava dado antes da invenção 

da escrita, quando a palavra oral instaurava os fatos 

presentes, preservava o passado e prognosticava o 

futuro. Nomear significava fazer existir. O ser habita­

va a linguagem. E os senhores da palavra dominavam 

os acontecimentos . Daí a plenitude da poesia e o po­

der da palavra. 

Um dos textos mais antigos de que temos conheci­

mento, o "Poema babilônico da criação", nos fal a de 

Mais do que querer se igualar, o homem 
pretende substituir Deus, aposentando 

o sagrado como algo obsoleto 

"quando no alto o céu ai nda não havia sido nomeado 

e embaixo a terra firme não havia sido mencionada 

por seu nome ... quando os deuses ainda não haviam 

sido criados, nem nenhum nome havia sido pronuncia­

do, nem nenhum destino havia sido fixado ... " 

Nenhum nome pronunciado: céu, terra, homem, 

deuses, destino. Nomear para dar existência. Há cinco 

mil anos a.C. os babilônios fixaram esta verdade. Des­

de então, trilhamos um longo percurso, em que a lin­

guagem foi perdendo a sua potência criadora. É neces­

sário buscá-la, reencontrá- la por meio da criação, da 

arte. Arte e criação que não se encontram apenas nesta 

fi gura recentemente criada, o arti sta, mas no homem 

em sua plenitude. 

Para isso é necessário virar o mundo de cabeça 

para baixo. Inverter a proposição de que ser é ter. 

Inaugurar o lúdico no cotidiano. Olhar o mundo com 

espanto. O espanto de estar vivo, tão misterioso quan­

to o não ser. Deslumbrar-se. Como Heráclito, quando 

nos diz que a morada do homem é o extraordinário. 

Talvez aí esteja a chave. Se a morada do homem vol­

tar a ser o extraordinário, o homem terá reencantado o 

mundo. ~ 

Pedro Garc ia. educador, pesquisador e professor da UFRJ . 

u::IM:Ol•E PRESENCAI 11 



E-mail é mal 

Ando pensando em suspender meu e­

mail. Passei uma semana na Itália e, ao 
retornar, abri o computador e encon­
trei 123 mensagens! Metade, puro 

lixo. Gente que não tem o que fazer e 
ocupa-se com panfletagem eletrônica. 

Entopem meu correio virtual com ma­
nifestos em prol da preservação do 
mico-leão-dourado, avisos de que 
aspartame envenena, convocatórias em 
prol da Liga pela Privatização dos Ce­
mitérios, piadas que, contadas, não têm 
nenhuma graça e escritas dão vontade 
de chorar. 

A tecnologia cibernética funciona 
em tempo real, mas eu não. Preciso 

dormir, parar para comer, caminhar três 
quilômetros por dia, ler jornais na 
rede, rever os amigos, regar a horta e 
reler na Bíblia o livro dos Provérbios. 
Querer acompanhar o ritmo supersô­
nico da eletrônica é candidatar-se ao 
infarto, após uma seqüência de estres­

ses. Estou fora. 
Kepler levou quatro anos para cal­

cular a órbita de Marte em torno do 
Sol. Tivesse um computador, o faria 
em quatro minutos. Pensam que, então, 
teria tempo para ouvir o som do órgão 
na catedral de Praga? Teria caído nes­
sa cilada em que estamos: viramos 
apêndices de nossas máquinas, como 
as rodas do carro são obrigadas a gi­
rar na velocidade que o motorista im­
prime ao acelerador. 

Se alguém se dispõe a escrever um 
tratado de psicologia virtual, quero dar 

dem-se atrás de identidades falsas em que não escrevem em corpos maiores? 

busca de companhias virtuais. Digitam Quero o prazer de abrir envelopes, 
o que não seriam capazes de dizer 
olho-no-olho. Homem se finge de mu­
lher e mulher de homem. Faz-se sexo 

por computador, criando para a teolo­
gia moral um desafio: como qualificar 
o adultério virtual? 

Quem teme a Aids, não entra em 
chat sem antes acionar um aplicativo 
antivírus. Acredite quem quiser: en­
volvido por meses de paquera eletrô­
nica, outro dia um casal marcou en­
contro. Ao chegar ao local, a filha deu 

de cara com o pai! 
Como devo pertencer à categoria 

dos sádicos digitais, tenho prazer em 
deletar mensagens. Oh, que saudades 
do velho correio, que trazia paciente­
mente as cartas, sem pressa de serem 

respondidas. Aliás , outro fator nocivo 
do correio eletrônico é o assassinato 
da língua pátria. Escreve-se rapidinho, 

· atropela-se a sintaxe, embaralha-se a 
concordância, suprimem-se palavras, 
introduz-se um dialeto anglotupi­

niquim que mais parece um idioma de 
idiotas. 

A prosseguir assim, as gerações 

futuras estarão privadas de meios de 
expressão e das coleções de corres­
pondências que, publicadas em livro, 
enriquecem o nosso espírito. Quem 
lerá o epistolário de Ana Miranda 
como, hoje, nos deliciamos com as car­
tas de Mário de Andrade? O bate-bit 
não tem memória porque não tem cul­
tura. É como aquele papo de mineiro 
ensinando ao outro a fazer café: "Pó 
pô pó? Pó pô, pô ." 

Quero ler e não ter de ler. Muito 

guardar os selos, acomodar-me na pol­
trona ao abrir cartas. Recuso-me a ser 
escravo do tempo, servo do computa­

dor, vassalo do provedor, receptor de 
infindáveis mensagens de pouco pro­
veito. Vivi muitos anos sem elas, e pos­
so viver um pouco mais se não permi­

to que invadam meu espaço físico e 
psíquico. 

Danem-se os que têm pressa. Que­
ro escrever minha obra, redigir meus 
artigos, cultivar minhas leituras, entre­
gar-me à ociosidade orante. Azar de 

quem fica na outra ponta da linha à 
espera de uma resposta imediata. Não 
me sinto obrigado ao que não prome­
ti. Livro-me de uma vida atachada, que 

qualquer intruso pensa que abre e fe­
cha a seu bel-prazer. 

Eu, que me recuso a ter telefone 
celular, não vou mais ocupar meu te­

lefone com a coleta dessas mensagens 
que trazem cartões e desenhos, rela­

tórios e atachados. O pior é quando não 
consigo acessar o provedor. Fico ho­
ras maldizendo a Embrulhatel, a Te­

lemá e todas essas privatizadas que 
engoliram o nosso patrimônio públi­
co e, ainda por cima, não me facilitam 
colher as mensagens que me são di­
rigidas. 

No pouco tempo que me resta, devo 
escrever livros. Não esperem de mim 
gastar a vida no pingue-pongue eletrô­
nico. Sem tempo a perder - exceto 
quando se trata de ociosidade criativa 
e espiritual -, tenho mais o que fazer. 
Pelo jeito, e-mail é mal. ~ 

a minha contribuição. E-mail serve de menos aquelas letras miúdas inadequa-
muleta eletrônica dos carentes. Escon- das a um deficiente visual como eu. Por Frei Betto, teólogo e escritor. 

O:IM:l•B PRESENCAI Nº 309 janeiro/fevereiro de 2000 



Embora gqnhasse a vida como ourives, todos sabi­

am que ele, pela graça de Deus, nascera músico. Era 
justo, portanto, que todos o tratassem como "maes­

tro" Tonico, seu nome completo era Antônio Martins 

de Araujo. Que não se tratava de figura lendária pro­

vam os seus instrumentos de trabalho que examinei 

pessoalmente, os de ourives, rústicos, mas, sobretudo, 

o diapasão fiel que continua hoje a vibrar o "lá" da 

mesma forma como o fez vibrar na cidade de Goiás 

Velho, lugar onde vivia o maestro. O que faz um músi­

co não é o instrumento - é o ouvido, e o ouvido do 

maestro Tonico era perfeito. 

Tão forte era a música no corpo do maestro Tonico 

que todos os seus seis filhos nasceram músicos. A ex­

plicação mais provável para essa aparente coincidên­

cia é que, talvez, no momento supremo do ato de amor, 

o maestro deveria estar sonhando com alguma músi­

ca . Violino, clarineta, flauta, bandolim, cítara e vio­

loncelo faziam uma bela orquestra doméstica. E essa 

era a felicidade suprema do maestro Tonico: ver os fi­

lhos juntos, afinados, tocando sob o comando da sua 

batuta. 

Bach tinha algo em comum com o maestro Tonico. 

Era um modesto organista numa cidade do interior. 

Nunca teve fama ou reconhecimento. Um dos seus 

patrões se refere a ele, numa carta, como "músico 

medíocre". Tinha por obrigação semanal compor pe­

ças sacras para a liturgia do culto luterano. Suas com­

posições, uma vez executadas, eram esquecidas e guar­

dadas em canastras e estantes em algum quarto da 

igreja. Surpreendido pela morte no meio da composi­

ção da "Arte da fuga", ninguém ligou para o que dei­

xara escrito. Seus manuscritos foram vendidos para um 
açougueiro que os usava para embrulhar carne . 

Mendelson, por acaso, foi comprar carne no tal açou-

N2 309 janeiro/fevereiro de 2000 

A clarineta 
desafinada 

vs~ i2 ,~, ;IJf_lfiJ 
!::! ~ 

u #IM ::Z•E PRESENCAI 



-

gueiro. Mas logo se desinteressou da carne, assombra­

do com o que via escrito no papel em que ela viera 

embrulhada. E foi assim que Bach foi descoberto no 
lugar mais deprimente do mundo: embrulhando car­

ne num açougue. Graças a Deus que Mendelson não 

era vegetariano! 
Coisa semelhante aconteceu com as composições 

do maestro Tonico, sem um final feliz semelhante. O 

baú em que ele guardava suas composições, após a 

sua morte foi transferido para um daqueles porões es­

curos, comuns nas casas antigas de pau-a-pique. Acon­

t eceu que, havendo alguém deixado aberta a porta do 

porão, ali entrou uma cabra ignorant e de música que 

devorou todas as composições do maestro Tonico. 

Bonit a, mesmo, fo i a morte do maestro. Enfermo 

de câncer, sofrido, enfraquecido, estava cercado pela 

família . Goiás Velho, como todas as cidades antigas 

de trad ição cultural, tinha um coreto onde a banda mu­

nicipal dava seus concertos. Do quarto do maestro 

Tonico agonizante ouvia-se a banda . Pois, de repente 
o maestro Tonico, até então indiferente, se agitou, 

mostrou que queria falar. Todos se aproximaram, ou ­

vidos atentos. Um dos seus filhos segurou a Sl~J cabe­
ça e ele balbuciou em agonia : "A clarinet;; desafinou 

o si bemol." Ditas essas palavras entreg ou a alma a 

Deus. Ele não podia permitir que sua morte fosse per­

turbada por um si bemol desafinado. 

• • • 
Tristeza eu tenho porque muitas das coisas que mo­

ram na minha alma não podem ser comunicadas. Por 

mais que eu diga e explique, quem ouve não entende. 

É o caso do carro de bois. Os que não sabem, pensam 

que o carro de bois era um meio de transporte primi­

tivo. Os que sabem, sabem que o carro de bois, antes 

de ser um meio de transporte, era um instrumento 

musica l. A começar do formato. Visto de cima, o seu 
corpo se parece com o corpo de um violino. Carreiro 

carreava pra fazer o carro de bois cantar. E até jo­

gava água no buraco da roda para que o canto saís­

se mais sofrido. Era um lamento sem fim, gemido 
apaixonado . 

Zeca Carreiro carreava em Mossâmedes, cidade no 
interior de Goiás. Chegando perto da cidade ele se 

apressava, jogava água no buraco da roda, queria que 
o lamento do seu carro fosse ouvido e sofrido por todo 
mundo. "Tá cantando apaixonado", ele dizia orgulho-

0!1!'!1:0Z•E PRESENCAI 

so. E assim entrava na cidade, com o orgulho de um 

grande músico que sabe tocar o seu instrumento. 

O tempo passou . Zeca Carreiro foi atacado pelo mal 

que ataca muitos músicos, a surdez. Igual a Beethoven, 

Zeca Carreiro não mais ouvia a música que seu carro 

tocava . Mas ele continuava a carrear, tinha de carrear 

- era o SP'J ganha-pão. Seu neto o ajudava, ia à fren­

te dos bois como guia. Chegando perto da cidade, sem 

nada ouvir, ele perguntava ao neto: "Zinho, o carro está 

cantando?" "Tá sim, vovô " , ele confirmava com um 

aceno . "Cantando apaixonado?", insistia o avô. O me­

nino sorria , o avô compreendia . Zeca Ca rreiro se 

aprumava como nos velhos t empos e entrava na cida­

de como um regente de orquestra. 

• • • 
Herodiano: este era o nome dele. Que idéia estranha 

teria levado alguém a batizar o fi lhinho com um nome­

homenagem ao rei matador de criancinhas, Herodes! 

Mas o nome não influenciou: ele era uma pessoa man­

sa e alegre, todo mundo gostava dele e o chamava pelo 

1pelido de Diana. Só fez até o terceiro ano do grupo 

ma::; estudou por conta própria, gostava de literatura, 

teatro e esnobava francês nos restaurantes caros do 

Ri o rl c Janeiro que freqüentava. Isso porque por sorte 

e esforço ele ficara rico, muito rico. Era, mesmo, dono 

do cinema, mudo, centro cultural da cidade. Isso lá pe­

los anos de 1920. 

Pois aconteceu que, inesperadamente, chegou a 

Dores um casalzinho de artistas, ela uma jovem loura 

da capital. Em Dores não havia nem hotel nem pen­

são . O jeito foi os dois se hospedarem na casa do 

Diana. Queriam dar um espetáculo de arte. Alugaram 

o cinema . Cidadezinha pequena, os homens entusias­

mados com a loura, as mulheres com ciúmes da loura 

e raiva dos maridos, era de todo improvável que o ci ­

nema enchesse. O Diana imaginou os dois, diante do 

auditório vazio. Ficou com dó. E tomou uma decisão 

de homem rico que pode jogar dinheiro fora: comprou 

de si mesmo a lotação total do teatro e distribuiu os 

bilhetes gratuitamente pela cidade. O teatro encheu . 

O espetáculo foi um sucesso. O casalzinho de artistas 

ficou encantado. Deixaram Dores felizes, carteira cheia . 
Nunca suspeitaram do que havia ocorrido. O nome 

do artista eu não sei . O nome da artista era Dercy Gon­

çalves. Até hoje ela não sabe. Eu sei porque quem me 
contou foi o Diana, meu pai . ~ 

Ng 309 janeiro/fevereiro de 2000 



A renúncia do papa 

Marcelo Barros 

A imprensa discute se João Paulo II 
deve ou não renunciar ao papado. O 
assunto foi provocado por declarações 
do presidente da Conferência Episco­
pal Alemã. Entretanto, quem mais traz 
à tona essa possibilidade é a situação 
de um homem frágil e idoso que, em 
22 anos, aumentou muito os encargos 
papais e centralizou mais do que an­
tes as instâncias de poder do Vaticano. 
João Paulo II continua admiravelmente 
resistente, mas move-se com dificul­
dade cada vez maior. Ele criou a lei: 
aos setenta e cinco anos, todos os bis­
pos são convidados a apresentar sua 
renúncia. É natural que muitos se per­
guntem se os mesmos critérios não ca­
beriam ao bispo de Roma, principal­
mente quando este, às vésperas dos 
oitenta, se mostra doente e fragilizado. 

QUEM ESTÁ INTERESSADO 

NA RENÚNCIA DO PAPA? 

Bispos e grupos católicos mais aber­
tos, insatisfeitos com o excessivo con­
trole romano? O papa não precisa ir 
mais longe do que a sua própria resi­
dência em Roma para encontrar os bis­
pos e cardeais mais descontentes e te­
merosos. Estes não declaram, mas de­
sejam a renúncia para acabar com a 
ousadia deste papa que abre a Igreja 
Católica ao diálogo com outras reli-

Nº 309 janeiro/fevereiro de 2000 

• .III" 

Ja começou 

giões e pede perdão por erros cometi- No século III, Cipriano, bispo de Car­
dos no passado. tago escreveu: "Cada pastor local é li-

O importante não é se João Paulo vre para conduzir sua Igreja como ele 
II renunciará ou não. A renúncia mais e o seu povo o entenderem. O bispo 
urgente, ele finalmente já iniciou. Re- de Roma tem uma missão de ponte 
conhecendo erros de "filhos da Igre- para fazer a unidade, mas é um bispo 
ja" e citando como exemplos a conde­
nação de Galileu e de Giordanno Bru­
no, o papa refere-se a erros da Igreja 
Romana e de predecessores seus. Fa­
zendo isso, renuncia à concepção do 
papado, em vigor desde que Gregório 
VII declarou: "A Igreja Romana nun­
ca errou e não poderá nunca cometer 
um erro". 

Em 1995, na Encíclica Ut unum 

sint, João Paulo II afirma que a fun­
ção do bispo de Roma é garantir a uni­
dade. Diz que o papa não está acima 
dos outros bispos. "Sua função não é 
separada da missão confiada ao con­
junto dos bispos. Ele pertence ao seu 
colégio e eles são os seus irmãos no 
ministério". 

João Paulo II nomeou cardeal ao 
padre Yves Congar, teólogo que, nos 
tempos de Pio XII, sofreu imposição 
de silêncio. Congar escreveu: "Foi a 
partir do século XI, baseado em tex­
tos apócrifos, que o Ocidente instau­
rou um regime de monarquia absoluta 
e uma concepção piramidal de Igreja. 
Sacralizou o autoritarismo e no sécu­
lo XIX, a idéia da infalibilidade, como 
se o Espírito Santo, prometido a toda 
a Igreja fosse dado a um só ( .. . )." 

Congar disse que o papado, como 
tal, não existia primitivamente. Nos 
primeiros séculos, a Igreja de Roma 
tinha uma função de "primaz do amor". 

e não um super-bispo". Só no século 
IV, o papa Damásio passou a ter auto­
ridade sobre os outros bispos. Até o 
século XI, falava-se em primado e não 
em papado". (cit. na Actualité Réli­
gieuse, hors-série 5, mars 1995, p. 63). 

João Paulo II reconhece que essa 
forma de governo eclesiástico precisa 
mudar: "Tarefa imensa que sozinho 
não posso levar a bom termo". Convi­
da cristãos, pastores e teólogos das 
diversas confissões a "instaurarem co­
migo, sobre este assunto, um diálogo 
fraterno" ( Ut unum sint, n. 95 e 96) . 

O Papa é Bispo de Roma, Patriar­
ca do Ocidente e Primaz entre irmãos 
e não imperador da Igreja, ou bispo 
dos bispos. João Paulo II não abre mão 
da sua função, mas quer mudar o modo 
dela ser vivida. Nesse sentido, ele co­
meçou a renunciar. Agora só falta bis­
pos, padres e fiéis, habituados a ver 
Deus como Poder Supremo e ao papa 
como seu gerente no mundo, também 
renunciarem à concepção de um poder 
imperial sagrado e descobrirem a ima­
gem evangélica de Deus Amor, cha­
mando-nos a formar uma comunidade 
de fé , amostra de como o mundo todo 
pode ser: fraterno e igualitário. ~ 

Marcelo Barros. monge beneditino, teólogo 
e autor de diversos livros. 

ii :CM :Z•E PRESENCAJ 



Declaração Ecumênica 
de Augsburgo 

No apagar das luzes do 
século XX, considerado o 
século do movimento 
ecumênico, católicos e 
luteranos assinaram 
importante declaração 
teológico-doutrinária. Apesar 
da necessidade de outros 
passos para o 
estabelecimento de uma 
relação mais estreita entre as 
duas igrejas, o consenso 
significa, indubitavelmente, 
um sinal de esperança na 
busca da unidade cristã 

Mas a fé é uma obra divina em nós que 

nos modifica e nos faz renascer de Deus 

(lo 1) e mata o velho Adão, tornando­

nos pessoas diferentes de coração, 

temperamento, mentalidade e todas as 

forças, além de trazer consigo o Espírito 

Santo. Há algo vivo, ativo, atuante e 

poderoso na fé impossibilitando que ela 

cesse de praticar o bem. Ela também 

não pergunta se deve Jazer boas obras, 

mas as faz antes que perguntem e está 

sempre em ação. 

Martinho Lutero, Da liberdade cristã 

O EVENTO 

Em 31 de outubro do ano passado, dia 

da Reforma Protestante, a cidade de 

Augsburgo, na Alemanha, foi palco da 

assinatura de uma declaração conjun­

ta entre representantes do Vaticano e 

da Federação Luterana Mundial sobre 

a doutrina da "Justificação pela Gra­

ça mediante a Fé". Segundo o dr. 

Walter Altmann, primeiro vice-presi­

dente da Igreja Evangélica de Confis­

são Luterana no Brasil (IECLB) e pre­

sidente do Conselho Latino-America­

no de Igrejas (Clai), esse histórico con­

senso, alcançado por católicos e lute­

ranos depois de um longo processo de 

discussão e diálogo, "significa, nada 

mais, nada menos, que esse ponto cen­

tral e decisivo para a Reforma já não é 

mais motivo de divisão entre as igre­

jas. Embora ainda com ênfases espe­

cíficas, ambas as igrejas entendem e 

expressam que a salvação é dádiva di­

vina a ser recebida em fé e que, con­

seqüentemente, todas as pessoas que 

crêem devem empenhar-se no amor a 

Deus e ao próximo". 

Essa declaração se reveste de enor­

me significação histórica por se cons­

tituir no primeiro documento de natu­

reza teológica assinado pela Igreja 

Católica Romana com um organismo 

eclesiástico nascido da Reforma do 

século XVI. No caso, trata-se da Fe­

deração Luterana Mundial, uma den-

ses na porta da Catedral de Wittem­

berg. 

A histórica cidade de Augsburgo 

foi escolhida para hospedar esse acon­

tecimento por ter sido o lugar onde, em 

1530, foi promulgada a Confissão de 

Fé luterana, que passou à história com 

o nome de Confessio Augustana. Na 

época, foi considerada uma tentativa 

sincera de preservação da unidade da 

Igreja Cristã, ainda que condenada 

pela Igreja Católica. 

A POLÊMICA 

O tema da salvação se constituiu no 

eixo estruturante da polêmica teológi­

ca que, no século XVI, levou à divi­

são da cristandade ocidental. Profun­

damente tocado pela teologia do após­

tolo Paulo, o monge agostiniano Mar­

tinho Lutero sentiu-se na obrigação de 

questionar o que ele considerou des­

vios doutrinários intoleráveis por par­

te da Igreja oficial. Como era de cos­

tume na época, pregou na porta da 

Catedral de Wittemberg um conjunto 

de questões que achava deviam ser 

discutidas pelos cristãos em geral e, 

em especial, pelas autoridades da lgre-

tre as várias famílias confessionais do ja, de modo a se restabelecer a verda-

protestantismo mundial que reúne a 

maioria dos luteranos (124 igrejas em 

69 países), representando cerca de 57 

milhões de fiéis. O histórico acordo se 

deu 482 anos depois de Martinho 

Lutero ter afixado suas famosas 95 te-

de do Evangelho na prática cotidiana 

da vida cristã. 

De seu entendimento das cartas 

paulinas, especialmente a dirigida aos 

romanos, Lutero depreendeu que toda 

pessoa é justificada gratuitamente pela 

N° 309 janeiro/fevereiro de 2000 



graça de Deus e tem acesso a esse dom 

divino mediante a fé na vida e obra de 

Cristo. Isto é, ninguém produz a pró­
pria salvação, seja por méritos religio­

sos ou morais, cultivo de nobres ide­
ais ou profundas experiências místi­

cas. O mesmo Deus que criou é o que 
salva o ser humano. Ou seja, propicia­
lhe condições de auto-realização e 

encontro de sentido para a vida por 

investiu contra a venda de indulgên­

cias com toda a força de sua convic­
ção teológica. 

A reação das autoridades eclesiás­
ticas não se fez esperar. Depois de vá­

rias tentativas de dissuasão do monge 
agostiniano, ele foi julgado e conde­
nado como herege. O contexto social 
e político, no entanto, lhe era favorá­

vel. A Europa atravessava um momen-

Humberto Kirchheim, pastor presidente da IECLB, e O. Jayme Chemello, 
presidente da Cnbb, durante a assinatura do documento no Brasil 

meio da pessoa e obra de Cristo que, 

em sua auto-entrega em favor da hu­
manidade, representa a possibilidade 

de superação das situações-limite que 
caracterizam o transcorrer da existên­

cia humana. 
Por não encontrar essa perspecti­

va claramente explicitada na vida re­
ligiosa de seus dias, Lutero passou a 
denunciar as autoridades da Igreja 

como deturpadoras do Evangelho. A 

centelha que acendeu o fogo da dis­
puta foi a decisão de Roma de arreca­

dar fundos para a construção da Cate­
dral de São Pedro, em Roma, mediante 
a venda de indulgências. Para Lutero, 

a salvação é concedida gratuitamente 
por Deus aos humanos que a recebem 
na fé. Obter o perdão por intermédio 
de óbulos financeiros se afigurava a 
ele uma blasfémia insuportável. Assim 

N• 309 janeiro/fevereiro de 2000 

Guerras, polêmicas 
infindáveis, agressões de todo 

tipo marcaram, nos séculos 
posteriores ao Concílio de 
Trento, as relações entre 

ambas as famílias do 
cristianismo até a irrupção e 
consolidação do movimento 

ecumênico no século XX 

to de profundas mudanças com as pri­
meiras tentativas para criação de Es­
tados nacionais que procuravam ver­
se livres do jugo político e econômico 
exercido pela Igreja e seus aliados. 

Essa conjuntura ajudou a fazer pros­
perar a pregação luterana e, com isso, 
a separação da Igreja de Roma tornou­
se inevitável. 

O Concílio de Trento (1545-1563), 

convocado para enfrentar a onda pro­
testante no norte da Europa e, ao mes­
mo tempo, reorganizar e disciplinar a 
vida interna na Igreja de Roma, con­
denou a doutrina luterana da salvação 
pela graça mediante a fé, consolidan­

do assim a divisão da cristandade. His­
toricamente pode-se afirmar que a 
Igreja Católica entendeu que ao rejei­
tar a salvação pelas obras meritórias 
dos fiéis , Lutero estaria negando o 
compromisso ético exigido pelo Evan­
gelho, enquanto os luteranos estima­
vam que a postura da Igreja de Roma 

implicava na imposição de limites e 
controles, por meio da instituição ecle­
siástica, à graça divina. Guerras, po­
lémicas infindáveis, agressões de todo 

tipo marcaram, nos séculos seguintes, 
as relações entre ambas as famílias do 
cristianismo até a irrupção e consoli­

dação do movimento ecuménico no 
século XX. 

A CAMINHO DA RECONCILIAÇÃO 

O documento assinado em Augsburgo, 
mesmo tendo um profundo significa­

do histórico e se constituindo num 
passo importante no processo de diá­
logo e entendimento entre as duas igre­
jas, não esgota as profundas divergên­
cias doutrinário-teológicas que as se­

param. No seu cerne, ele explicita o 
reconhecimento por parte da Igreja 
Católica de que a "doutrina das igre­

jas luteranas apresentada nesta Decla­
ração não é atingida pelas condena­
ções do Concílio de Trento" e também 
de que "as condenações contidas nos 
escritos confessionais luteranos não 
atingem a doutrina da Igreja Católica 
Romana exposta nesta declaração" 
(Artigo 41 da Declaração Conjunta). 

Nem todos os luteranos estão sa­
tisfeitos com o resultado alcançado, 
embora louvem a iniciativa do doeu-

i i :I 1'1! :0:•8 PRESENCAI 11 



mento como um passo importante para 
a abertura do diálogo sobre outras 
questões que ainda mantêm católicos 
e luteranos separados, como o minis­
tério ordenado, os sacramentos, dife­

rentes temas éticos, organização da 
Igreja, natureza das formas e exercí­
cio do poder eclesiástico, etc. Segun­
do o bispo Kurt Gysel, da Igreja Lu­

terana do Chile, alguns aspectos não 
ficaram suficientemente claros no tex­
to da declaração conjunta. Os ensina­

mentos católicos sobre o purgatório e 
as indulgências não tiveram a vigên­
cia ofuscada e continuam valendo ao 

lado da afirmação da doutrina da jus­
tificação pela fé. Para ele, que apro­
vou o documento, mas não participou 

da cerimônia local que celebrou o 
acordo, essas questões constituem ei­
xos-chave nas divergências que cul­

minaram na Reforma. 

OPINIÕES 
A revista Vinde/Eclésia, de janeiro, 
perguntou aos internautas,no Fórum 
Eclesianet. o que achavam da aproxi­
mação entre as igrejas Luterana e 
Católica, que ass.inaram acordo sobre 
a doutrina da "justificação pela fé". 
Dos que responderam a questão, 
57,24o/o se disseram contrários à 
aproximação católica-luterana e so­
mente 18,63o/o se posicionaram a 
favor. Outros 13,1 O o/o afirmaram que 
eram a favor, mas achavam difícil isso 
acontecer; enquanto 11 ,03o/o assina­
laram que eram contra a aproximação, 
mas achavam-na inevitável. 

A própria revista alerta, no espaço 
dedicado ao Fórum, que a pesquisa 
limita-se ao registro da opinião dos 
visitantes da homepage Eclesianet e 
não segue padrões científicos. Boa 
parcela dos leitores da Vinde/Eclésia 
integram igrejas evangélicas e pente­
costais . 

Fonte: Serviço de notfcias em português da 
Agência Latino-Americana e Caribenha de 
Comunicação - ALC 

U#IM:Z•E PRESENCAI 

O consenso católico-luterano, 
promulgado ao apagar das 

luzes do século XX, sem 
dúvida amplia os horizontes e 
consolida as bases teológicas 
para uma cooperação cada 

vez maior entre ambas 
as confissões cristãs 

Nos setores católicos não-simpáti­
cos ao movimento ecumênico, as rea­

ções também não foram de muita sa­
tisfação. Segundo o historiador cató­
lico Júlio Retamal Faver, do Chile, 

"Lutero sai vitorioso depois de quase 
500 anos. A Igreja Católica reconhece 
seus 'erros' e se dobra à proposta pro­
testante". 

Mas a maioria das autoridades ecle­
siásticas, tanto católicas como lutera­

nas, mesmo com toda a cautela que 
lhes é particular, não deixou de cele­

brar o ineditismo dessa declaração 
conjunta que, com todas as limitações 

que se lhe possam apontar, significa, 
indubitavelmente, "um sinal de espe­
rança" na busca da unidade cristã, se­

gundo o bispo Christian Krause, pre­
sidente da Federação Luterana Mun­
dial, e "um importante passo à frente 

na recuperação da plena unidade cris­
tã", segundo o papa João Paulo II. 

No Brasil , o presidente da CNBB, 
dom Jayme Chemello, afirmou que a 
declaração conjunta é um reconheci­
mento de que as duas igrejas têm pon­
tos em comum, mas é cedo para se pen­

sar numa relação mais próxima. Dom 
Chemello lembrou que "o clima nega­
tivo entre católicos e luteranos está 
sendo superado aos poucos. Precisa­
mos de tempo para nos entender". 

Por seu lado, o arcebispo de São 
Paulo, dom Claudio Hummes, decla­
rou que "com o acordo, católicos e 

luteranos revêem a maneira como en­
caram o tema da salvação e fazem im­

portante autocrítica. Concluem que os 

cristãos devem praticar boas obras não 
para coagir Deus, mas para louvá-lo. 
Lançam, por outro lado, uma crítica às 
manifestações religiosas que ainda 

hoje se baseiam na troca e que redu­
zem o fiel a cumprir certas tarefas com 

a intenção de alcançar a prosperida­
de". Para dom Paulo Evaristo Arns, 

arcebispo emérito de São Paulo, o que 
mais lhe chamou a atenção na decla­
ração conjunta foi o fato de ela "con­

seguir preservar a riqueza tanto da vi­

são luterana quanto da católica e, mes­
mo assim, atingir o consenso." 

O consenso católico-luterano acer­

ca da doutrina da justificação dos hu­
manos pela graça divina e mediante a 

fé, promulgado ao apagar das luzes do 

século XX - século marcado pelo mo­
vimento ecumênico -, sem dúvida 

amplia os horizontes e consolida as 
bases teológicas para uma cooperação 

cada vez maior entre ambas as confis­
sões cristãs, conforme assinalou o dr. 

Ishmael Noko, secretário-geral da Fe­
deração Luterana Mundial. Mas, como 
alertou o presidente do Clai, doutor 

Walter Altmann, não se deve e nein se 

pode esperar tudo de acordos teológi­
cos, por mais decisivos que sejam. "O 

movimento ecumênico" - diz ele -
"para seu desenvolvimento, deve ser 

nutrido pela fé, pela oração, pelo es­
tudo bíblico e pela prática no interior 
das igrejas e entre elas, inclusive pelo 
seu testemunho nas questões públicas 
da sociedade". 

Zwinglio M. Dias, teólogo da Igreja Presbite­
riana Unida do Brasil, é professor da Pós-G ra­
duação em Ciência da Religião da Universi­
dade Federal de Juiz de Fora (MG) e integran­
te da equipe de KOINONIA. 

N" 309 janeiro/fevereiro de 2000 



SUPLEMENTO 
ESPECIAL DE 

DA CAMINHADA 
" ECUMENICA 



2 

APRESENTAÇÃO 

Sabe-se que um dos mais fortes empecilhos à unidade ecumênica 
entre as igrejas cristãs é a desinformação. Esta comporta um com­
ponente de perversidade, posto que tanto arraiga ainda mais os 
preconceitos já existentes, quanto suscita novas formas 
preconceituosas que originam estereótipos distorcidos e imagens 
equivocadas. Portanto, na caminhada ecumênica, a informação e a 
convivência representam papéis estratég icos. 
A convivência permite elucidações fornecidas num clima fraterno e 
de diálogo. A descoberta dos valores do outro a partir da vivência 
de formas devocionais, as palavras apaixonadas e os olhos que bri­
lham de convicção e prazer quando falam a respeito de suas res­
pectivas verdades, valem mu ito mais do que a leitura de muitos do­
cumentos emanados das hierarquias eclesiásticas. 
Contudo, existem dados e reflexões que devem ser comunicados de 
outra maneira . São igualmente úteis considerando-se sobretudo o 
emaranhado complexo de sutilezas confessionais, doutrinárias, 
litúrgicas e teológicas que, eventualmente, podem se transfor.mar 
em elementos de divisão e afastamento entre as diversas igrejas e 
denominações . 
É de bom tom principiar situando historicamente as diversas expres­
sões do cristianismo, ou seja: tomar ciência das circunstâncias reli­
giosas, estruturais e conjunturais que tornaram necessária cada ex­
pressão respectiva; a par disso, conhecer os esforços empreendidos 
nos planos' nacional e internacional em favor da unidade visível das 
igrejas; assumir uma atitude preventiva contra certa tendência 
monopolizante própria das confissões mais antigas e mais 
prestigiadas; selecionar também exemplos concretos sobre as rela­
ções atuais entre diferentes igrejas e denominações, principalmente 
entre aquelas que ocupam posições polares no campo religioso. 
Por tudo isso, apresentamos a seguir, como subsídio às discussões 
ecumênicas correntes no ensejo da Campanha da Fraternidade 
2000, alguns textos informativos que tentam corresponder aos cri­
térios acima enumerados. Obviamente não pretendem ser a última 
palavra, pelo contrário, foram compilados no intuito de informar e 
de aquecer os debates e discussões em curso, assim como inspirar 
tantas outras. 

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/fevereiro de 2000 



A LONGA ESTRADA ECUMÊNICA 
Zwinglio M. Dias 

O Movimento Ecumênico tem uma longa história. Para 
adquirir as formas e conteúdos que vão caracterizá-lo 
no século XX, atravessou um longo percurso. A unida­
de da Igreja, tantas vezes quebrada através da história 
da humanidade, é dom do Espírito, e cabe aos cristãos 
torná-la visível no meio do mundo. A Igreja de Cristo 
é a comunhão, a koinonia daquelas pessoas que um dia 
se sentiram misteriosamente constrangidas pelo Espí­
rito a abraçar a proposta de vida apresentada por Je­
sus. "Todos fomos batizados num só Espírito para po­
der formar um só corpo" (1 Coríntios 12.13; Efésios 4.4). 
Neste sentido, mesmo nos momentos de ruptura e dis­
sensão entre os cristãos, o Espírito sempre atuou no 
interior do "Corpo de Cristo" para manter viva e pos­
sível a obra de (re)construção da unidade perdida. 

Nesta cronologia do processo de construção do 
Movimento Ecumênico, desejamos começar assinalan­
do algumas atitudes de pessoas e grupos que sonharam 
com a unidade da Igreja de Cristo em meio aos 
desagregadores eventos de sua dissolução histórica. 
Poderíamos estender nossos olhos para os primeiros 
momentos da comunidade cristã e começar, desde en­
tão, a rastrear, a partir das páginas do Novo Testamen­
to, os esforços pela unidade da Igreja. Mas isto é im­
possível dados os limites deste pequeno trabalho. Va­
mos ser mais modestos e nos limitar ao período que 
vai da Reforma Protestante até a constituição do Con­
selho Mundial de Igrejas (CMI). Também não temos a 
pretensão de ser exaustivos nesta recompilação de ges­
tos e atitudes de tolerância e ecumenismo que foram 
cimentando o caminho para a constituição do Movi­
mento Ecumênico no século XX. Apenas destacare­
mos alguns exemplos que, do século XVI para cá, 
mostraram que a busca da unidade eclesial, sinal da 
presença atuante do Espírito na vida da Igreja de Cris­
to, sempre esteve presente no interior das mais dife­
rentes formas históricas que a Igreja, sucessivamente, 
foi assumindo, pois Deus nunca ficou sem suas teste­
munhas no interior da história humana. 

Antecedentes históricos 
1554 - Sebastián Castellion, ex-correligionário de 
Calvino, publica o tratado De haereticis, an sint perse­
quend~ no qual justifica, baseado em autores da anti­
güidade e contemporâneos, a tolerância para com 
os portadores de opiniões religiosas consideradas he­
réticas. 

1562 -Jorge Cassander, humanista católico, que dedi­
cou sua vida a lutar pela tolerância religiosa, publica 
sua obra De officio pii ac publicae tranquilitatis vere amantis 
viri in hoc religionis dissidio, em que afirma que a verda­
deira Igreja de Cristo será formada por católicos, 
luteranos, calvinistas, zwinglianos e orientais quando 
estes consentirem em viver em paz e caridade, uma 
vez que possuem a mesma doutrina fundamental so­
bre Cristo Redentor. 

1625 - O calvinista holandês Hugo Grocio publica sua 
obra De jure belli ac pacis, na qual condena as guerras 
civis que têm por objetivo a imposição do cristianismo 
pela força. Desejoso de unir as igrejas separadas basea­
do nas afirmações fundamentais que unem todos os 
cristãos, Grocio assim se expressa em uma de suas car­
tas "Durante toda a minha vida meu coração ansiou 
por reconciliar o mundo cristão." (Bosch, 1995, p. 109). 

1691-Jorge Guilherme Leibniz, filósofo e matemático, 
de formação luterana, mantém correspondência com 
Bossuet, bispo de Meaux e tutor do herdeiro da Coroa 
da França, e defende a necessidade da constituição de 
uma igreja universal na qual as diferentes manifesta­
ções da experiência cristã pudessem se expressar livre­
mente. Segundo J. de Santa Ana, foi por intermédio 
dessa correspondência que a palavra "ecumênico" ad­
quiriu sua dimensão religiosa (1987, p. 22) . 

1717 - Início do diálogo anglicano-católico por iniciati­
va do arcebispo de Cantuária, William Wakes, e de um 
grupo de teólogos católicos da Sorbonne (Paris). Esse 
diálogo, que se prolonga por mais de três anos, valioso 
em si mesmo, não apresenta nenhum resultado positi-

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/fevereiro de 2000 

3 



vo, apenas revela a irredutibilidade das posições ecle­
siológicas de ambos os lados. 

1717 - Nikolaus Ludwig von Zinzendorf funda com um 
grupo de colegas a União dos Irmãos Moravos, movi­
mento de origem pietista, mas de caráter profundamen­
te ecumênico, preocupado com a unidade da vivência 
cristã da fé. 

1780 - Robert Raikes, leigo da Igreja Anglicana, dá iní­
cio à primeira Escola Dominical na cidade de 
Gloucester. A idéia não era nova pois tentativas seme­
lhantes de ministrar instrução moral e religiosa aos mais 
pobres no único dia da semana em que não estavam 
trabalhando tinham antecedentes já no século anterior. 
A proposta foi exitosa e em 1785 se formava em Lon­
dres a Sociedade Pró-Escola Dominical, que estendeu 
o movimento por todo o Império Britânico. 

1795 -Criação da Sociedade Missionária de Londres, 
de origem congregacionalista, mas que tinha a preten­
são de aglutinar esforços missionários dos evangélicos 
sem levar em conta suas igrejas particulares (denomi­
nações). 

1799 - Formação da Sociedade Religiosa de Tratados, 
também em Londres, com o objetivo de reunir os cris­
tãos, indistintamente, para a disseminação de literatu­
ra cristã. 

1804 - Fundação da Sociedade Bíblica Britânica e Es­
trangeira, com o propósito de imprimir e distribuir a 
Bíblia dentro e fora do país. 

1816 - Criada nos Estados Unidos a Sociedade Bíblica 
Americana, com os mesmos propósitos de sua con­
gênere britânica. 

1833 - Início do Movimento de Oxford, com a publi­
cação dos Tratados dos Tempos Modernos, que deu origem 
a um movimento anglo-católico no interior da Igreja 
Anglicana e que preconizava maior aproximação com 
a Igreja Católica Romana. 

1844 - Fundação em Londres da Associação Cristã de 
Moços (ACM) por iniciativa de George Williams, lei­
go congregacional. 

1846 - Criação, em Londres, da Aliança Evangélica, 
entidade proto-ecumênica, pois pretendia concentrar 
a força de significativos segmentos das diferentes igre­
jas protestantes e canalizá-la para os esforços missioná­
rios e outros empreendimentos. 

1857 - Criação, na Inglaterra, da Associação para a Pro-

4 

A Igreja de Cristo é a comunhão, 
a koinonia daquelas pessoas 
que um dia se sentiram 
misteriosamente constrangidas 
pelo Espírito a abraçar a proposta 
de vida apresentada por Jesus 

moção da Unidade da Cristandade, com anglicanos, 
católicos e ortodoxos gregos. 

1867 - Constituição, nos Estados Unidos, da Aliança 
Evangélica. 

1867 - !~auguração das Conferências de Lambeth, que 
se realizam desde então de dez em dez anos e reúnem 
todos os bispos da Comunhão Anglicana. 

1875 - Constituição da Aliança Mundial de Igrejas Re­
formadas (presbiterianas). 

1881 -Formação do Conselho Mundial Metodista, que 
até 1951 se denominava Conferência Ecumênica Me­
todista. 

1888 - Conferência Missionária em Londres, de cará­
ter internacional e interconfessional. 

1889 - Consolidação da União dos Velhos Católicos, 
de Utrecht, Holanda, que rompe com a Igreja Católica 
Romana por não aceitar os dogmas promulgados pelo 
Concílio Vaticano I em 1870. 

1890 - Conferência Missionária de Nova York , de na­
tureza internacional e interconfessional. Dela participa 
John R. Mott, leigo metodista de profunda inspiração 
ecumênica. 

1891 - Formação do Conselho Internacional Congre­
gacionalista. 

1894 -Fundação do ramo feminino da Associação Cristã 
de Moços. 

1895 - Fundada, na Suécia, durante a Conferência 
Escandinava de Estudantes Cristãos, a Federação Mun­
dial de Estudantes Cristãos. 

1895 - O papa Leão XIII institui a Novena de Pente­
costes para "acelerar a obra de reconciliação dos ir­
mãos separados". 

1900 - Fundação da Associação Internacional pelo Cris­
tianismo Liberal e pela Liberdade Religiosa. 

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/fevereiro de 2000 



1903 - Criação, no Brasil, da Aliança Evangélica. 

1905 - Formação da Aliança Batista Mundial. 

1910 - Realização da primeira grande Conferência 
Missionária Mundial em Edimburgo (Escócia), da qual 
participaram 1.200 delegados de 159 sociedades mis­
sionárias, em sua esmagadora maioria européias. 

1913 - Realização da Conferência sobre Missão na 
América Latina, em Nova York, Estados Unidos, 
auspiciada pelo Conselho da Conferência de Missões 
Estrangeiras dos Estados Unidos, que deu origem ao 
Comitê de Cooperação para América Latina (CCLA). 

1914- Fundação, em Constança (Alemanha), da Alian­
ça Universal pela Amizade Internacional através das 
Igrejas. 

1916 - Realização do Congresso Missionário do Pana­
má. Reuniu os representantes das sociedades mis­
sionárias norte-americanas atuantes na América Lati­
na para reafirmar o caráter de "campo missionário" do 
continente. Foi uma clara resposta à Conferência de 
Edimburgo, que havia considerado América Latina um 
continente cristão por ter sido evangelizado pela Igreja 
Católica Romana. 

1920 - Criação do Comitê Mundial dos Irmãos. 

1920 - O Patriarcado de Constantinopla propõe a cria­
ção de uma Liga de Igrejas. 

1921 - Formação do Conselho Missionário Internacio­
nal em Lake Mohonk (Nova York, Estados Unidos) . 

1921 a 1925 - Desenvolvem-se as "Conversações de 
Malinas" entre o abade Fernand Portal, lazarista, e o 
anglicano Lord Charles L. W. Halifax, sob os auspícios 
do cardeal Désiré Mercier e apoiadas, num primeiro 
momento, pelo papa Pio XI . 

1923 -Formação da Convenção (a partir de 1947 Fede­
ração) Luterana Mundial. 

1925 - Realização da Primeira Conferência do Movi­
mento Vida e Ação, realizada em Estocolmo, Suécia, 
sob a direção do arcebispo luterano de Uppsala, Nathan 
Séiderblom. 

1925 - Criação da Abadia Beneditina de Chevetogne, 
na Bélgica, dedicada ao estudo do monarquismo e da 
espiritualidade orientais, num esforço de promover a 
aproximação entre católicos e ortodoxos. Sua revista 
Irenikon será importante instrumento nesse esforço. 

1927 - Primeira Conferência que dá origem à Comis-

1948 - Constituição oficial do 
Conselho Mundial de Igrejas em 
sua primeira Assembléia na cidade 
de Amsterdam (Holanda), contando 
com a participação de 
representantes de 147 igrejas 

são de Fé e Ordem e que acontece em Lausanne, Suí­
ça, reunindo 400 delegados de 127 igrejas. 

1928 - O Conselho Missionário Internacional promo­
ve a Conferência de Jerusalém. Pela primeira vez par­
ticipa um pastor brasileiro, o presbiteriano Erasmo 
Braga. 

1930 - Constituição da Convenção Mundial das Igre­
jas de Cristo (reúne as Igrejas Discípulos de Cristo). 

1935 - Nova formulação da oração interconfessional 
pelo padre Paul Couturier dando uma dimensão uni­
versal à Semana de Oração pela Unidade proposta em 
1908 pelo sacerdote anglicano estadunidense Paul J. 
Watson. Este mais tarde se converte ao Catolicismo. 

1937 - Conferência Mundial de Vida e Ação realiza-se 
em Oxford, Inglaterra, pronunciando-se em favor da 
criação de um Conselho Ecumênico de Igrejas. 

1937 - Realização da Segunda Conferência mundial de 
Fé e Ordem em Edimburgo (Escócia), quando se con­
solida a idéia da necessidade da fusão dessa comissão 
com o movimento paralelo de Vida e Ação. 

1938 - O Comitê dos Quatorze (sete representantes do 
Movimento de Vida e Ação e sete representantes da 
Comissão de Fé e Ordem) se reúne em Utrecht 
(Holanda) com líderes de igrejas para redigirem a Cons­
tituição do Conselho Mundial de Igrejas (em forma­
ção). A data escolhida para a sua primeira assembléia 
foi agosto de 1941. 

1938- Realiza-se a Conferência de Madras (Índia), pro­
movida pelo Conselho Missionário Internacional. 

1946 - Fundação do Instituto Ecumênico de Bossey, 
nos arredores de Genebra, Suíça. 

1947 - O Conselho Missionário Internacional realiza a 
Terceira Conferência em Whitby, Inglaterra. 

1948 - Constituição oficial do Conselho Mundial de 
Igrejas em sua primeira Assembléia na cidade de 

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRE SENÇA 
Janeiro/ fevereiro de 2000 

5 



Amsterdam (Holanda), contando com a participação 
de representantes de 147 igrejas. 

1949 - Início de encontros ecumênicos não-oficiais e 
reservados entre católicos e não-católicos, organizados 
pelo padre dominicano Christophe:Jean Dumont, di­
retor do Centro de Estudos lstina, de Paris. 

1949 - Publicação da carta do Santo Ofício Ecclesia 
Sancta, pela qual a Igreja Católica modifica sua atitude 
em relação ao movimento ecumênico, declarando que 
se trata de um movimento "inspirado pelo Espírito San­
to e fonte de alegria no Senhor para os filhos da verda­
deira Igreja." 

1952 - Realização da Quarta Conferência do Conselho 
Missionário Internacional em Willigen, Alemanha. 

1952 -A Comissão de Fé e Ordem realiza conferência 
em Lund, Suécia. 

1954 - Realização da Segunda Assembléia do Conse­
lho Mundial de Igrejas em Evanston, Estados Unidos. 

1957/58- Realização da Quinta Conferência do Con­
selho Missionário Internacional, em Gana. 

1959 - O papaJoão XXIII anuncia a convocação do 
Concílio Vaticano II para a renovação (aggiornamento) 
da Igreja e abertura ao Ecumenismo e ao mundo. 

1960 - Criação, pelo papa João XXIII, do Secretariado 
Romano para a Unidade dos Cristãos. 

1961 - Criada a Junta Latino-Americana de Igreja e 
Sociedade (ISAL), com sede em Montevidéu, Uruguai. 

1963 - Realização da Terceira Assembléia do Conse­
lho Mundial de Igrejas em Nova Delhi, Índia. Nesta 
ocasião, o Conselho Missionário Internacional se inte­
gra ao CMI. 

1963 -A Divisão de Missão Mundial e Evangelismo do 
CMI (ex-Conselho Missionário Internacional) realiza 
a Conferência sobre Missão no México. 

1963 - A Comissão de Fé e Ordem realiza conferência 
em Montreal, Canadá. 

1963- Início da publicação em Montevidéu, Uruguai, 
da Revista Cristianismo y Sociedad, de caráter ecumêni­
co e porta-voz de ISAL. 

1964 - Promulgação pelo papa Paulo VI do decreto 
conciliar sobre Ecumenismo, Unitatis Redintegratio. 

1965 - Criação do Grupo de Trabalho Conjunto entre 
o Vaticano e o Conselho Mundial de Igrejas. 

6 

1965 - Criação, no Rio de Janeiro, do Centro Evangé­
lico de Informação (CEI) . 

1965 - Criação do Programa conjunto entre o CMI e o 
Vaticano, conhecido sob a sigla SODEPAX (Comissão 
para a Sociedade, o Desenvolvimento e a Paz) que fi­
naliza suas atividades em 1980. 

1966 - O CMI promove uma conferência sobre Ajuda 
ao Desenvolvimento em Swanwick, Inglaterra. 

1966 - O CMI promove em Genebra, Suíça, a Confe­
rência sobre Igreja e Sociedade. 

1967 - Publicação da primeira parte do Diretório Ecu­
mênico elaborado pelo então Secretariado Romano 
para a Unidade. 

1967 - A Comissão de Fé e Ordem realiza conferência 
em Bristol, Inglaterra. 

1968 - Realização da Quarta Assembléia do Conselho 
Mundial de Igrejas em Uppsala, Suécia. 

1968- Representantes do Vaticano (doze teólogos) pas­
sam a participar dos trabalhos da Comissão de Fé e 
Ordem do CMI. 

1968 - A Divisão de Missão Mundial e Evangelismo 
realiza Conferência sobre Missão em Uppsala, Suécia. 

1968 - O Centro Evangélico de Informação assume 
dimensões ecumênicas e passa a se denominar Centro 
Ecumênico de Informação (CEI). 

1969 -O papa Paulo VI faz visita oficial à sede do Con­
selho Mundial de Igrejas em Genebra, Suíça. 

1970 - Publicação da segunda parte do Diretório Ecu­
mênico elaborado pelo Secretariado Romano para a 
Unidade. 

1970 - O CMI promove Conferência sobre Ajuda ao 
Desenvolvimento em Montreaux, Suíça. 

1971 - A Comissão de Fé e Ordem realiza conferência 
em Louvain, Bélgica. 

1974 - A Divisão de Missão Mundial e Evangelismo 
realiza Conferência Missionária em Bangcoc, Tailândia. 

1974 - O CMI promove Conferência sobre Igreja e 
Sociedade em Bucarest, Romênia. 

1974 -A Comissão de Fé e Ordem realiza conferência 
em Accra, Gana. 

1974- O Centro Ecumênico de Informação, do Rio de 
Janeiro, amplia suas atividades e se transforma no Cen-

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/fevereiro de 2000 



1982 - Constituído em forma 
definitiva o Conselho Latino­
Americano de Igrejas (Clai) em 
Huampaní, Peru 

tro Ecumênico de Documentação e Informação 
(CEDI) . 

1974 - Criada em Salvador, Brasil, a Coordenadoria 
Ecumênica de Serviço (Cese), patrocinada por algu­
mas igrejas protestantes e a Igreja Católica. 

1974- Reorganização dos esforços ecumênicos desen­
volvidos por ISAL, instituição desbaratada pela repres­
são político-militar, com a criação de um organismo 
substituto denominado Ação Social Ecumênica Lati­
no-Americana (ASEL). 

1975 - Realização da Quinta Assembléia do Conselho 
Hundial de Igrejas em Nairóbi, Quênia. 

1975- Criado em San José, Costa Rica, o Departamen­
to Ecumênico de Investigações (DEI). 

1977 - O CMI promove encontro internacional sobre 
o Diálogo com outras Religiões em Chiang Mai, 
Tailândia. 

1978 -A Comissão de Fé e Ordem realiza conferência 
em Bangalore, Índia. 

1978 -Realização da Conferência de Oaxtepec, Méxi­
co, para a constituição do Conselho Latino-America­
no de Igrejas (Clai), em formação . 

1979 - O CMI promove conferência sobre Igreja e So­
ciedade no Massachusetts Institute ofTechnology (MIT) 
em Cambridge, Estados Unidos. 

1980 - Criação do Conselho Nacional de Igrejas Cris­
tãs (Conic) no Brasil. 

1980 -A Comissão de Missão Mundial e Evangelismo 
realiza Conferência sobre Missão em Melbourne, Aus­
trália. 

1982 - A Comissão de Fé e Ordem realiza conferência 
em Lima, Peru. 

1982 - Constituído em forma definitiva o Conselho 
Latino-Americano de Igrejas (Clai) em Huampaní, 
Peru. 

1983 - Realização da Sexta Assembléia do Conselho 
Mundial de Igrejas em Vancouver, Canadá. 

1984- O papa João Paulo II visita oficialmente a sede 
do Conselho Mundial de Igrejas em Genebra, Suíça. 

1985 - A Comissão de Fé e Ordem realiza conferência 
em Stavanger, Noruega. 

1986 - O CMI promove conferência sobre Ajuda ao 
Desenvolvimento em Larnaka, Chipre. 

1986- Realização da jornada Mundial de Oração pela 
Paz, em Assis, Itália. Reuniu os principais líderes religi­
osos do mundo, convocados pelo papa João Paulo II. 

1987 - O CMI promove conferência sobre Comunida­
de e Partilha em El Escorial, Espanha. 

1988 - Criado em São Paulo, Brasil, o Centro Ecumê­
nico de Serviços à Evangelização e à Educação Popu­
lar (Cesep). 

1988 - Realizada a Segunda Assembléia do Conse­
lho Latino-Americano de Igrejas (Clai) em lndaia­
tuba, Brasil. 

1989 - A Comissão de Missão Mundial e Evangelismo 
realiza Conferência sobre Missão em San Antonio, Es­
tados Unidos. 

1989- O papa João Paulo II transforma o Secretariado 
para a Unidade dos Cristãos em Conselho Pontifício 
para a Promoção da Unidade. 

1989 -A Comissão de Fé e Ordem realiza conferência 
em Budapest, Hungria. 

1990 - O CMI promove a Conferência sobre Justiça, 
Paz e Integridade da Criação em Seul, Coréia. 

1991 - Realização da Sétima Assembléia do Conselho 
Mundial de Igrejas em Camberra, Austrália. 

1993 - A Comissão de Fé e Ordem realiza conferência 
em Santiago de Compostela, Espanha. 

1994- Realização da Primeira jornada Ecumênica, em 
Mendes, Brasil, convocada por KOINONIA Presença Ecu­
mênica e Serviço, com o apoio do Conic, da Cese, do 
Clai e do CMI. 

1995 - Realização da Terceira Assembléia do Conse­
lho Latino-Americano de Igrejas (Clai), em Concepción, 
Chile. 

1996 - A Comissão de Missão Mundial e Evangelismo 
realiza conferência sobre missão em Salvador, Brasil. 

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/fevereiro de 2000 

7 



1997 - Realização da Conferência Missiológica de San 
José, Costa Rica, promovida pelo CCLA, do Conselho 
Nacional de Igrejas dos Estados Unidos e em coopera­
ção com o Clai e com o Conselho Caribenho de Igre­
jas. Essa conferência, de certo modo, celebrava o 80° 
aniversário do Congresso do Panamá. 

1998 - Realização da Oitava Assembléia do Conselho 
Mundial de Igrejas, em Harare, Zimbabwe. 

Bibliografia 

BOSCH, Navarro. Para Compreender o Ecumenismo. São Pau­
lo: Ed. Loyola, 1995. 

Ecuc/opedie du Protestantisme. Ed. du Cerf/Paris- Ed . Labor 
et Fides/Genebra, 1995. 

SANTA ANA, Julio. Ecumenismo e Libertação. Petrópolis: Ed. 
Vozes, 1987. 

8 SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/fevereiro de 2000 



O DOM 'DA UNIDADE: 
PASSOS ECUMÊNICOS DA IGREJA , 

CATOLICA ROMANA 

Jorge Atilio Silva Iulianelli 

Para compreender o que significa ecumenismo para a 
Igreja Católica Romana será necessário darmos alguns 
passos. A caminhada com vistas à unidade dos cristãos, 
iniciada nas igrejas protestantes, especialmente no sé­
culo XX, levou a constituir o Movimento Ecumênico, 
com os seus três rios de origem: o movimento missio­
nário, a discussão doutrinal e teológica, e o movimento 
de ação social. Estes três movimentos desembocaram 
na formação do Conselho Mundial de Igrejas, em 1948. 
Para que isso acontecesse muitos momentos anteriores 
foram necessários. E o primeiro deles foi o reconheci­
mento do escândalo da divisão dos cristãos. A chaga 
da divisão dos cristãos, não em vistas da pluralidade e 
pluriformidade do cristianismo, mas em função das dis­
putas eclesiásticas. 

A Igreja Católica Romana compreendeu, especial­
mente após o Concílio Vaticano II, a importância do 
movimento ecumênico para o testemunho vivo da fé 
cristã na sociedade moderna. O mundo no século XX 
foi marcado por duas guerras mundiais, fratricidas. 
Nelas os cristãos estavam envolvidos, e, por omissão 
ou culpa, permitiram, entre outras coisas, o massacre 
dos judeus. As campanhas militares dos Estados Uni­
dos, especialmente contra os países asiáticos, no clima 
da Guerra Fria, sempre contaram com a presença de 
capelães militares para abençoar as tropas que se envi­
avam para combater o "perigo vermelho". Em muitos 
momentos, e de muitas formas, a desunião dos cristãos 
foi (é) uma contribuição para a manutenção dos siste­
mas criadores de desigualdade, para a consumação da 
cultura da morte que grassa em nosso século. 

O escândalo da desunião se contrapõe ao princípio 
evangélico: "Que todos sejam um, para que o mundo 
creia" Qoão 17.21). Não que a comunidade cristã, em 
algum momento da história do cristianismo, tenha so­
brevivido sem conflitos internos, os mais diversos. É 
verdade que, durante o primeiro milênio do cristianis-

mo, não se conheceu uma pluriformidade desunida do 
cristianismo, do que são testemunhos os concílios ecu­
mênicos. Porém, desde 1054, com o Cisma do Orien­
te, que dividiu o cristianismo numa face Ocidental, la­
tina, e noutra Oriental, bizantina, a pluriformidade e 
pluralidade do cristianismo teve a colegialidade aba­
lada. 

No século XVI houve o segundo grande terremoto. 
Provocado pela necessidade de reformas internas no 
cristianismo ocidental, movimento sentido a partir do 
século XI, com a reformulação do monaquismo que se 
insurgia contra o enriquecimento ilícito dos prelados e 
o afastamento do cristianismo de seus princípios 
normativos. No século XIII são, também, testemunhas 
deste empenho a formação das ordens mendicantes, 
como os dominicanos e franciscanos. Em 1511, um 
monge agostiniano, da Alemanha, com os príncipes 
alemães, se insurge contra os desmandos e desorienta­
ções que o cristianismo ocidental seguia. Nasce com 
Martinho Lutero o grande processo da Reforma Pro­
testante do cristianismo ocidental. 

Segundo a filósofa judia Hannah Arendt, a Reforma 
é um do eventos de época que marcam o surgimento 
da modernidade. Com a Reforma, ela afirma em sua 
obra A condição humana, o cristianismo e o Ocidente 
têm abalada a fé dogmática, a dúvida está instaurada. 
Ainda mais, a capacidade humana de questionar está 
elevada a um grau superior, as autoridades e tradições 
não se podem opor ao esforço humano por um conhe­
cimento melhor da Verdade. A Reforma, portanto, 
transforma não só o cristianismo, mas impacta a 
autocompreensão do Ocidente (europeu). 

O escândalo da divisão é o chão do qual brota a 
pergunta: Como vamos dar testemunho autêntico de 
Jesus Cristo se não somos um? Como o mundo poderá 
crer? Teremos que enfrentar as palavras do juízo de 
Gandhi: "Li o Evangelho e me apaixonei pelo Cristo. 

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRE SENÇA 
Janeiro/ fevereiro de 2000 

9 



Olhei o cristianismo e me decepcionei com os cristãos." 
O cristianismo deve ser uma possibilidade de confir­
mar e não de negar a paixão pelo Cristo. Um cristia­
nismo desunido é um escândalo. É a partir do escânda­
lo que deveremos entender os passos (e passos) da Igreja 
Católica Romana rumo ao ecumenismo. 

Os processos históricos sempre permitem que note­
mos os sinais do Reino, aquelas manifestações nas quais 
o Senhor da História se faz presente. Podemos dizer, 
parafraseando Paul Tillich, que assim como o princí­
pio protestante está mais presente na sociedade secu­
lar que nas igrejas, os sinais do Reino também. Não 
digo com isso que nas igrejas não se manifestem os si­
nais, afirmo que é no mundo (e as igrejas estão no 
mundo) que a graça se sobrepuja em sinais da 
gratuidade de Deus com a humanidade. Poderíamos 
fazer um esforço por enumerar quais são esses sinais 
no nosso tempo, talvez conseguíssemos uma ou outra 
relação de eventos. Todavia, é mais importante, para 
os fins que o texto se propõe, indicar apenas um des­
tes. O ecumenismo é, indubitavelmente, um sinal do 
Reino. 

O ecumenismo é fruto da pressão das sociedades 
em função da presença difusa (e confusa) dos cristãos, 
especialmente os protestantes, em áreas de missão. 
Como as sociedades poderiam acreditar num anúncio 
de uma Boa-Nova de irmãos tão divididos? Como crer 
num único Senhor diante de irmãos que disputam es­
paço para a pregação e a solidariedade (quando esta 
última existia). Não é porque as igrejas reconhecem a 
necessidade evangélica da unidade que o ecumenismo 
é procurado, mas porque as sociedades não admitem o 
cristianismo dividido. Esta foi a explicação que os pri­
meiros arautos do ecumenismo se ofereciam. Há, além 
dessa, outra questão: o imperialismo. 

O s decursos históricos são cercados de ambigüida­
des. No início do século XX havia um processo de ex­
pansão neocolonial marcadamente anglo-saxão. Ocor­
re que na América Latina fazia eco a Doutrina Monroe, 
de finais do século XIX ("a América para os america­
nos"), e 3/5 do planeta eram protetorado da Coroa bri­
tânica. A África começava a ser "partilhada" pelos eu­
ropeus, que não se preocupavam com os interesses e 
os direitos das populações tradicionais, do norte ao sul 
a África foi conspurcada por este ato de lesa-majesta­
de. Estourava, em 1907, a revolução comunista na 
Rússia. A Ásia não aparecia mais como uma área de 
interesse dos ocidentais e isso repercutia num avanço 
do Japão. 

O imperialismo era essa presença forte das nações 
européias e dos Estados Unidos da América procuran-

10 

Não é porque as igrejas 
reconhecem a necessidade 
evangélica da unidade que o 
ecumenismo é procurado, mas 
porque as sociedades não 
admitem o cristianismo dividido 

do controlar os destinos mundiais de acordo com os 
interesses que lhes eram próprios. Não obstante a dis­
puta teórica entre marxistas e Schumpeter sobre o ca­
ráter pacifista ou não do capitalismo, o que importa é 
ressaltar que o processo imperialista contemporâneo 
foi profundamente belicoso. Ainda está por se contar o 
massacre que sofreu a África e os povos indígenas da 
América Latina no período de 1850-1950. Quer o im­
perialismo seja fruto do subconsumo (Rosa de Lu­
xemburgo), quer das paixões nacionalistas (Schum­
peter), os frutos da árvore do mal são inegáveis. Acres­
ce-se ainda o fato de historiadores traçarem um curso 
do imperialismo que vai de 1807 ao pós-segunda guer­
ra mundial. 

As igrejas, também a Igreja Católica Romana, acom­
panharam o expansionismo econômico-político das 
nações européias e, também, dos Estados Unidos. No 
mais das vezes "abençoaram" o papel civilizador que 
desempenhavam os irmãos do Norte, procurando ba­
nir as "trevas do mal" presentes nas religiões dos nati­
vos. Este ideal de "embranquecimento modernizador" 
levou, na América Latina, durante a implantação dos 
estados liberais, à dizimação dos povos indígenas, para 
que as áreas fossem ocupadas por imigrantes europeus, 
sobretudo. Para que essa missão se cumprisse na Amé­
rica Latina eram enviados missionários católicos a fim 
de dissuadir a presença das populações indígenas, isto 
não sendo aceito eram enviadas as missões militares 
com o fito de destruir a presença do "inimigo". 

É nesse contexto que se dá a pergunta pela unidade 
dos cristãos. Muitos cristãos se viam incomodados por 
estar participando direta ou indiretamente desse pro­
cesso. Ficava, entretanto, muito ev idt"nl c que a missão 
cristã não se adequava a uma di sp11 L1 por novos fiéis 
para cada uma das denominaçües. Eram menos im­
portantes os elementos que deram origem à diversida­
de das denominações e igrejas que a unidade dos cris­
tãos. Desafortunadamente essa não era uma preocupa­
ção, no início do século XX, para a Igreja Católica 
Romana. 

Nossa reflexão deve se dar por seis etapas. 

SUPLEMENTO ESPE CIAL DE TEMPO E PRE SENÇA 
Janeiro/fevereiro de 2000 



A. A que precede ao Vaticano II. Consiste em vári­
os esforços pessoais e de grupos em favor da unidade 
dos cristãos. 

B. A proposta do Vaticano II, sobretudo no Decreto 
Unitatis Redintegratio (Reintegração da Unidade), no qual 
estão estabelecidos os princípios do ecumenismo cató­
lico-romano. Cabe neste segundo ponto abordar a cria­
ção de diversas comissões mistas de diálogo que têm 
trabalhado desde então. 

C. O pontificado de João Paulo II, no qual temos 
três documentos muito importantes: Diretório Ecuméni­
co (1993), Carta Apostólica Orienta/e Lumen (Luz do 
Oriente, 1994), Carta Encíclica Ut Unum Sint (Para que 
todos sejam um, 1995). 

D. A repercussão na América Latina, especialmente 
com o que está registrado nos documentos de Puebla e 
de Santo Domingo. 

E. A significação especialmente dos documentos 
Diretrizes para a Ação Evangelizadora ( 1995-1998) e For­
mação Ecuménica. Neste ponto é importante enfatizar a 
participação da Igreja Católica Romana no Conselho 
Nacional de Igrejas Cristãs e na Coordenadoria Ecu­
mênica de Serviço. 

F. Por último a questão do "ecumenismo de base" 
no Brasil e na América Latina. 

A. Caminhando rumo ao Vaticano II Os erros his­

tóricos são muitos e mútuos. As inquisições católico­
romanas e protestantes provocaram inúmeras vítimas 
em todos os continentes. Na América Latina as 
inquisições portuguesa e espanhola foram extremamen­
te violentas. Na verdade, na América Latina se dava 
ainda outra tensão: entre os que estavam comprometi­
dos com o Deus da Vida e a defesa dos "outros cristos" 
dos "cristos das américas", os que opunham a vida ao 
ouro (Bartolomé de las Casas, por exemplo) e os que 
se aliavam ao projeto colonial. Os aliados do projeto 
colonial entendiam como missão a conversão da alma 
dos indígenas e dos africanos ao projeto branco-colo­
nizador, eles eram peças (escravos) e para se salvar de­
veriam ser submissos aos seus senhores. 

Os outros, que se aliavam ao projeto do Deus da 
Vida, da defesa das vítimas, porque Jesus foi vítima tam­
bém, se confrontavam com o projeto colonial. O pro­
jeto colonialista foi, de certa forma, vitorioso. Embora 
o cristianismo, em algumas versões do catolicismo po­
pular, tenha resguardado a experiência do compromisso 
dó Deus da Vida. As festas e a convivibilidade inspira­
das pelo Deus da Vida permanecem vivas ainda hoje . 
Por isso, na América Latina, o cristianismo se confron-

tou, tanto no catolicismo como no protestantismo, com 
o desafio da defesa da vida. 

Na Alemanha, em 1822, o teólogo católico Jean 
Adam Mohler estudou teologia com o mestre protes­
tante Neander. Mohler teve uma formação que influen­
ciou diversas gerações de teólogos católicos. De certa 
forma, pode-se dizer que a obra de Mohler é um trata­
do de ecumenismo. 

Na Inglaterra, Newman, líder de um movimento 
anglicano pela unidade, chamado movimento de 
Oxford, filiou-se à igreja católico-romana. No entanto, 
os outros participantes anglicanos do movimento de 
Oxford mantiveram com ele fortes diálogos sobre a 
questão da unidade. Esse movimento, do século XIX, 
gerou no século XX a profunda amizade entre o 
anglicano Lord Hallifax e o cardeal Mercier. 

Em 1895 Leão XIII propôs, na novena que antece­
de Pentecostes, que a dedicassem à oração pela unida­
de. Em 1910 os ministros anglicanos Paul Spencer e 
Paul Watson sugeriram a Pio X uma Semana Anual de 
Oração pela Unidade. Ainda não era uma oração cele­
brada em comum pelos cristãos, mas era um esforço 
das várias famílias cristãs em busca da unidade. Em 
1935, o padre Couturier propunha que a oração acon­
tecesse em comum. 

Houve a criação de Congregações Religiosas devo­
tadas à unidade e ao diálogo inter-religioso, como as 
Congregação Feminina Filhas de Sion, responsável pelo 
diálogo cristão-judaico, e a consagração à oração pela 
unidade do Mosteiro Beneditino de Chevetogne (Bél­
gica, 1925), especialmente entre católicos latinos e or­
todoxos. Em 1952, João XXIII criou o Secretariado 
para a Unidade dos Cristãos. 

Durante todo esse período houve muitas tensões. 
Quando da criação do Conselho Mundial de Igrejas o 
papa proibiu expressamente a participação dos católi­
cos. As diversas questões de ordem doutrinária (tais 
como a compreensão do batismo - justificação pelo 
batismo; da eucaristia- consubstanciação, presença real 
e memorial; a mariologia; o primado ... ) e de ordem 
disciplinar (hierarquia e ministérios, por exemplo) im­
pediram um maior avanço no diálogo. 

B. Vaticano II: o sopro do Espírito 
que "bagunça" tudo O Concílio do Vaticano II foi 

um esforço ecumênico do papaJoão XXIII, Giovani 
Roncalli. O cardeal Roncalli possuía uma forte vivên­
cia ecumênica e de diálogo inter-religioso. Na Alema­
nha nazista ele cooperou, por meio da Nunciatura, para 
salvar muitos judeus, emitindo documentos para estran-

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/fevereiro de 2000 

1 1 



geiros. Possuía o hábito de orar com pastores de outras 
denominações cristãs. Quis o Concílio Ecumênico, não 
apenas porque participaram bispos representando toda 
a igreja romano-católica espalhada pelo mundo, mas 
também porque contou com 28 participantes observa­
dores das outras igrejas cristãs, ocidentais e orientais. 

Quase todos os documentos conciliares têm caráter 
ecumênico- excetuam-se os de caráter disciplinar, tais 
como Christus Dominus, sobre o episcopado; ou 
Presbyterorum Ordinis, sobre o sacerdócio. Porém, já a 
Constituição Dogmática Lumen Gentium (Luz dos Po­
vos), sobre a Igreja, possui uma forte ênfase ecumêni­
ca. Afirma o documento no seu famoso número 15: 

"Por muitos títulos a Igreja (Católica Romana) sabe-se 
ligada aos batizados que são ornados com o nome de cris­
tão, mas não professam na íntegra a fé ou não guardam a 
unidade da comunhão sob o sucessor de Pedro. Muitos 
deles honram a Sagrada Escritura como norma de fé e de 
vida. Mostram sincero zelo religioso. Crêem com amor 
em Deus Pai Onipotente e em jesus Cristo Filho de Deus 
Salvador. São assinalados pelo batismo no qual se unem 
a Cristo. E até reconhecem e aceitam outros sacramentos 
nas próprias Igrejas ou comunidades eclesiásticas. Não 
poucos dentre eles possuem mesmo o Episcopado, cele­
bram a Sagrada Eucaristia e cultivam a piedade para com 
a Virgem Mãe de Deus. Acresce a comunhão das orações 
e outros benefícios espirituais. Temos até com eles certa 
união verdadeira no Espírito Santo, que também neles 
opera com Seu poder santificante por meio de dons e 
graças, tendo fortalecido a alguns deles até a efusão do 
sangue( ... ) " 
Desta maneira, há um reconhecimento da presença 

do Espírito na vida das Igrejas e Comunidades Ecle­
siais cristãs, não-católicas. Tanto o documento sobre a 
Igreja, como o documento sobre ecumenismo levaram 
dois anos para serem aprovados. Foram muitas as dis­
cussões. Nesta primeira parte do número 15 se reco­
nhecem os diversos sinais de eclesialidade das outras 
igrejas cristãs. É verdade que o critério de eclesialidade 
está dado sob a forma da organização da Igreja Católi­
ca Romana. Entretanto, há um esforço em perceber 
que os sinais da Igreja, que são dons de Deus, são maio­
res que a Igreja Católica Romana e, ainda mais, mes­
mo a Igreja, com os seus sinais de santidade, unidade, 
catolicidade (universalidade) e santidade, não é o Rei­
no. As igrejas vivem os sinais da Igreja e sinalizam o 
Reino. 

Isto explica que, em seguida, o número 15 afirma 
ser o caminho da unidade a conformação de uma só 
Igreja, um só rebanho e um só pastor. É muito impor­
tante que na Constituição Dogmática a questão ecumê-

12 

Quando da criação do Conselho 
Mundial de Igrejas o papa proibiu 
expressamente a participação 
dos católicos 

nica apareça. É uma expressão teológica que demons­
tra não existir apenas uma preocupação pastoral. O 
caminho para o ecumenismo, conforme a Igreja Cató­
lica, passa por ela mesma. Isto explica porque o Docu­
mento sobre ecumenismo se chama Unitatis Redintegratio 
(UR). Para a igreja Católica Romana houve uma rup­
tura com ela. Esta é a leitura da História da Igreja (do 
cristianismo) feita. É óbvio que tal leitura não necessa­
riamente é aceita pelas outras igrejas cristãs. 

Há ainda outro elemento importante. As outras co­
munidades eclesiais e igrejas são as da Reforma euro­
péia, e os desdobramentos destas (como os metodistas, 
por exemplo) e as igrejas orientais. E o movimento 
pentecostal, um dos maiores fenômenos cristãos do 
século XX? São considerados geralmente como seitas. 
E se faz ecumenismo com seitas? Não era isto que pen­
savam os padres conciliares. Muito embora isto tenha 
mudado depois. Veja-se, por exemplo, a existência de 
comissões teológicas bilaterais entre católico-romanos 
e pentecostais. Vale notar que recentemente, em 1998, 
se deu um diálogo bilateral entre católicos e pentecos­
tais, em Quito, Equador, promovido pelo CELAM, 
quer contou com a participação do Conselho Latino­
Americano de Igrejas. 

Mas, vejamos algumas das principais linhas do do­
cumento UR: 

Destaca a divisão das igrejas como uma contradição 
aberta à vontade do Cristo. Ressalta que o movimento 
ecumênico, do século XX, é fruto do esforço das igre­
jas cristãs e comunidades eclesiais não-católicas: 

" Muitos homens, por toda parte, sentiram o impulso desta 
graça. E também, por obra do Espírito Santo, surgiu, en­
tre nossos irmãos separados, um movimento sempre mais 
amplo para restaurar a unidade de todos os cristãos." 
(Proêmio) 
A unidade da Igreja e o movimento ecumênico, em 

prol dessa unidade, é graça e mistério. É um dom que 
o Espírito oferece a todos os cristãos. O esforço dos 
irmãos separados na constituição do Movimento Ecu­
mênico é reconhecido como um bem para toda a Igre­
ja. É fruto do esforço de cristãos não católico-romanos. 
Trata-se de um gesto de humildade, de um treinamen­
to de não-arrogância. Isso abre portas: reconhecer os 
passos que os outros já ofereceram na caminhada, in­
dicando a direção, é importante. 

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/fevereiro de 2000 



Os princípios católicos do ecumenismo 
O título já nos remete a um plano muito direto desta 
parte: a proposta da Igreja Católica Romana ao 
ecumenismo. Se o proêmio reconhece que outros ofe­
receram a direção, este capítulo trata da direção que a 
Igreja Católica Romana considera melhor. 

Resumo: Cristo, que veio para remir todo o gênero hu­

mano, orou pela unidade "para que o mundo creia" (João 

17.21). Na Eucaristia a Igreja se faz una e pela força do 

Espírito o amor unifica os discípulos. A unidade da Igre­

ja é a do Corpo Místico, no qual há a comunhão dos fiéis 

e a unidade de todos em Cristo, é o Espírito Santo o prin­

cípio da unidade da Igreja. Pelo Espírito a Igreja se esta­

beleceu no mundo como anunciadora da Boa Nova para 

todo o gênero humano, e nela Pedro exerce o ministério 

da unidade. A Igreja tem como modelo de unidade a Trin­

dade. A Igreja, que é una, desde os primórdios teve ci­

sões. Os filhos da igreja Católica reconhecem nos cris­

tãos batizados nas Comunidades separadas irmãos no 

Senhor. De certa forma, essas Comunidades separadas 

participam da unidade com a Igreja católica. As Comuni­

dades separadas possuem os bens que edificam e vivifi­

cam a Igreja: Palavra de Deus, vida de graça, fé, esperan­

ça, caridade. Os irmãos separados realizam ações sacras 

que podem produzir a vida da graça, abrindo caminhos 

para a salvação. Embora deficientes, o Espírito Santo uti­

liza as Comunidades separadas como meio de salvação. 

Porém, apenas a Igreja católica pode possibilitar atingir a 

plenitude dos meios da salvação. "Por 'Movimento ecu­

mênico' se entendem as atividades e iniciativas suscita­

das e ordenadas em favor das várias necessidades da Igreja 

e oportunidades dos tempos, no sentido de favorecer a 

unidade dos Cristãos." Os caminhos do Movimento ecu­

mênico são a eliminação de palavras, juízos e ações que 

não correspondam à verdade das Comunhões não católi­

cas e o diálogo entre peritos que conduz ao trabalho de 

renovação e de reforma. É distinto o esforço em prol da 

plena comunhão católica e o esforço ecumênico, embora 

não sejam opostos. A plena unidade é prejudicada pelas 

divisões. Por isso, se recomenda que os Bispos promo­

vam e dirijam as ações ecumênicas dos fiéis. (Cap. 1) 

O centro do primeiro capítulo está no reconheci­
mento do que é, para a Igreja Católica Romana, o mo­
vimento ecuménico: o favorecimento da unidade dos 
Cristãos. Que o caminho do diálogo dos peritos seja 
acentuado não indica muita coisa ainda. A indicação 
da quebra dos preconceitos é fundamental . Não há di­
álogo sem uma apreciação serena da verdade do ou­
tro, do modo de se mostrar que o outro possui. Por 
isso, é enfatizada a necessidade de reconhecer os dons 
do Espírito presentes nas Comunidades separadas. A 

separação é pecado, mas as Comunidades separadas 
são meios de transmissão da graça, queridos por Deus, 
sinais do Espírito. · 

A prática do ecumenismo 

O segundo capítulo oferece um conjunto de práticas 
ecuménicas fruto das experiências dos padres concilia­
res. A própria renovação da Igreja Católica Romana 
era uma experiência ecuménica necessária, mas, tam­
bém, a conversão pessoas, a oração comum, o inter­
conhecimento dos irmãos, o ensino ecuménico, espe­
cialmente da Teologia, a explicação e a expressão da 
doutrina da fé e a intercooperação. 

Resumo: Fiéis e pastores estão convocados a instaurar a 

união dos cristãos, conforme os dons de cada um. A Igre­

ja é chamada a se renovar permanentemente, para reen­

contrar as próprias fontes e se corrigir. Os movimentos 

bíblico, litúrgico, a atividade social e outros ·são cami­

nhos dessa renovação que permitem o progresso do 

ecumenismo. A conversão pessoal é fundamental para o 

ecumenismo porque todos somos chamados a nos supor­

tar mutuamente (Cf. Efésios 4.1-3). Pois somos responsá­

veis pelo pecado da separação (!João 1.10) . Os católicos 

devem se reunir para orar pela unidade da Igreja, e em 

ocasiões particulares orar com os cristãos pela unidade. 

E a intercomunhão deve ser vista como um meio para a 

unidade apenas sob certas circunstâncias e sob a pruden­

te orientação dos bispos. É necessário que se conheça a 

mente dos irmãos separados, num diálogo de igual para 

igual. As disciplinas teológicas e históricas devem ser en­

sinadas numa perspectiva ecumênica, especialmente aos 

futuros pastores. E, no trabalho missionário, o conheci­

mento dos Cristãos separados presentes nas áreas de mis­

são será frutífero para o apostolado. Não se deve buscar 

um "irenismo" na exposição da fé, tentando pacificar à 

força as diferenças. A fé católica deve ser explicada pro­

funda e claramente, com fidelidade à doutrina da Igreja. 

Porém, sem levantar polêmicas inúteis e lembrando que 

existe uma "hierarquia de verdades". Todos os católicos 

devem se empenhar em cooperar com os irmãos separa­

dos especialmente no campo social. Essa cooperação deve 

contribuir para a valorização da dignidade da pessoa hu­

mana, promoção do bem e da paz, aplicação social do 

Evangelho, incentivar o espírito cristão nas ciências e nas 

artes e lutar contra os males da nossa época (fome, cala­

midades, analfabetismo, pobreza, déficit habitacional, e 

distribuição dos bens). (Cap. 2) 

A prática ecuménica é fruto da experiência em vista 
da unidade. No movimento ecuménico capitaneado 
pelo Conselho Mundial de Igrejas houve a convergên­
cia dos movimentos de Vida e Ação, Fé e Ordem, e 

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/fevereiro de 2000 

13 



Vida e Missão. Aqui, na exposição das práticas há ele­
mentos dessas três tendências: espiritualidade e 
apostolado; teologia; e missão. Há uma abertura para 
o Evangelho social, a aplicação do Evangelho aos pro­
blemas (males) de nossa época. Os cristãos não podem 
ficar passivamente observando o desdobrar da história 
da humanidade. Eles, como participantes do gênero 
humano, e como seguidores de Cristo, tem uma mis­
são: assumir, em Cristo, tudo o que é humano. Esse é o 
caminho para construir a unidade, que depende de uma 
opção pessoal. Apenas aceitando como espiritualidade 
os Cristãos podem viver a busca da unidade. 

As Igrejas e Comunidades Eclesiais Separadas da Sé 
Apostólica Romana 

14 

Resumo: Olhamos para as duas principais cisões na Igre­

ja: aquelas do Oriente, devido às fórmulas dogmáticas do 

Concílio de Calcedónia; e as outras divisões surgidas após 

quatro séculos daquela, a Reforma. 

Consideração peculiar das Igrejas Orientais: As .Igrejas do 

Oriente sempre viveram em solícita comunhão fraterna, 

e sempre tiveram uma unidade mantida com a Sé Roma­

na. A Igreja latina bebeu das fontes do Oriente os dog­

mas fundamentais da fé cristã sobre a Trindade e o Verbo 

de Deus, encarnado da Virgem Maria, que "foram defini­

dos em Concílios Ecuménicos celebrados no Oriente." 

Porém, o modo diverso de compreender a herança apos­

tólica, bem como a diversidade de gênio e de condição 

de vida, juntamente a causas externas e à falta de mútua 

compreensão e caridade levou à divisão. Isso deve ser 

observado para a busca da unidade entre a Igreja Católi­

ca Romana e as igrejas do Oriente. As igrejas do Oriente 

possuem uma rica vida espiritual e litúrgica. Celebram 

dignamente a Eucaristia, veneram à Virgem e aos San­

tos, entre os quais os Padres da Igreja. Possuem a legíti­

ma sucessão apostólica. "Por isso, alguma comunicação 

nas coisas sagradas não só é possível mas até aconselhá­

vel, dadas as oportunas circunstâncias e com aprovação 

da autoridade eclesiástica." Há diversas riquezas espiri­

tuais, entre as quais o monaquismo. "Conhecer, venerar, 

conservar e fomentar o riquíssimo património litúrgico e 

espiritual dos orientais é de máxima importância para 

guardar fielmente a plenitude da tradição cristã". As igre­

jas do Oriente possuem uma disciplina própria que ga­

rante a diversidade e é benéfica para cumprir sua missão 

e que não obsta os esforços pela unidade. Também a tra­

dição teológica dos orientais, embora diversa da ociden­

tal, a ela não se opõe, "faz parte da plena catolicidade." 

Por isso, se recomenda que se envidem todos os esforços 

para que seja demolida a parede que divide a Igreja oci­

dental da oriental. 

As igrejas e comunidades eclesiais separadas no Ocidente: A di­

versidade das igrejas no Ocidente não apaga a unidade 

que havia antes da Reforma. Entretanto, é possível iden­

tificar alguns pontos que podem e devem ser o funda­

mento do diálogo ecuménico. A fé em Cristo, como Deus 

e Senhor e único mediador entre Deus e os homens é o 

elemento que compele à busca da unidade. Há diferen­

ças, como a referente à função de Maria na obra de salva­

ção. Nos une o amor pela Sagrada Escritura, embora a 

Igreja Católica Romana observe um lugar especial para 

o magistério na exposição e pregação da Palavra. Se re­

conhece no Batismo a ordenação à completa comunhão 

com o Senhor, por isso é importante que se aprofunde a 

fé nos sacramentos, especialmente sobre a eucaristia. Es­

ses irmãos separados têm a vivência da fé, por meio do 

batismo, a audição do Verbo divino, e manifestada pela 

oração particular, meditação bíblica, vida familiar cristã, 

culto da comunidade congregada para o louvor de Deus. 

Eles possuem um viv'o sentido de justiça e uma sincera 

caridade para com o próximo. O diálogo ecuménico tam­

bém pode ter como ponto de partida a aplicação moral 

do Evangelho. "O Concílio declara estar consciente de 

que este santo propósito de reconciliar todos os cristãos 

na unidade de uma só e única Igreja de Cristo excede as 

forças e os dotes humanos. Por isso põe inteiramente sua 

esperança na oração de Cristo pela Igreja, no amor do 

Pai para conosco e na virtude do Espírito Santo. 'E a es­

perança não engana, pois o amor de Deus foi derramado 

em nossos corações por virtude do Espírito Santo que 

nos foi dado'" (Romanos 5.5). (Cap. 3) 

Houve um grande esforço em reconhecer que a his­
tória das separações, e os elementos que a mantêm, 
são menores que tudo aquilo que contribui para a uni­
dade. De certa maneira, o Concílio convida a um mer­
gulho nas tradições que estão presentes nas outras igre­
jas como uma forma de renovação da própria Igreja 
Católica Romana. Há, sem dúvida, a contínua repeti­
ção de que a Igreja Católica tem, mais perfeitamente, 
plenamente, os meios adequados para a salvação que 
as outras igrejas, porém, isso deve ser relativizado. O 
próprio documento UR assim o faz . É mais importante 
o que nos une, que aquilo que nos separa. 

Outra questão importante a ser considerada é que a 
Igreja Católica convoca os fiéis e os pastores a um maior 
conhecimento da tradição das outras igrejas. É um pas­
so muito importante depois d e tantos anos de 
anatematizações mútuas. Os outros cristãos eram vis­
tos como contrários à fé em Cristo. O Concílio os reco­
nhece como filhos da mesma tradição cristã. Mais ain­
da, eles têm tesouros espirituais pouco conhecidos ou 
desconhecidos, mesmo entre si próprios, dada a gran-

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/fevereiro de 2000 



de diversidade de igrejas. Todo esforço ecumênico é 
imenso para a ação humana, apenas sob o influxo da 
graça os seres humanos podem buscar essa unidade 
sempre desejada por Deus. O ecumenismo só pode 
acontecer se existir uma espiritualidade ecumênica. 

A inspiração que o Concílio Ecumênico Vaticano II 
trouxe para a Igreja Católica Romana ainda não se apa­
gou. Por isso dedicou-se uma atenção mais pormenori­
zada ao Decreto UR. Ecumenismo, como expresso na 
UR, é ainda um sonho. Os esforços nas direções pro­
postas pelo documento foram ainda muito tímidos. As 
experiências ecumênicas no campo da pastoral e das 
ações de solidariedade são pequenas e poucas, dizem 
respeito a pessoas mais que a instituições. Talvez, ao 
menos, aqui esteja um fruto do Concílio que propõe 
como caminho para o ecumenismo essa conversão de 
coração de cada pessoa, para uma abertura cada vez 
maior ao outro. 

Diálogos bilaterais 

Por outro lado, deve se registrar um número grande de 
diálogos bilaterais da Igreja Católica Romana com as 
diversas famílias de comunidade eclesiais. Desde 1964 
foram mais de quarenta diálogos que resultaram em 
diversos relatórios. Um dos principais diálogos foi o 
que resultou no documento do Conselho Mundial de 
Igrejas: Batismo, Eucaristia e Ministério (BEM). Nele en­
contram-se os temas mais estudados pelas igrejas cris­
tãs. Até o momento já resultou em seis volumes de res­
postas críticas das igrejas ao documento de Lima, 1982. 
Existe uma resposta oficial da Igreja Católica ao docu­
mento de Lima, datada de 1987, acentuando as discre­
pâncias da fé da igreja romana, como, por exemplo, 
quanto à ordenação feminina. 

No campo das relações intereclesiais um dos diálo­
gos se deu entre a Igreja Católica Romana e a Igreja 
Anglicana. Existe em português o documento Relatório 
Final da Comissão Internacional Anglicano-Católica Roma­
na. O documento apresenta como centro da reflexão 
sobre a unidade cristã a koinonia: aquela comunhão 
entre pessoas que são feitas pelo Espírito filhos e filhas 
de Deus. Nos apêndices verifica-se, na declaração da 
comissão nacional anglicano-católica romana, que se 
reconhece a falta de um espírito aberto e de concórdia 
entre a maioria dos fiéis. Por isso se concita a uma maior 
divulgação das conquistas desse tipo de diálogo. 

Acordos tais como: 
O sacerdócio do povo de Deus ( 1 Pedro 2.5) é conseqüên­
cia da incorporação ao Cristo pelo batismo. Esse sacer­
dócio de todos os fiéis não é matéria de divergência entre 
nós. ( ... ) Ambas as tradições concordam que o rito sacra-

mental é um sinal visível pelo qual a graça de Deus é 
dada na Igreja pelo Espírito Santo. ( ... ) As duas tradições 
afirmam a preeminência do batismo e da eucaristia como 
sacramentos 'necessários para a salvação'. Isto não dimi­
nui sua maneira de compreender a natureza sacramental 
da ordenação. A esse respeito não há divergência signifi­
cativa entre elas. 
Nessa perspectiva dos diálogos, aconteceu em maio, 

1998, Quito, Equador, o primeiro Encontro Católico­
Pentecostal Latino-Americano e Caribenho convoca­
do, simultaneamente, pelo Conselho Latino-America­
no de Igreja.S (CLAI), o Setor de ecumenismo da Con­
ferência Episcopal Latino-Americana (CELAM) e a 
Comissão Evangélica Pentecostal Latino-Americana 
(CEPLA). Ele não representou um avanço nas discus­
sões doutrinais, porém apresentou a possibilidade de 
construir-se um caminho mais frutífero para as rela­
ções bilaterais dessas confissões cristãs no Continente. 
A "mensagem às igrejas" tem um tom realista. 

"Com grata surpresa descubramos a beleza de nossas dis­
tintas tradições eclesiais, que têm a mesma raiz no único 
Senhor (Efésios 4.4-6), presente e vivo ontem, hoje e sem­
pre (Hebreus 13.8)." 
Num autêntico clima de amor e fraternidade, marcado 
por freqüentes e intensos momentos de oração, como 
aconteceu na primeira comunidade de Jerusalém, vieram 
à luz nossas dores que são o resultado de uma grande 
história de preconceitos, incompreensões, desqualifi­
cações, e, até mesmo, de experiências de agressões e ex­
clusões mútuas. Ademais, constatamos que permanecem 
diferenças doutrinais que não são facilmente superáveis, 
entretanto estamos profundamente convencidos de que 
devemos continuar caminhando na busca da unidade na 
diversidade. 
O grito de jesus "Meu Deus, meu Deus, porque me aban­
donaste" (Mateus 27.46) - que se faz carne em milhões 
de crianças, jovens, homens e mulheres, idosos, indíge­
nas e negros, excluídos pela implementação de sistemas 
económicos injustos -, nos desafia a trabalhar unidos e 
curar as feridas, com o óleo da solidariedade e da comu­
nhão (Lucas 10.25-37), desta nossa humanidade que so­
fre, participando, assim, juntos na ressurreição de nosso 
povo latino-americano e caribenho. Não podemos dei­
xar de responder a este desafio por causa de conflitos 
desnecessários. 
Nós nos comprometemos a buscar juntos, novos e per­
manentes caminhos de encontros com a convicção de que 
fomos chamados por jesus Cristo para interpretar o kairos 

latino-americano, com a força do Espírito compartilhar a 
missão e responder assim à oração de Jesus "que todos 
sejam um para que o mundo creia" (João 17.10). 

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRE SENÇA 
Janeiro/ fevereiro de 2000 

15 



Esse é o trecho central da carta. Nele estão presen­
tes os ingredientes dos diálogos bilaterais: o reconheci­
mento da identidade cristã comum; a constatação das 
agressões históricas e as dificuldades doutrinárias; a 
missão comum no exercício do amor ao próximo; e o 
compromisso pelo esforço contínuo em travar novos 
passos para a busca da unidade, "para que o mundo 
creia." O elemento propriamente latino-americano e 
caribenho foi a identificação do "povo que sofre", o 
mundo dos excluídos, como fruto da "implementação 
de sistemas econômicos injustos." A exclusão social é 
fruto da injustiça e a missão cristã comporta a denún­
cia e o anúncio de um comprometimento em "curar as 
feridas com o óleo da solidariedade e da comunhão". 

C. Pós-Vaticano II: João Paulo II 
e o ecumenismo Os ventos do Vaticano II con-
tinuam soprando. Muito embora existam alguns "re­
trocessos". As Conferências Episcopais foram incita­
das a criar um similar ao Secretariado para a Unidade 
dos Cristãos. Na Conferência Nacional dos Bispos do 
Brasil, a CNBB, existe uma Dimensão Ecumênica, so­
bre a qual falaremos adiante. O ecumenismo não dei­
xou de iluminar a ação da Igreja. Vale lembrar a atitu­
de simbólica de Paulo VI, quando da visita do Arcebis­
po da Cantuária à Basílica de Santa Maria Maior, em 
Roma, na qual o papa girou o báculo, reconhecendo o 
episcopado do irmão separado, embora os documen­
tos ainda discutam a compreensão teológica do minis­
tério ordenado. 

O pontificado de João Paulo II tem sido chamado 
de "inverno" ou "retomo à disciplina". Podemos afir­
mar que o atual pontificado tem duas vertentes: ad intra 
ecclesiam trata-se de manter, por um lado, um rigor dis­
ciplinar e doutrinário que rendeu, entre outras coisas, 
a caça à teologia da libertação e diversas excomunhões, 
entre as quais a aplicada à Tissa Balassuriya, teólogo 
indiano que escreveu um livro sobre Maria interpreta­
do como ofensivo à fé católica. Também deve-se consi­
derar todo esforço em direção a uma proposta de "nova 
evangelização" (nova em seus métodos, em seu ardor), 
que apóia especialmente os movimentos leigos, entre 
os quais a Renovação Carismática Cristã (RCC). Ad 
extra ecclesiam o papado tem uma doutrina social que 
critica o neoliberalismo e a exclusão social muito perti­
nentemente, bem como, não se pode esquecer, tece crí­
ticas ao economicismo "socialista"; ademais possui uma 
ampla literatura sobre o ecumenismo e o diálogo inter­
religioso. 

Não se pode negar que João Paulo II procurou ofe-

16 

recer avanços nas relações ecumênicas da igreja roma­
na, especialmente quanto às igrejas orientais. Muito 
embora algumas atitudes tenham sido contraditórias, 
como, por exemplo, quando da visita ao Conselho 
Mundial de Igrejas, a Sé solicitou que o Papa tivesse a 
poltrona mais elevada da tribuna e um tempo maior 
que os outros para falar. O CMI é constituído demo­
craticamente e tais solicitações deixavam a desejar, ou, 
digamos, não tinham um bom tom. Por outro lado, 
quando da reunião em Assis, na qual orou com os líde­
res de outras religiões, o papa falou que toda oração, 
de qualquer tradição religiosa, é Palavra de Deus. 

O Catecismo da Igreja Católica (promulgado em 11/ 
10/1992) apresenta de forma condensada a doutrina 
católica sobre o ecumenismo na explicitação da dou­
trina da unidade da Igreja. Afirma (Catecismo, 816) que 
subsiste na Igreja Católica a nota da unidade, ou seja, 
que a Igreja Católica é verdadeiramente una, e essa 
unidade é, também uma meta da Igreja. Por isso, a di­
visão atual é um pecado (Catecismo, 817). Outrossim, afir­
ma que o desejo da unidade de todos os cristãos é de 
Cristo, e por isso a Igreja responde por vários meios: a 
renovação constante, a oração em comum, o conheci­
mento fraterno e recíproco, a formação ecumênica, o 
diálogo e a colaboração - citando sempre a UR (Cate­
cismo, 821). 

Quanto à questão ecumênica temos três documen­
tos sobre os quais vamos rapidamente nos debruçar: 
Diretório Ecuménico e as encíclicas Orienta/e Lumen e Ut 
unum sint. Estes documentos são recentes e oferecem 
uma visão oportuna da direção que o ecumenismo to­
mou neste pontificado. 

Diretório para a aplicação dos princípios e normas 
sobre ecumenismo 

O documento é do Conselho Pontifício para a promo­
ção da unidade dos cristãos. Esse Diretório substituiu o 
anterior, publicado em duas partes, em 1967 e 1970. 
Após a publicação do Novo Código de Direito Canónico 
(1983) e do Catecismo da Igreja Católica (1992), espera­
va-se uma proposta oficial para os procedimentos ecu­
mênicos dos fiéis católicos. Assim, os destinatários do 
documento são os pastores e a todos os fiéis "chama­
dos a orar e a trabalhar pela unidade dos cristãos." 
Porém, tem a pretensão de um efeito correlato: "ser 
útil aos membros das igrejas e das comunidades ecle­
siais que não se encontram em plena comunhão com a 
Igreja Católica". O Diretório possui cinco capítulos, so­
bre os quais daremos uma visão resumida. 

Resumo: O Concílio Vaticano II pediu aos católicos para 

estenderem o seu amor a todos os cristãos. O Concílio 

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/fevereiro de 2000 



apresenta a Igreja como novo Povo de Deus, congregan­

do nele com toda a riqueza da sua diversidade, mulheres 

e homens de todas as nações e culturas. A Igreja é uma 

comunidade de comunhão/ koinonia, por isso todos os cris­

tãos dela participam, podendo estar em comunhão plena 

ou não com a igreja católica. Os católicos crêem que a 

única Igreja de Cristo subsiste na igreja católica, gover­

nada pelo sucessor de Pedro. Desde os primórdios do cris­

tianismo houve cisões. Porém, a plenitude da unidade da 

Igreja de Cristo manteve-se na igreja católica. Não obs­

tante todas as igrejas são instrumento de salvação. No 

século XX membros de muitas igrejas e comunidades 

eclesiais esforçaram-se por ultrapassar a herança das di­

visões. Na igreja católica a atividade ecuménica foi in­

centivada após o Concílio Vaticano II. "O movimento 

ecuménico é uma graça de Deus, concedida pelo Pai, em 

resposta à oração de jesus e às súplicas da Igreja, inspira­

da pelo Espírito Santo." O ecumenismo tem que superar 

o indiferentismo e o proselitismo. Os católicos devem 

atuar de acordo com os seus bispos. O ecumenismo é, 

antes de tudo, uma ação espiritual. As decisões finais so­

bre a plena comunhão cabem ao Colégio dos Bispos e a 

Sé Apostólica. O trabalho ecuménico depende dos con­

textos nos quais se dá. As seitas e os novos movimentos 

religiosos não podem ser atendidos por essas orientações. 

{1. A busca da unidade dos cristãos) 

A primeira parte faz uma retomada de afirmações 
do Vaticano II, mas imprime um tom mais realista e, 
de certa forma, pessimista. Primeiramente, afirma mais 
incisivamente a plenitude da verdadeira unidade na 
Igreja Católica Romana. Em segundo lugar, constata 
que permanecem e se aprofundam problemas como o 
indiferentismo (somos todos iguais} e o proselitismo (nós 
somos melhores}, criando dificuldades para uma sin­
cera busca da unidade. Em terceiro lugar, enfatiza a 
necessidade da orientação dos pastores aos processos 
de busca de unidade, restringindo o "protagonismo dos 
leigos" nessa ação evangelizadora. Por fim, prescreve 
às seitas e aos novos movimentos religiosos a impossi­
bilidade de serem alcançados por essas orientações para 
a busca da unidade. 

Resumo: Os códigos canónicos, conforme a Sé romana, 

para a igreja latina e para as igrejas orientais {uniatas) 

adscrevem às igrejas particulares e às conferências epis­

copais o dever de estabelecer normas práticas para a pro­

moção da unidade. Solicita-se a nomeação de delegados 

ecuménicos diocesanos para promoverem orações em co­

mum entre cristãos e outras atividades. Além disso, soli­

cita-se a criação de Comissões Diocesanas de ecume­

nismo, que devem se preocupar, entre outras coisas, com 

a formação ecuménica do clero, e participar das ativida-

des ecuménicas. As comissões ecuménicas das Conferên­

cias Episcopais devem, também, participar das estruturas 

ecuménicas existentes. Também as estruturas de vida con­

sagrada e religiosa e as organizações dos fiéis leigos de­

vem ter espírito e atividades ecuménicos expressos nos 

seus estatutos. Todos, entretanto, devem seguir as orien­

tações do Pontifício Conselho para a promoção da unida­

de dos cristãos. {II. A organização do serviço da unidade 

dos cristãos na igreja católica) 

Seguindo as orientações ad intra do pontificado de 
João Paulo II, a orientação para as estruturas eclesiásti­
cas é centralizadora: o Pontifício Conselho estabelece 
princípios, seguidos pelas conferências episcopais, pe­
las comissões diocesanas, pelos religiosos e consagra­
dos, e pelos fiéis. A estrutura eclesiástica é piramidal­
monárquica. Todavia, há um incentivo para que toda a 
igreja, em todas as suas instâncias, crie espaços para a 
veiculação do espírito da busca da unidade dos cris­
tâos. No Brasil, nem todas as dioceses têm condições 
de estabelecer comissões diocesanas, podem, entretan­
to, ser criadas estruturas interdiocesanas. É importante 
frisar que a CNBB está preocupada com a formação 
ecumênica dos agentes de pastoral, como também dos 
leigos. 

Resumo: A formação ecuménica deve estar adaptada a 

cada situação concreta. Deve contemplar o conhecimen­

to da Bíblia; da história e da situação ecuménica nacio­

nal; da história das divisões; dos resultados dos diálogos 

teológicos. O método de ensino deve ter consideração 

pela progressividade dos conteúdos. "A formação ecu­

ménica pretende que todos os cristãos estejam animados 

pelo espírito ecuménico." São meios de formação para 

os fiéis católico-romanos o estudo bíblico, a pregação, a 

catequese, a liturgia, a vida espiritual. A unidade buscada 

é, primeiramente, com o Cristo, depois com a comunhão 

eclesial católico-romana, e depois com todos os cristãos 

das outras igrejas e comunidades eclesiais. A formação 

dos que cooperam no ministério pastoral, dirige-se, para 

os ministros ordenados, estimulando-os a seguir fielmen­

te às orientações do magistério. Todas as disciplinas teo­

lógicas devem ter abordagem e conteúdo ecuménicos. 

Deve, também, existir um curso especial de ecumenismo. 

Deve-se incentivar a participação dos candidatos ao sa­

cerdócio em experiências ecuménicas. Quanto aos mi­

nistros e colaboradores não-ordenados, uma formação 

doutrinal que permita a abertura ao espírito ecuménico e 

a experiência prática. Sugere-se ainda que sejam forma­

dos especialistas em ecumenismo. O "especialista" deve 

ser formado para o diálogo, e fazer do diálogo a sua vi­

vência espiritual. As faculdades católicas devem ofere­

cer, no primeiro ciclo, questões relacionadas ao ecume-

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/ fevereiro de 2000 

17 



nismo e no segundo ciclo apresentar, de forma autêntica 

e competente, as questões ecuménicas. As universidades 

católicas devem ministrar uma formação ecuménica sóli­

da. É necessário que se constituam institutos ecuménicos 

especializados. A formação doutrinal e prática deve ser 

permanente. (III. A formação para o ecumenismo na igre­

ja católica) 

A formação ecumênica é considerada muito impor­
tante pelo atual Diretório e dirige-se a todos os fiéis. 
Nesse sentido, reconhece-se a necessidade da forma­
ção de peritos. No Brasil não existem institutos católi­
cos com o fito de formar especialistas em ecumenismo. 
Entretanto, o padre Jesus Hortal indica instituições ecu­
mênicas, como KOINONIA, por exemplo, que adveio 
do Cedi, como instituições surgidas por iniciativa pro­
testante, nas quais colaboram católicos. De qualquer 
forma, é importante notar que o Diretório solicita dos 
formadores um espírito ecumênico autêntico, bem 
como um amor fiel à Igreja Católica Romana e aos 
princípios para o ecumenismo por ela propalados. 

Quanto à formação é importante ainda notar que as 
instituições católicas devem estar comprometidas em 
difundir o espírito ecumênico. Elas não podem, em 
nenhuma instância, fechar-se em atitudes solipsistas. A 
perspectiva que o Diretório assume é a do reconheci­
mento da diversidade religiosa na comunidade mun­
dial. Não há, praticamente, espaço no mundo em que 
a presença diversa dos cristãos deixe de existir. Por isso, 
é necessário que os fiéis e os pastores estejam forma­
dos para o diálogo, para o crescimento na busca da 
unidade, com uma formação doutrinal e prática, que 
não pode ser vista como um momento estanque. A for­
mação é permanente. 

18 

Resumo: "O batismo é conferido com a água e a fórmu­

la que indica claramente o ato de batizar em nome do 

Pai, do Filho e do Espírito Santo. Por isso é da maior 

importância, para todos os discípulos de Cristo, que o 

batismo seja ministrado desta maneira por todos e que as 

diferentes igrejas e comunidades eclesiais cheguem, tan­

to quanto possível a um acordo sobre o seu significado e 

a sua celebração válida". Se recomenda o diálogo de/ cú­

pula sobre o significado e validade do batismo, a fim de 

se chegar a um acordo. Os católicos podem, em situações 

e locais adequados, celebrar a memória do batismo. Po­

rém, se recomenda que o batismo não seja conferido por 

ministros de diferentes confissões conjuntamente. Num 

batismo conferido por um ministro católico pode se per­

mitir a participação de ministros de outras igrejas nas lei­

turas ou orações. Na Igreja Católica Romana podem ser 

padrinhos os fiéis dessa confissão, porém qualquer cris­

tão, batizado validamente, pode sê-lo. Os católico-rama-

O batismo de crianças, a eucaristia, 
os sacramentos, até outros de menor 
importância como a veneração aos 
santos e o papel de Maria na obra da 
Redenção. Estes temas teológicos são 
tensos no diálogo ecumênico 

nos podem ser padrinhos na Igreja Ortodoxa oriental. 

Todo cristão pode, se quiser, conforme a consciência, "de­

cidir livremente entrar na plena comunhão católica." Não 

há exigência de batizar de novo os cristãos que adentrem 

na plena comunhão e que foram validamente batizados. 

O rito do sacramento da confirmação é necessário apli­

car-se aos cristão que aderem à plena comunhão prove­

nientes das igrejas e comunidades eclesiais originárias da 

Reforma. Se estimula, também, a partilha das atividades 

e recursos espirituais (oração em comum, liturgia não sa­

cramental, a vida sacramental, e outros recursos). Instrui­

se a,inda sobre a prática dos casamentos mistos. (IV A 

comunhão de vida e de atividade espiritual entre os ba­

lizados) 

A vida de fé foi fortemente marcada pelo processo 
histórico das cisões que o cristianismo vive. Assim, os 
elementos que poderiam contribuir para uma constru­
ção maior da unidade, muitas vezes têm maior força 
de separação. O Diretório chama a atenção para a ne­
cessidade de atender à necessidade dessa partilha espi­
ritual. Porém, tal partilha não deve prescindir do escla­
recimento do sentido e das regras próprias que cada 
confissão compreende dos bens espirituais comuns a 
todos os cristãos. O conjunto de questões tratadas nes­
ta parte, de origem doutrinária e disciplinar, merece 
uma atenção especial que não se pode dedicar aqui. 

Entretanto, cabe reconhecer duas intenções do 
Diretório. Primeiramente, ele anima os católicos a um 
convívio mais forte na partilha dos dons espirituais que 
as igrejas cristãs todas possuem, recomendando caute­
la. Em segundo lugar, insiste na necessidade da exis­
tência de uma certa reciprocidade por ser a partilha 
"uma contribuição em espírito de boa vontade e de 
caridade para o progresso da harmonia entre cristãos." 
Por isso, os católicos são conclamados a respeitar a dis­
ciplina litúrgica e sacramental das outras igrejas e co­
munidades eclesiais. Porém, devemos notar a cen­
tralidade dessa necessidade que o ecumenismo apon­
ta: unidade na vida espiritual. 

Como o Vaticano II não foi tão claro quanto à parti­
lha da vida espiritual, indicando que o ecumenismo é, 

SUPLEM ENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/fevereiro de 2000 



ele mesmo, uma espiritualidade, parece haver um aca­
nhamento nessa direção. Porém, justamente as doutri­
nas e disciplinas litúrgicas são centrais nas polêmicas 
que afastam os cristãos, desde questões centrais, como 
o batismo de crianças, a eucaristia, os sacramentos, até 
outras de menor importância como a veneração aos 
santos e o papel de Maria na obra da Redenção. Estes 
temas teológicos são tensos no diálogo ecumênico. Po­
·rém, não deveria isso obstar a possibilidade de uma 
vivência litúrgica ecumênica. Como veremos, há sinais 
dela nas experiências do "ecumenismo de base". 

Resumo: A vivência da fé partilhada e do batismo em 

nome do Pai, do Filho e do Espírito Santo são basilares 

para muitas formas de cooperação ecuménica: estudos 

bíblicos e litúrgicos, catequese e estudos superiores, pas­

toral e evangelização, serviço na caridade ao mundo que 

luta pela realização da justiça, paz e amor. "Os cristãos 

não podem fechar o seu coração ao gritante apelo das 

necessidades humanas no mundo contemporâneo." A 

cooperação ecuménica é possível se "tentando evitar re­

petição de estruturas administrativas ou de iniciativas e 

programas conjuntos". Os católicos devem participar res­

peitando a ordenação das autoridades eclesiásticas, isto 

garante a marca da autoridade nas atividades de coope­

ração. São formas de cooperação os Conselhos de Igrejas 

e/ ou Conselhos Cristãos, que são constituídos por Igre­

jas que procuram trabalhar em conjunto, eles "não têm 

responsabilidade nas negociações para a união das igre­

jas." Outra forma cooperativa é constituída pelo diálogo 

ecuménico, ele pode acontecer em nível diocesano, de 

Conferência Episcopal os dos Sínodos das Igrejas Orien­

tais Católicas, ou por meio da Igreja Universal, podendo 

ser bilateral ou multilateral. Podem ser orientados por 

grupos de leigos ou do clero. A participação dos católi­

cos nos diálogos implica um bom conhecimento da pró­

p,ria fé e um enraizamento de vida permanente na comu­

nhão, de pensamento e vontade, com a Igreja. Em certos 

diálogos apenas a hierarquia designa os participantes. Há 

uma hierarquia de verdades que deve ser levada em con­

sideração no diálogo: 1. questões doutrinais; 2. questões 

pastorais ou missionárias. Uma questão pode ter graus 

diferenciados de acordo ecuménico. Os relatórios de diá­

logo somente comprometem a Igreja Católica quando 

confirmados pela autoridade eclesiástica competente. Ain­

da uma outra forma de cooperação são os estudos bíbli­

cos. O uso e o estudo da Bíblia podem contribuir para a 

unidade desde que não sejam realizados numa perspecti­

va sectária ou fundamentalista. O uso ecuménico das Es­

crituras deve estar sedimentado numa vida de fé. Outra 

forma é o uso de textos litúrgicos comuns, tais como o 

Credo, as doxologias e textos cristãos mais importantes 

Não se trata de contar com uma 
espontânea relação entre as igrejas, 
mas da construção de estruturas 
eclesiásticas capazes de alimentar o 
serviço cristão ao mundo hodierno 
conturbado 

(Pai Nosso, Glória, etc.) . A cooperação, também, pode se 

dar na catequese. A catequese não se confunde com o 

ensino da religião, que pode ser, até mesmo, imposto pelo 

Estado. A catequese em comum deve salientar a unidade 

da fé que os cristãos experimentam sobre as matéria fun­

damentais. No ensino superior deve haver cooperação, 

na investigação teológica e na formação dos ministros 

ordenados. Deve haver cooperação pastoral em situações 

particulares e cooperação missionária. Deve-se buscar 

contribuir para a afirmação de ministérios comuns, ou 

criá-los, quando a situação assim o exigir, conforme a 

determinação das autoridades eclesiásticas competentes. 

As atividades missionárias não devem reforçar o sectaris­

mo. "A cooperação ecuménica é particularmente neces­

sária na evangelização das massas descristianizadas do 

nosso mundo contemporâneo." Deve haver cooperação 

ecuménica para o diálogo com as outras religiões "A coo­

peração com outros crentes pode ter como objetivo ques­

tões de valorização de perspectivas religiosas dos proble­

mas de justiça e de paz, apoio à vida familiar, respeito 

das comunidades minoritárias." A cooperação ecuméni­

ca deve estender-se à vida social e económica, estudando 

em comum as questões éticas; apoiando trabalhos na área 

do desenvolvimento das necessidades humanas e na de­

fesa da criação, nas áreas da medicina e da mídia. (V. 
Cooperação ecuménica, diálogo e testemunho comum) 

O tema da cooperação ecumênica é muito amplo. 
Os vários aspectos abordados pelo documento têm di­
mensões distintas. Há um nível de cooperação "teóri­
,co" e outro "prático", não deixando de levar em consi­
deração que ambos se interferem. Teoricamente as ques­
tões são pertinentes ao diálogo ecumênico, catequese e 
liturgia. Efetivamente são problemas que dizem respeito 
à vivência das comunidades eclesiais. As questões "prá­
ticas" são a participação da Igreja Católica Romana em 
Conselhos, e o apoio na pastoral ou na missão, no diá­
logo com outras religiões, e nas atividades de ensino 
teológico, vida social e econômica. Em todas as ques­
tões é ressaltada a importância de observar fidelidade 
e submissão às autoridades eclesiásticas competentes. 

O Diretório indica que há um campo aberto de co-

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/ fevereiro de 2000 

19 



operação intereclesial que é marcadamente exercido 
no âmbito das relações entre as igrejas. O apoio em 
prol da humanidade se inicia no seio da vida eclesial e 
se expande para o serviço ao mundo. É no serviço ao 
mundo que a cooperação se exerce em função do man­
dato evangélico de favorecer à vida Qoão 10.10). Para 
todas as atividades cooperativas a Igreja Católica-Ro­
mana deve estar comprometida em formar agentes. Não 
se trata de contar com uma espontânea relação entre 
as igrejas, mas da construção de estruturas eclesiásticas 
capazes de alimentar o serviço cristão ao mundo 
hodierno conturbado. 

Encíclica Orientale Lumen 

Em 1995 o papajoão Paulo II, celebrando o aniversá­
rio da carta encíclica Orienta li um Dignitatis de Leão XIII, 
fez um esforço de reconsiderar as riquezas da tradição 
do Oriente para todas as igrejas, para todo o cristianis­
mo. Porém, ele disse que sendo "filho de um povo 
eslavo" não podia perder de vista as obras dos santos 
irmãos Cirilo e Metódio. O Papa se abre numa pers­
pectiva mais robusta e, de certa forma, ambiciosa: a 
unidade católica. Vale lembrar que, como vimos aci­
ma, o ecumenismo para a Igreja Católica Romana tem 
uma dupla ação ecumênica: dirigida à unidade católi­
ca e à unidade de todos os cristãos, especialmente, nes­
te segundo caso, à unidade com as igrejas e comunida­
des eclesiais separadas de Roma. 

A encíclica se destina prioritariamente a aprofundar 
o projeto pontifício, por ora, ao menos, aparentemente 
malogrado, de unidade católica com a ortodoxia. En­
tretanto, a beleza e a riqueza do texto é uma contribui­
ção importante para o esforço ecumênico. Trata-se de 
um documento fortemente arraigado na experiência 
oriental, especialmente na espiritualidade. O papel do 
Espírito Santo é ressaltado e isso é uma contribuição 
para um diálogo mais instigante também com os pen­
tecostais, um efeito colateral da encíclica não ensejado. 

20 

Resumo: A Luz do Oriente é o Cristo e acreditamos que 

a veneranda e antiga tradição das Igrejas Orientais é par­

te integrante do patrimônio da Igreja de Cristo, então "a 

primeira necessidade para os católicos é conhecê-la para 

poderem se nutrir dela". A catolicidade da Igreja será mais 

bem expressa na comunhão entre latinos e orientais. A 

estrela do Oriente brilha em Jerusalém, e para lá se diri­

ge o olhar do papa. Há uma busca pela harmonia. Um 

papa, filho de um povo eslavo, sente ainda mais forte o 

apelo pela unidade com as igrejas do Oriente. O grito do 

final de século é Ne evacuetur Crux! (1 Coríntios 1.17) -

não se torne inútil a cruz, "é o grito de Roma, o grito de 

Constantinopla, o grito de Moscou. É o brado de toda a 

o ecumenismo para a Igreja Católica 
Romana tem uma dupla ação 
ecumênica: dirigida à unidade 
católica e à unidade de todos os 
cristãos, especialmente, neste 
segundo caso, à unidade com as 
igrejas e comunidades eclesiais 
separadas de Roma 

cristandade: das Américas, da África, da Ásia, de todos. 

É o grito da nova evangelização." As igrejas, do Ocidente 

e do Oriente têm que responder aos apelos das mulheres 

e homens de hoje, que pedem que lhes seja apresentado 

o Cristo que o Pai no-lo revelou Ooão 8.55; 15.8-11). Por 

isso, as igrejas do Ocidente e do Oriente não podem apre­

sentar-se tão divididas como infelizmente temos encon­

trado ao longo do segundo milénio ... Essas divisões de­

vem ceder o lugar à reaproximação e à concórdia; de­

vem ser cicatrizadas as feridas no caminho da unidade 

dos cristãos." Diante dos anseios e sofrimentos do mun­

do será uma contribuição para o anúncio eficaz do Evan­

gelho a unidade dos cristãos. (Em busca do Oriente) 

Por isso, é necessário conhecer o Oriente cristão. Para 

tanto, faz-se mister reconhecer que o Oriente e o Ociden­

te usaram métodos e modos diferentes para conhecer e 

exprimir os mistérios cristãos. A Encíclica convida à con­

templação da experiência de fé do Oriente. A riqueza 

espiritual do Oriente se manifesta sobretudo na liturgia 

que celebra a "monarquia" do Pai e a vivência Trinitária 

da fé. Tal riqueza eleva o homem à contemplação das 

coisas divinas. A Igreja do Oriente, a partir dos santos 

Cirilo e Metódio, soube respeitar e valorizar as culturas 

particulares, unindo-as ao amor pela universalidade da 

Igreja. As várias igrejas do Oriente são um exemplo de 

inculturação bem sucedida. A Igreja do Oriente valoriza 

a Tradição como patrimônio da Igreja de Cristo, que guar­

da o núcleo querigmático. "É a Tradição que livra a Igre­

ja do perigo de recolher apenas opiniões mutáveis, e ga­

rante a sua certeza e continuidade". A Tradição nos colo­

ca em continuidade com o passado, a escatologia nos abre 

ao futuro de Deus. Um dos outros traços que distingue o 

Oriente é o monaquismo. O cenobitismo de Pacômio e 

Basílio, e o eremitismo de santo Antão ou Macário, o 

Egipcio, exprimem a mesma orientação monástica. "O 

mosteiro é o lugar profético no qual a criação se torna 

louvor de Deus, e o preceito da caridade, vivida concre­

tamente, se torna ideal de convivência humana, e onde o 

ser humano procura Deus sem barreiras nem impedimen-

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/fevereiro de 2000 



tos, tomando-se referência para todos, levando-os no co­

ração e ajudando-os a procurar Deus". Também, assim, é 

a vida monástica feminina no Oriente. O monaquismo 

revela que a vida está suspensa entre dois vértices: a Pa­

lavra e a Eucaristia. "A Palavra é o ponto de partida do 

monge: uma Palavra que chama, que convida, que pesso­

almente interpela, como aconteceu com os apóstolos". A 

Palavra cria a obediência, a mudança de vida, ela nos 

leva a ele. A Palavra gera a experiência orante. No cume 

dessa experiência está a eucaristia. Na liturgia encontram­

se a perfeição da oração e da vida cristã. A liturgia, para 

o Oriente, é o céu sobre a terra. "A liturgia revela que o 

corpo, atravessando o mistério da Cruz, está a caminho 

da transfiguração, da pneumatização: no monte Tabor, 

Cristo mostra-o resplandecente, como é desejo do Pai que 

volte a ser". A liturgia revela o caminho para o equilíbrio 

do homem novo. O Oriente oferece a escola do olhar 

cristificado: que procura retamente, de intenção, o cami­

nho certo, no fim reconhece o rosto do Pai. É o Espírito 

que guia nesse caminho. Existem irmãos e irmãs, ensina­

nos o Oriente, que são nossos guias espirituais. Esses e 

essas nos orientam pela comunhão e pelo serviço. Apren­

demos que somos pessoas em relação com os outros e 

com Deus, somos ícones do ícone de Deus,Jesus Cristo. 

Somos atirados ao silêncio da adoração, experimentamos 

nele a "transcendência absoluta" de Deus. Precisamos 

deste silêncio que está pleno da presença adoradora. (Co­

nhecendo a Luz do Oriente) 

Trinta anos depois do Concílio do Vaticano II se reco­

nhece a maior proximidade entre as igrejas do Ocidente 

e do Oriente., Paulo VI indicou que o caminho do conhe­

cimento recíproco não podia deixar de ser trilhado na 

caridade. "O pecado de nossa divisão é gravíssimo: sinto 

a necessidade de aumentar a nossa disponibilidade co­

mum ao Espírito, que nos chama à conversão, a aceitar e 

a reconhecer o outro com respeito fraterno, a cumprir 

novos gestos corajosos, capazes de dissolver qualquer ten­

tação de retraimento. Sentimos a necessidade de ultra­

passar o grau de comunhão que já atingimos" . É evidente 

que os primeiros concílios registraram a unidade na di­

versidade da Igreja, já houve na atualidade do segundo 

milénio vários encontros construtivos entre as autorida­

des da Igreja do Ocidente e do Oriente. É necessário que 

se restabeleça o mais prontamente possível a unidade, 

como tem sido marcado pelos patriarcas de Cons­

tantinopla. "Certamente, na perspectiva atual resulta que 

uma união verdadeira só será possível no pleno respeito 

da digniqade dos outros, sem considerar o conjunto de 

usos da Igreja latina como sendo mais completo ou mais 

idôneo para mostrar a plenitude da reta doutrina; e resul­

ta ainda que tal união deverá ser precedida por uma cons-

ciência de comunhão que permeie inteiramente a Igreja 

e não se limite a um acordo entre cúpulas". Se deve bus­

car o apoio mútuo no serviço aos demais, o contato no 

serviço sacramental e litúrgico, e o contato no estudo dos 

doutores do Oriente. Que o homem do terceiro milénio 

possa gozar desta descoberta: que possamos nos apresen­

tar a Deus com as mãos puras da reconciliação. (O En­

contro com o Oriente) 

A carta é de 2 de maio de 1995, dia de Santo Ataná­
sio. Ela é a identificação de uma das marcas do pontifi­
cado de João Paulo II, a tentativa de reconciliação com a 
Igreja do Oriente. Houve vários encontros entre João 
Paulo II e o patriarca Dimitrios, do Patriarcado de 
Constantinopla. Houve avanços nas negociações em 
vista da unidade. Entretanto, há muitas questões no 
caminho. A existência das igrejas uniatas - igrejas ori­
entais ligadas a Roma; o canône (novo Código de di­
reito canônico para as igrejas orientais) romano para 
essas igrejas; os fatos recentes nos países do Leste Eu­
ropeu (a "queda do muro", as guerras interétnicas ser­
vo-croatas e bósnio-herzegovinas e a atual entre servos 
e kozovares), tudo isso é elemento complicador para a 
reconciliação. 

A encíclica Ut Unum Sint 

A encíclica se propõe a refletir o tema da unidade dos 
cristãos, especialmente dos que participam das comu­
nidades eclesiais do Ocidente. "Para que todos sejam 
um", a oração do Senhor, é a chave-de-leitura que o 
Pontífice propõe. A primeira parte da Encíclica é uma 
leitura da Unitatis Redintegratio retomando alguns dos 
principais pontos do documento. A segunda parte é 
uma atualização dos passos dados na busca da unidade 
pela Igreja Católica nos últimos trinta anos. Podería­
mos dizer que o papa faz uma reflexão teológica a par­
tir da práxis. Finalmente, a terceira parte apresenta a 
necessidade e a oportunidade de colocar-se em estudo 
o ministério do Primado como ministério da unidade. 
Para os nossos fins, é suficiente que resumamos as duas 
últimas partes. 

A segunda parte destaca o aumento em atos de fra­
ternidade que se tem dado após o Concílio do Vaticano 
II. Ressalta o fato de terem sido promulgados docu­
mentos que beneficiam o diálogo ecumênico, de existi­
rem ações comuns de solidariedade à humanidade, de 
estarem sendo dado passos para um maior entendimen­
to sobre os elementos do culto sagrado. Certamente o 
principal destaque é dado aos reatamentos de relações: 
1965 e 1979, com o Patriarcado Ecumênico de 
Constantinopla; 1967, Patriarcado ecumênico dejeru­
salém; 1979, abertura do diálogo com todas as igrejas 

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/fevereiro de 2000 

21 



ortodoxas. Nos demais ressalta os esforços de diálogo 
com as igrejas do Ocidente e as presenças de Paulo VI 
e João Paulo II no Conselho Mundial de Igrejas. 

Na última parte é muito importante o fato de ter 
sido aberta uma via para a discussão do ministério da 
unidade. O ministério da unidade é um munus do bis­
po de Roma. Entrementes, ele não deve estar acima do 
munus evangelizador, ao contrário é a serviço deste 
que aquele existe. E, desse modo, fica aberta uma im­
portante fonte para a pesquisa teológica e os diálogos 
ecumênicos. Certamente este foi o passo mais corajoso 
e firme que este pontificado ofereceu para a ampliação 
e aprofundamento do ecumenismo. 

D. Os bispos católico-romanos da América 
Latina: De Medellín a Santo Domingo Os bispos 

na América Latina vêm procurando criar uma menta­
lidade ecumênica, especialmente após o Vaticano II. 
A América Latina, o Continente Cristão do Terceiro 
Milênio, tem sido um espaço de construção de experi­
ências eclesiais inovadoras e fascinantes. Há três ele­
mentos que é necessário destacar ao tratarmos da ques­
tão ecumênica a partir da perspectiva romano-católi­
ca, para podermos ter uma leitura mais precisa dos do­
cumentos das Conferências do Episcopado Latino­
Americano. Primeiramente devemos fazer referência 
à tradição anticatólica do protestantismo no subcon­
tinente e da conseqüente atitude fundamental de des­
prezo (ou indiferença) da Igreja Católica pelo protes­
tantismo. 

A presença definitiva do protestantismo na Améri­
ca Latina data da segunda metade do século XIX. Isso 
implicou uma penetração vinculada ao crescimento do 
liberalismo nacionalista latino-americano (também à 
francomaçonaria) , por um lado, e, por outro, ao proje­
to neocolonizador norte-americano alimentado pela 
ideologia do "destino manifesto" da Grande Nação de 
"salvar o mundo". 

O que dizem os documentos: 

1. Medellin 

22 

Sobre a luta pela superação dos conflitos de classe e pela 

conquista da paz: "Convidar também às diversas confis­

sões e comunhões cristãs e não-cristãs a colaborar nesta 

fundamental tarefa de nosso tempo". (2, 26) 

"Convidar os bispos, os responsáveis das diversas confis­

sões religiosas e os homens de boa vontade das nações 

desenvolvidas, a que promovam, em suas respectivas es­

feras de influência, especialmente entre os dirigentes po­

líticos e económicos, uma consciência de maior solidarie-

dade diante de nossas nações subdesenvolvidas, fazendo 

reconhecer, entre outras coisas, preços justos para nossas 

matérias-primas". (2, 30) 

Sobre a pastoral familiar : ela deve "levar todas as famí­

lias a uma generosa abertura para com as outras famílias, 

mesmo de confissões cristãs diferentes, e sobretudo as 

famílias marginalizadas ou em processo de desintegra­

ção, abertura para a sociedade, para o mundo, para a vida 

da Igreja". (3, 20) 

Sobre a escola católica (EC): A EC deve "estar aberta ao 

diálogo ecuménico". (4,19 d) 

Sobre a juventude; "que se fortaleçam as iniciativas de 

caráter ecuménico, entre os grupos e organizações de ju­

ventude, segundo as orientações da igreja". (5, 19) 

Sobre a prioridade da renovação catequética: "Deve-se 

fazer ressaltar o aspecto totalmente positivo do ensino 

catequético com o seu conteúdo de amor. Assim se fo­

mentará um são ecumenismo, evitando toda a polémica 

e se criará um ambiente propício à justiça e à paz". (8, 11) 

Sobre a liturgia: recomenda-se que sejam realizadas cele­

brações ecuménicas da palavra. (9, 14) 

É possível perceber em Medellín o enorme eco que 
faz sobre o Vaticano II. Os bispos latino-americanos, 
entretanto, ofereciam mais uma contribuição: o papel 
político do diálogo ecumênico. O diálogo ecumênico 
deve favorecer a conquista de qualidade de vida para 
as populações latino-americanas. Não se deve dar um 
diálogo inconseqüente, nem pretender que os esforços 
espirituais não revertam em conquistas de preenchi­
mento das necessidades materiais das filhas e filhos das 
igrejas. 

2. Puebla 

Sobre a justiça social : "A atividade ecuménica, expressa 

no diálogo e nos esforços conjuntos pela promoção hu­

mana, se inscreve no caminho para a unidade almejada". 

(108) 

Comunhão e participação: "Incrementar o diálogo ecu­

ménico entre as religiões e com os não-crentes em vista 

da comunhão, buscando áreas de participação para o 

anúncio universal da salvação". (1096) 

"Sobretudo depois do Vaticano II cresceu entre nós o 

interesse pelo ecumenismo ... " (difusão da Palavra, Ora­

ção pela Unidade, Semana de Oração, Encontros de Re­

flexão lnterconfessionais, Trabalho conjunto pela promo­

ção humana, Conselhos de Igrejas- 1107). "Persiste, con­

tudo, a ignorãncia e a desconfiança em muitos cristãos 

em relação ao ecumenismo .. . " (entre os católicos devido 

ao proselitismo. Também efeitos alienantes de determi­

nados grupos, e instrumentação política do ecumenismo 

- 1108). 

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/fevereiro de 2000 



"Os 'movimentos religiosos livres' manifestam feqüen­

temente desejo de comunidade, participação, de liturgia 

vivida que é necessário considerar-se. Contudo, não po­

demos ignorar, quanto a esses grupos, proselitismos mui­

to acentuados, fundamentalismo bíblico e literalismo es­

trito sobre as suas próprias doutrinas". (1109) 

"A vontade salvífica universal de Deus alcança a todos os 

homens; a Igreja está persuadida de que tendo Cristo 

morrido por todos e sendo apenas uma a vocação última 

do homem, quer dizer, divina, o Espírito Santo oferece a 

todos as possibilidades de serem associados, de modo 

somente conhecido por Deus, ao mistério pascal." (1117a 

- a segunda parte aborda o respeito na aproximação do 

não-crente como alguém que interpela a Igreja). "Promo­

ver nos diversos níveis e setores em que o diálogo se esta­

belece um compromisso comum na defesa e promoção 

dos direitos fundamentais de todo homem e de todos os 

homens, especialmente dos mais necessitados, colaboran­

do na edificação de uma nova sociedade mais justa e mais 

livre" ( 1119). O diálogo trata de "uma perspectiva global 

do evangelizador". (1127) 

Puebla confirma Medellín e faz um avanço. É ver­
dade que a participação dos evangélicos na própria 
assembléia foi menor. Entrementes, a percepção da 
religiosidade latino-americana foi mais explícita, ainda 
que num tom de defesa por parte dos bispos católicos. 
Porém, o discurso teológico sobre a identidade entre 
ecumenismo e luta por justiça social estava mais afinado. 

3. Santo Domingo 

O primeiro capítulo da segunda parte se dedica a discutir 

a Nova Evangelização, especialmente (121-156): para 

anunciar o Reino a todos os povos; que se projete a mis­

são Ad Gentes; que se vivifique a fé dos batizados afasta­

dos; que se reúnam todos os irmãos em Cristo; que se 

dialogue com as religiões não-cristãs; com as seitas fun­

damentalistas; com novos movimentos religiosos ou mo­

vimentos religiosos livres; que se convoquem os sem Deus 

e os indiferentes). 

"Por isso nós dizemos com o Papa João Paulo II : "O 

ecumenismo é uma prioridade na pastoral da Igreja de 

nosso tempo". Para dar uma resposta adequada a esse 

desafio sugerimos (135): 

• Consolidar o espírito de trabalho ecuménico na verda­

de, na justiça e na caridade; 

• Aprofundar as relações de convergência e diálogo com 

aquelas Igrejas que rezam conosco o Credo niceno­

constantinopolitano, partilham os mesmo sacramentos e 

a veneração por Santa Maria, a Mãe de Deus, se bem não 

reconheçam o primado do Sumo Pontífice; 

• Intensificar o diálogo teológico ecuménico; 

• Alentar a oração em comum pela unidade dos cristãos e 

de modo particular a semana de oração pela unidade dos 

cristãos; 

• Promover a formação ecuménica nos cursos de forma­

ção dos agentes de pastoral, principalmente nos seminá­

rios; 

•Alentar o estudo da Bíblia entre teólogos e estudiosos da 

Igreja e das denominações cristãs; 

• Manter e reforçar programas e iniciativas de coopera­

ção conjunta no campo social e a promoção de valores 

comuns; 

• Valorizar a Seção de ecumenismo do CELAM e cola­

borar com suas iniciativas." (136) 

Cita Diálogo e Anúncio: A igreja deve entrar em diálogo 

de salvação com todos (137). 

Santo Domingo quase pode ser considerado um re­
trocesso. A noção de identidade de ecumenismo e jus­
tiça social desaparece. Se dá uma ênfase maior ao diá­
logo com os ortodoxos, o que não é muito pertinente à 
realidade da América Latina. O ecumenismo é ressal­
tado na esfera institucional. 

E. Os bispos católico-romanos no Brasil: 
As Diretrizes para a ação evangelizadora 
(1995-1998) e o Documento O que é 
ecumenismo? (RNM,6) A CNBB tem insistente­

mente tratado do ecumenismo em seus documentos e 
procurado manter um envolvimento constante com os 
organismos ecuménicos, colaborando mesmo com a 
criação do Conselho Nacional de Igrejas Cristãs 
{CONIC, 1982). A CNBB tem mantido nas últimas 
Diretrizes Gerais da ação evangelizadora da Igreja no 
Brasil {1995-1998; 1999-2002) uma análise do 
pluralismo religioso e a afirmação do ecumenismo 
como testemunho da comunhão eclesial. Vários docu­
mentos têm sido escritos procurando difundir a visão 
do ecumenismo, entre eles podemos destacar o subsí­
dio "O que é o ecumenismo?", publicado em 1997. 

No Brasil se tem ressaltado a questão ecuménica nas 
bases. Os bispos estão atentos e preocupados com o 
crescimento das igrejas pentecostais {chamadas de sei­
tas) e com a nova configuração do campo religioso 
{pluralismo religioso). O empenho ecuménico é assu­
mido como um esforço e uma espiritualidade de todos 
os batizados. Não se trata de um esforço apenas dos 
bispos e das estruturas eclesiásticas. Todavia, e isto é 
natural, há uma forte preocupação com a "reta doutri­
na ecuménica". Assim como em Medellín e Puebla os 
bispos brasileiros têm destacado a luta por justiça so­
cial como um traço fundamental do ecumenismo. 

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/fevereiro de 2000 

23 



Isto explica, em parte, a Campanha da Fraternida­
de 2000. Os bispos católicos tiveram a generosidade 
de abrir uma tradicional campanha para o exercício da 
fraternidade ecumênica. A Campanha - 2000 não é 
sobre ecumenismo, é sobre a exclusão social e a soli­
dariedade devida com os excluídos. Porém, ela se dá 
no marco de esforços que visam a atuação comum dos 
cristãos diante de problemas enfrentados por todos os 
filhos de Deus que vivem em todos os rincões do Bra­
sil. Assim, não podemos deixar de destacar que este foi 
um passo importante, ainda que difícil. 

F. Ecumenismo de Base: uma semente 
geminando A presença dos laços de unidade na 
luta em favor da vida tem sido uma constante, mor­
mente a partir dos anos de 1970. Na luta pela terra é 
muito comum encontrar ações empreendidas em con­
junto entre cristãos de várias denominações. Estes la­
ços de unidade têm sido chamados de "ecumenismo 
de base". Evidentemente carece de um maior aprofun­
damento o uso de tal expressão. Todavia, não pode­
mos deixar de indicar que existe uma solidariedade dos 
cristãos com os aflitos e excluídos na sociedade brasi­
leira que tem gerado ações comuns. Por exemplo, pas­
toras metodistas que se dedicam com agentes de pasto­
ral católicos do Centro Ecumênico de Estudos Bíblicos 
a assessorar assentamentos de trabalhadores rurais sem 
terra. 

Há diversos grupos que estão vivendo essa dinâmi­
ca da solidariedade. Trabalhos com os menores em São 
Paulo (anglicanos, metodistas e católicos), comunida­
des que partilham o templo em Vila Rica, na Prelazia 
de São Félix do Araguaia (luteranos e católicos), asses­
sorias ao movimento sem-terra em diversos lugares do 
Brasil. Além disso, há uma partilha grande no campo 
do estudo bíblico, especialmente na construção de uma 
metodologia da leitura popular da Bíblia - o que nem 
sempre é fácil nos meios protestantes, particularmente 
para o "fiel do banco da igreja". 

Todas essas experiências têm se manifestado numa 
grande celebração que é o Intereclesial das Comuni­
dades Eclesiais de Base. De fato, a partir do segundo 
Encontro Intereclesial tem se mantido a presença de 
assessores provenientes dos meios protestantes. Isso tem 
assegurado uma reflexão cada vez mais ecumênica. A 
partir do Sétimo Encontro Intereclesial a temática ecu­
mênica se tornou muito mais forte para os intereclesiais. 
Infelizmente, isso não significou um aumento na inten­
sidade das relações ecumênicas nas bases. Porém, é um 
sinal do Reino a forte presença dos evangélicos, como 

24 

delegados ou participantes, nos Encontros Intereclesiais. 
Essa presença despertou ainda outra questão, o diálo­
go inter-religioso, especialmente com as religiões afro­
brasileiras e indígenas, ou, como se tem chamado, o 
macroecumenismo. 

Outra experiênc~a de ecumenismo de base que de­
vemos registrar foi a realização da Primeira Jornada 
Ecumênica, em 1994 (Mendes, RJ). Este foi um evento 
promovido por KOINONIA, com a colaboração do 
CONIC, CLAI, CESE e do próprio CML Havia cerca 
de quatrocentas pessoas, a maioria jovens ( 18-24 anos), 
vindos de todo o país. Discutiram a leitura bíblica, a 
história do ecumenismo no Brasil, as relações entre igre­
ja e sociedade. E os momentos celebrativos foram mui­
to cheios do Espírito. Termino com isso ressaltando esta 
dimensão espiritual: o ecumenismo é antes de tudo a 
abertura ao Espírito de Deus, que clama, reclama e 
conclama pela busca da unidade. 

Jorge Atilio Silva lulianelli, leigo católico, professor da 
FaCE-Bennett, assessor em K OINONIA. 

Indicações bibliográficas 

BARROS, Marcelo; O sonho da paz, Petrópolis, Vozes, 
1996. 

SANTA ANA, Julio; Ecumenismo e Libertação, Petrópol is, 
Vozes, 1991 . 

NAVARRO, J.B.; Para compreender o ecumenismo, São Pau­
lo, Loyola, 1995, pp.182-194. 

HORTAL, J.; E haverá um só rebanho, São Paulo, Loyola, 
1989, pp. 224-231. 

Relatório Final CIACR, RJ, CEDI, 1990, 143p. 
Encuentro católico-pentecostal latinoamericano y cariberío; 

Quito-Equador; 12-14 mayo 1998; Mensaje a las 
iglesias, s. ed . -Divulgado pelo CLAI-Brasil. 

Diretório para a aplicação dos princípios e normas sobre o 
ecumenismo, trad. da Conf. Episcopal Portuguesa, 
Paulinas, 1994. 

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/fevereiro de 2000 



O PROTESTANTISMO HISTÓRICO 
BRASILEIRO ÀS VOLTAS 
COM OS PENTECOSTALISMOS 

1. Bittencourt Filho 

Introdução Quando fomos desafiados a trabalhar 
a temática do posicionamento das igrejas protestantes 
históricas quanto aos pentecostalismos e aos movimen­
tos carismáticos, intuímos que a melhor maneira de fazê­
lo seria efetuar um apanhado da trajetória do protes­
tantismo tradicional brasileiro, sobremodo naqueles 
aspectos que dizem respeito à consolidação de sua iden­
tidade. Buscamos salientar as marchas e contramarchas 
desse processo, no intuito de construir uma perspecti­
va a partir de episódios marcantes que se tomaram 
decisivos para conferir o perfil atual das igrejas que aqui 
chegaram por meio de missões norte-americanas, na 
segunda metade do século passado. 

Para tanto, decidimos percorrer vários textos que 
redigimos ao longo dos últimos anos tratando de temas 
corre latos e que apontaram nessa direção, ou seja, para 
o debate recorrente em tomo da identidade. Fizemo-lo 
por meio deste brevíssimo ensaio, a despeito de saber 
que a problemática pede um tratamento mais apro­
fundado e rigoroso No momento não reunimos condi­
ções de realizá-lo. Nossa expectativa é que pelo menos 
tenhamos podido indicar a direção. 

Numa primeira parte, detalhamos a aventura em que 
consistiu a formulação de um projeto eclesiológico au­
tóctone e comprometido para o assim chamado Pro­
testantismo de Missão após o esgotamento do projeto 
original trazido na mala dos missionários. O campo 
religioso brasileiro vive uma efervescência sem prece­
dentes, sendo que os pentecostalismos de todos os ma­
tizes nele exercem um papel fundamental. Este fato, 
entre outros aspectos, demonstra a riqueza cultural de 
um país também às voltas com a construção de sua 
identidade. A título de cotejo, expomos em seguida uma 
interpretação do estado atual dos Pentecostalismos. Isto 
posto encaminhamos algumas notas conclusivas que 
retomam a temática principal, sem deixar de, nas en-

trelinhas, arriscar algumas estimativas para o futuro 
próximo. 

Dos projetas protestantes 

Puritanos em seu comportamento e exemplares em 

suas atividades, aqueles calvinistas deixaram sua 

marca no Nordeste, a qual permaneceu muito depois 

de terem sido expulsos dali. (Richard J. Sturz) 

Revisitando a história 

A primeira tentativa de implantação do protestantis­
mo em território nacional ocorreu no próprio século 
XVI, num período próximo à Reforma. Os calvinistas 
perseguidos na França tentaram aqui implantar uma 
colônia, justamente para se livrarem do ambiente de 
perseguição em que viviam. Na tripulação do almiran­
te Villegaignon embarcaram também alguns pastores. 
Este episódio é assinalado na história oficial como a 
invasão francesa. Evidentemente, o primeiro ato que 
realizaram ao desembarcarem foi celebrar um culto, 
nos moldes litúrgicos da Igreja de Genebra. Assim sen­
do, cabe recordar que o primeiro culto protestante rea­
lizado fora do território europeu, em pleno século XVI, 
foi numa praia do Rio de janeiro. E mais, foi redigida a 
primeira confissão reformada fora da Europa - a 
Confessio Fluminensis. Obviamente, a historiografia ofi­
cial costuma omitir esses eventos da mais alta relevân­
cia histórica. 

As graves dissensões internas mergulharam o grupo 
num processo de autodestruição, ensejando dessa ma­
neira a derrota dele para os portugueses e seus aliados 
indígenas. Vale registrar que até mesmo alguns pasto­
res foram executados a mando do próprio Villegaignon. 
Assim sendo, a primeira tentativa de implantação do 
protestantismo frustrou-se a reboque do fracasso da 

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/fevereiro de 2000 

25 



empreitada colonialista dos huguenotes. Por sinal, tal 
empreitada não teria condições de consolidar-se consi­
derados os altíssimos interesses e o poderio da Coroa 
portuguesa à época. 

No século seguinte temos notícia da tentativa de es­
tabelecimento de uma colônia holandesa no Nordeste 
brasileiro, em virtude da aspiração da Companhia das 
Índias em controlar a produção e o comércio interna­
cional do açúcar. Durante o governo do príncipe Mau­
rício de Nassau, foram implantadas igrejas locais, pres­
bitérios (concílios) e mesmo um sínodo, nos moldes da 
tradição reformada, na região correspondente, hoje, aos 
estados de Pernambuco e Para1ba. Quando da restau­
ração portuguesa, para que não fossem vítimas da In­
quisição, os holandeses decidiram queimar as atas 
omitindo assim o nome dos brasileiros convertidos. 

Após a "abertura dos portos" decretada por dom 
João VI, que contemplava diretamente os interesses da 
Inglaterra, a tolerância com os protestantes teve que 
tornar-se maior em decorrência da presença inglesa no 
Brasil. Foi autorizada a construção de um templo 
anglicano em Recife, para atender às famílias dos fun­
cionários estrangeiros. Assim sendo, o primeiro tem­
plo protestante da América do Sul foi erigido naquela 
cidade. 

É oportuno reiterar o que já afirmamos: nos séculos 
XVI e XVII, os impérios ibéricos não iriam permitir 
que qualquer proposta religiosa alternativa pudesse 
sobreviver no domínio colonial, pois isso iria solapar 
os alicerces da legitimação religiosa desses impérios -
o catolicismo romano. 

No século XIX, o panorama era bem diferente. En­
tre as elites urbanas do império, circulava a ideologia 
que identificava catolicismo com atraso econômico e 
cultural, ao passo que identificava o protestantismo com 
progresso cultural e avanço econômico. Evidentemen­
te, essa proposição ideológica tinha como referência as 
nações do capitalismo emergente: Inglaterra e Alema­
nha. Para esses intelectuais a presença do protestantis­
mo seria um sinal de modernidade. Desse modo, di­
versos setores receberam com satisfação o advento das 
missões protestantes, sobretudo os anticlericais. 

Entrementes, outros fatores significativos exerceram 
influência. No século XIX verificou-se a finalização do 
colonialismo ibérico e, com efeito, a afirmação da so­
berania e da identidade dos países latino-americanos. 
Sob o influxo do Iluminismo e da Revolução Francesa, 
os movimentos emancipatórios pretendiam eliminar 
todas as estruturas arcaicas então dominantes. A Igreja 
Católica era a principal aliada das classes abastadas, 
portanto, sacudir o jugo das elites implicava também 

26 

na eliminação da hegemonia religiosa romano-católi­
ca. Assim sendo, os protestantes eram desejados para 
compor e/ ou reforçar ~ aliança já estabelecida entre os 
principais inimigos do sistema então vigente, o libera­
lismo radical e a Maçonaria. 

A aventura político-cultural 

Na época em que as missões protestantes se estabele­
ceram definitivamente no Brasil, já se esboçavam de­
sejos de modernização, de encaminhamento da vida 
política e econômica nacional no sentido da civiliza· 
ção anglo-saxônica como conseqüência da expansão 
capitalista dos países protestantes (Antonio G . Men­
donça). 

Em boa medida, o protestantismo correspondia à 
fama de vanguarda modernizadora. Um setor das mis­
sões preocupou-se em fundar instituições educacionais, 
sob inspiração do destino manifesto norte-americano, 
nas quais se pretendia instruir e organizar elites aptas a 
ocuparem espaços estratégicos na sociedade brasileira 
e assim, introduzir valores culturais interpretados como 
sendo idênticos aos valores do Evangelho. A par disso, 
os colégios protestantes realizaram uma verdadeira re­
volução pedagógica para a época, no intuito de prepa­
rar as novas gerações para um Brasil democrático, in­
dustrializado e moderno. Tal aspiração traduzia o pro­
jeto de sociedade que as missões protestantes traziam 
para o Brasil. 

Na década de 1950, quando finalmente o Brasil in­
gressa no "clube" do capitalismo mundial, sobretudo 
no período denominado anos JK, a tão sonhada mo­
dernização econômica, política e cultural do País havia 
atingido o patamar tão acalentado pelas missões pro­
testantes. Assim como a história do Brasil havia com­
pletado um ciclo, também o Protestantismo de Missão 
havia chegado a um limite, qual seja, o do seu projeto 
de sociedade. Fazia-se necessária uma profunda refle­
xão a respeito do papel social do protestantismo para 
além da esfera estritamente religiosa. Aqueles propósi­
tos de transformar o Brasil numa república urbano-in­
dustrial esgotaram-se ao coincidirem com a realidade 
abrangente. 

A aventura da "responsabilidade social" 

Nesse mesmo período, o protestantismo brasileiro pas­
sou a ter contato com o que vinha ocorrendo no mun­
do. Até então provinciano e pietista, passou a ser con­
frontado com a produção teológica em gestação desde 
as primeiras décadas do século nos grandes centros do 
protestantismo internacional, bem como do movimen­
to ecuménico que se desenvolvia a partir da criação do 

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/fevereiro de 2000 



Conselho Mundial de Igrejas (1948).Já na década de 
1960, o dinamismo de diversos setores da Confedera­
ção Evangélica do Brasil (CEB), em particular o de 
Estudos e Responsabilidade Social da Igreja, contribu­
íram decisivamente para os saltos de qualidade então 
efetuados. 

As perspectivas políticas nascidas tanto com a revo­
lução cubana quanto com a efervescência decorrente 
das "reformas de base", ensejaram a convocação em 
1962 da Conferência do Nordeste (sob o tema "Cristo 
e o Processo Revolucionário Brasileiro"), inspirada nas 
novas ênfases e desafios que se apresentavam para as 
denominações, sobretudo no tocante ao enraizamento 
do protestantismo na cultura e na realidade brasileiras. 

Um certo clima de euforia resultante da expectativa 
de uma "esquerdização do continente" logo converteu­
se em frustração. Sob o patrocínio do capital trans­
nacional o Brasil tornava-se em 1964 a experiência­
piloto dos regimes chamados de Segurança Nacional 
que iriam implantar-se em toda a América do Sul nos 
anos seguintes, e que plasmaram um processo socio­
político pelo qual as igrejas protestantes não passaram 
incólumes. 

O golpe militar facilitou, nas principais denomina­
ções, o ascenso dos setores ultraconservadores aos pos­
tos burocráticos dirigentes. Os efeitos foram imedia­
tos: expurgas e perseguições nas instituições de ensino 
teológico e nos organismos e movimentos da juventu­
de, bem como a desarticulação da CEB. Na maioria 
dos casos, por omissão, as denominações apoiaram o 
golpe e, quando da promulgação do AI-5, a situação 
interna nas igrejas já se encontrava sob total controle 
das burocracias dirigentes, e o passado recente parecia 
definitivamente sepultado. 

O principio do fim da aventura 

Por essa razão a década de 1970 pode ser conhecida 
como a "idade das trevas" para o protestantismo brasi­
leiro. Nela foram sentidos os efeitos deletérios da re­
pressão desencadeada na década anterior e, paralela­
mente, com o concurso dos serviços de inteligência, 
foram escancaradas as portas e as janelas para as enti­
dades paraeclesiásticas norte-americanas, caracteriza­
das pelo conservadorismo político e religioso. Os pre­
juízos desse processo ainda não foram devidamente 
contabilizados. 

Nos anos de 1980, qualquer tipologia que diferen­
ciasse as denominações verticalmente não daria conta 
da complexidade das convergências e divergências 
ideológicas que as atravessavam horizontalmente. Nas 
igrejas do Protestantismo de Missão era onde podia ser 

É preciso colocar em relevo que 
os conflitos entre as correntes 
conservantista, libertária e 
carismática nunca se deram 
propriamente no terreno das idéias, 
mas no da disputa pelos espaços de 
poder institucional, gerando um 
círculo vicioso inescapável 

encontrado o maior número de "ilhas de dissidência", 
a par de uma produção bíblica e teológica mais elabo­
rada, consistente e deliberadamente ecumênica. Na 
esfera do Protestantismo de Migração, a Igreja Evan­
gélica de Confissão Luterana no Brasil, em virtude da 
política fundiária do regime ditatorial, viu as suas co­
munidades - compostas em grande parte por peque­
nos e médios proprietários rurais - mergulhada numa 
situação dramática. Este fato transformou uma agre­
miação eclesiástica historicamente identificada com a 
colônia alemã, numa das protagonistas da pastoral po­
pular. 

Alternativas em face da crise 

Quando do esgotamento do projeto modernizador, o 
desafio que se descortinava para o Protestantismo de 
Missão era recriar-se por meio da formulação de um 
projeto global autóctone, sem deixar de ser coerente 
com o seu ideário teológico. Contudo, apenas uma 
minoria imbuiu-se desse propósito. Esta minoria intuiu 
que para alcançar a sua meta, o caminho mais apropria­
do seria uma opção em favor tanto do ecumenismo 
quanto das lutas em prol de transformações sociais. 
Nascia a corrente nacionalista, progressista e libertária 
no protestantismo brasileiro. 

Outros segmentos entenderam que a melhor alter­
nativa seria vincular o Protestantismo de Missão ao 
fundamentalismo, bem como às origens pietistas, com 
todos os efeitos disso, quais sejam: no plano interno, 
investir contra o liberalismo teológico e implementar 
os modelos verticalistas de poder; no externo, cerrar 
fileiras com os interesses das camadas dominantes. 
Nascia a corrente conservantista; que viria a controlar 
totalmente o poder formal nas igrejas após o golpe 
militar. 

Finalmente, restaram aqueles que, inspirados pelo 
crescimento numérico pentecostal, optaram pela alter­
nativa reavivalista. Ao invés de uma hermenêutica cria­
tiva da Reforma em face da nova realidade brasileira, 

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/fevereiro de 2000 

27 



preferiram a "novidade" espiritualizante. Nascia a cor­
rente carismática, que muito embora tenha se tornado 
hegemônica ao longo dos anos, em seus primórdios 
enfrentou sérios percalços no interior das denomi­
nações. 

É preciso ppnderar que o estágio incipiente de 
institucionalidade das igrejas, a baixa acumulação de 
massa crítica, e a identificação com setores das classes 
intermediárias não contribuíram para essa grande e 
complexa empreitada de refazimento do projeto ecle­
siológico. Portanto, ao invés do encaminhamento de 
soluções inovadoras consensuais, o que se verificou foi 
apenas um novo fracionamento . 

Nesse particular, a década de 1970 foi decisiva. De­
vido ao obscurantismo reinante, as deficiências torna­
ram-se ainda mais agudas, facilitando a expansão das 
chamadas "missões de fé", que minaram o que existia 
de consistente nas bases eclesiais, criaram movimentos 
e conseguiram formar gerações de jovens pastores, se­
gundo um modelo fundamentalista e reacionário, por 
intermédio de institutos e seminários teológicos capcio­
samente apresentados como "1nterdenominacionais". 

Acrescente-se a isso um dado sociológico: o proces­
so acelerado e generalizado de pauperização que as 
classes intermediárias passaram a sofrer após o declí­
nio do "milagre econôinico". A estrutura e funciona­
mento local, regional e nacional das igrejas deixaram 
de corresponder às condições materiais objetivas de 
vida dos seus eclesianos. Dessa maneira, o Protestan­
tismo de Missão perdeu atrativos para os segmentos 
mais esclarecidos das camadas médias e não se encon­
trava aparelhado para produzir uma proposta religiosa 
popular. 

Outro fator a ser destacado é a contradição intestina 
das igrejas, que sempre investiram pesados recursos 
materiais, humanos e financeiros no evangelismo, mas 
que não conseguem fixar os "convertidos" nas comu­
nidades locais devido às inúmeras restrições de cunho 
moral e cultural que impõem, ao modo de uma autên­
tica subcultura. 

É preciso colocar em relevo que os conflitos entre 
as correntes conservantista, libertária e carismática 
nunca se deram propriamente no terreno das idéias, 
mas no da disputa pelos espaços de poder institucio­
nal, gerando um círculo vicioso inescapável. Nesse 
quadro, as denominações do Protestantismo histórico 
acabaram por sucumbir num torvelinho de deficiên­
cias, que vão desde a crise da doutrinação dos adeptos 
(da educação religiosa) até a da formação dos minis­
tros (indigência teológica), passando pela dimensão sim­
bólica (crise litúrgica). 

28 

Também como reflexo do avassalador crescimento 
pentecostal, o Protestantismo de Missão foi sendo to­
mado de assalto pelas práticas fundamentalistas e 
carismáticas dos mais diversos matizes. Apenas os ra­
ros segmentos libertários e ecumênicos mantiveram um 
certo nível de resistência, buscando nas raízes históri­
cas os conteúdos teológicos tidos como mais propícios 
para a manutenção da utopia de um protestantismo fiel, 
simultaneamente, aos princípios teológicos da Refor­
ma e aos valores da nacionalidade brasileira. 

Na atualidade, é necessário incluir na problemática 
a crise do cristianismo tradicional, preconizada por 
Richard Shaull há quase cinqüenta anos. O cristianis­
mo tradicional, vê-se cada vez mais cerceado por um 
ambiente cultural que lhe é hostil. No caso brasileiro, 
sobremodo no meio urbano, existe um problema adi­
cional: as formas religiosas sob influência da matriz 
religiosa brasileira, a qual o Protestantismo de Missão 
jamais conseguiu evangelizar efetivamente. Dentre es­
sas formas religiosas encontra-se o neodenominacio­
nalismo evangélico de perfil sincrético, inimaginável 
até muito pouco tempo. 

Da aventura libertária 

Em 1961, as confederações evangélicas do Cone Sul 
fundaram, conjuntamente, ajunta Latino-Americana 
de Igreja e Sociedade - mais tarde, Igreja e Sociedade 
na América Latina (ISAL) -,com a intenção de criar 
um espaço ecumênico de ação e reflexão que contem­
plasse os desafios daquele momento histórico. Neste 
mesmo espírito o Setor de Estudos e Responsabilidade 
Social da Confederação Evangélica do Brasil, desenca­
deou um processo de consultas e encontros que se de­
sejava fossem capazes de aglutinar as igrejas do Protes­
tantismo de Missão e fazer com que este pudesse apro­
fundar raízes na realidade sociocultural do Brasil. Pela 
vez primeira, os evangélicos brasileiros decidiram ela­
borar um projeto conjunto de participação efetiva e 
relevante no contexto nacional. E isso de forma autóc­
tone, isto é, autônoma em relação às igrejas-mães situa­
das nos EUA. 

Tal contextualização exigia não apenas uma partici­
pação do laicato e mobilização dos clérigos e das lide­
ranças, mas também a produção de um conhecimento 
bíblico-teológico que desse conta não só dos novos de­
safios, como das novas modalidades de ação e partici­
pação sociais que adviriam. Nesse empreendimento não 
se poderia prescindir do concurso das ciências sociais, 
nem de uma discussão qualificada acerca da proble­
mática cultural. 

SUPLEME NTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/fevereiro de 2000 



O cristianismo tradicional vê-se 
cada vez mais cerceado por 
um ambiente cultural que lhe é hostil 

A questão cultural sempre tinha sido um ponto fra­
co do evangelismo protestante, em decorrência da iden­
tificação apressada, efetuada pelas missões, entre peca­
do e cultura nativa. Por conseguinte, aquela discussão 
revestia-se de uma importância fundamental, e demons­
trava tanto a seriedade quanto a radicalidade da pro­
posta. 

Uma análise mais detida da temática, textos, pre­
letores, e recomendações enunciadas tanto nos encon­
tros preparatórios, quanto na conferência principal, 
torna clara a pedagogia que orientou esse empreendi­
mento pastoral entre 1955 e 1962. Quase uma década 
de esforços genuinamente educativos que culminaram 
no enfrentamento corajoso do "processo revolucioná­
rio brasileiro". 

O próprio local da conferência de 1962, não foi es­
colhido aleatoriamente, nem segundo conveniências 
operacionais. Recife era o epicentro político do Nor­
deste; região na qual as injustiças e diferenças sociais 
atingiam níveis alarmantes, e até por isso converteu-se 
num pólo de resistência e de organização políticas con­
tra as oligarquias locais e os setores da sociedade polí­
tica nacional que as secundavam. A escolha do local 
constituía-se também num símbolo do propósito do 
Protestantismo de Missão de aproximar-se da autênti­
ca cultura brasileira, nascida da criatividade de um povo 
em meio à opressão e à pobreza. 

Sonegação da memória 

Após o advento do regime militar, dirigentes da pró­
pria Confederação, aliados a autoridades eclesiásticas, 
movidos pelo obscurantismo, trataram de eliminar até 
mesmo os vestígios do trabalho realizado pelo Setor de 
Estudos e Responsabilidade Social. O estoque no qual 
se encontravam as publicações que continham o preci­
oso material reunido durante as conferências, foi inva­
dido, e grande parte simplesmente destruído. Neste 
episódio policialesco não faltaram agentes do 
famigerado Departamento de Ordem .Política e Social 
(Deops), que foram à sede da Confederação com o ob­
jetivo de prender integrantes do Setor, por força de de­
núncia de um colega pastor. 

O medo e a covardia atingiram tamanha magnitude 
que os funcionários do Setor foram sumariamente de­
mitidos e o clima de censura e repressão condenou a 

Confederação como um todo a morrer de inanição. A 
partir desse período, não se alcançou quorum em as­
sembléia, nem mesmo para a dissolução da entidade. 
Portanto, juridicamente, a Confederação continuou 
existindo, e isto permitiu que durante o governo Samey, 
integrantes da chamada "bancada evangélica" tentas­
sem revitalizá-la de cima para baixo. 

Paralelamente, esforços foram despendidos no sen­
tido de ser apagada a memória de quase duas décadas 
de empenhos de contextualização do protestantismo 
brasileiro. De fato, parece que o Protestantismo de 
Missão sofreu uma cirurgia plástica que o tornou 
irreconhecível, quando comparado ao que vivenciou e 
produziu entre 1900 e 1964. Os remanescentes da cor­
rente libertária tiveram que recorrer ao exHio voluntá­
rio, ou acomodar-se ao ostracismo, ou ainda refugiar­
se no movimento ecumênico continental. Houve tam­
bém aqueles que se articularam com a fundação de 
entidades ecumênicas de serviço, por meio das quais 
passaram a desenvolver ministérios alternativos, com 
todos os riscos dessa escolha. 

É oportuno lembrar que no período de ascenso dos 
regimes de Segurança Nacional, o movimento ecumê­
nico contribuiu efetiva e decisivamente na defesa dos 
direitos humanos, naquela época, sistematicamente vio­
lados. Parte desse remanescente e os discípulos que 
formaram, ainda hoje vivem na diáspora eclesial e por­
tam a bandeira do ecumenismo libertário, porquanto 
os tempos que viveram são inesquecíveis, e a respon­
sabilidade maior é transmitir o legado, a começar para 
aqueles a quem esse passado foi premeditadamente 
sonegado. 

Do cenário atual 

O protestantismo histórico está perdendo a batalha 

para as novas formas de cristianismo por duas vias: 

por evasão direta para as novas igrejas ou por perda 

simbólica no interior dos seus próprios templos. 

(Leonildo S. Campos) 

Dos pentecostalismos 

Das últimas duas décadas para cá, a maioria dos "cren­
tes" (como preferem ser conhecidos), são pentecostais. 
Por estimativa, pode-se afirmar que os pentecostais de 
todas as procedências já somam 70% do protestantis­
mo brasileiro. Evidentemente, a discussão se os pente­
costais são protestantes não é tranqüila, muito embora 
tal discussão não caiba nos propósitos do presente tex­
to. Para os próprios pentecostais, porém, isso é de so-

SUPLEMENTO ESPE CIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/ fevereiro de 2000 

29 



menos importância posto que preferem identificar-se 
sob a nomenclatura mais abrangente de evangélicos. 

No entanto, pode-se constatar que os diferentes gru­
pos pentecostais são caudatários, pelo menos formal­
mente, das formas do Protestantismo de Missão. Algu­
mas igrejas, até, apesar de adotarem o ideário pen­
tecostal, persistem usando a denominação de origem. 
São as agremiações eclesiásticas que compõem o mo­
vimento (carismático) conhecido como "renovação es­
piritual", expurgad"o do interior daquele protestantis­
mo pioneiro. Acresce o movimento carismático atual 
que como o próprio nome indica, prefere permanecer 
no interior das estruturas eclesiásticas tradicionais, ou, 
quando opta pelo cisma, mantém-se isolado por algum 
tempo, até que a rotinização do carisma determine sua 
institucionalização. 

Entretanto, o que mais chama a atenção dos estudio­
sos e mesmo da imprensa, são aquelas organizações 
religiosas que, segundo uma determinada tipologia, 
tenho apelidado de pentecostalismo autônomo. O ad­
jetivo aposto se justifica devido ao fato de que já exis­
tem famílias pentecostais organizadas segundo padrões 
tradicionais e que formam o grupo qualificado como 
protestantismo pentecostal ou pentecostalismo clássi­
co.Já são notórios os sinais de estruturação, por exem­
plo, das Assembléias de Deus, as que experimentam 
maior créscimento numérico no Brasil. 

Em razão de suas características de religião de mas­
sa e que se utiliza dos meios eletrônicos de comunica­
ção, o pentecostalismo autônomo alcança maior noto­
riedade. É menos rígido no tocante ao controle dos 
hábitos e costumes de sua clientela, goza de maior fle­
xibilidade cúltica, desenvolve uma estratégia de 
proselitismo mais abrangente e, em seu todo, funciona ' 
bem ao gosto das populações urbanas, estruturando-se 
como um "balcão" de bens de religião de fácil acesso. 
Ademais, utilizam-se de uma mensagem simples e di­
reta que tem como base a tríade: cura, exorcismo e 
prosperidade. 

O pentecostalismo autônomo promove uma moda­
lidade de conversionismo que acaba por contribuir 
muitas vezes para uma melhoria da qualidade de vida 
das pessoas, sobremodo por meio da poupança com­
pulsória, referenciada em valores morais e religiosos. 
A forte emotividade, um dos fatores fundamentais da 
espiritualidade pentecostal, cria condições para que as 
pessoas abandonem vícios, hábitos violentos e supe­
rem sociopatias. A dimensão terapêutica dessa religio­
sidade é criadora de fatos que falam alto em meio às 
coletividades e que logram adesões que vão desde pas­
sistas de samba até militantes das Comunidades Ecle-

30 

siais de Base (CEBs), passando por jovens das classes 
intermediárias. Essa síndrome de conversões, distribu­
ída pelas diferentes camadas sociais tem intrigado os 
cientistas da religião. Indubitavelmente, o pentecos­
talismo autônomo tem produzido uma mensagem reli­
giosa que vai ao encontro de boa parte das necessida­
des subjetivas das populações urbanas, em conformi­
dade com o modo como interpretam, elas próprias, tais 
necessidades - a partir do senso comum. 

O pentecostalismo autônomo representa um desa­
fio, ao mesmo tempo, pastoral, cultural e político; e 
certamente irá expandir-se numérica, patrimonial e 
politicamente, juntamente com as cidades e seus gran­
des problemas, na proporção direta da ausência de al­
ternativas que melhor correspondam às demandas es­
pirituais individuais e coletivas. 

Os pentecostalismos têm sabido fazer uso do seu peso 
social, haja vista a participação política institucional que 
promovem, bastando lembrar a atuação da "bancada 
evangélica" durante o governo José Sarney e a atuação 
na eleição de Collor de Mello. A par disso, faz-se ne­
cessário considerar que as formas religiosas pentecos­
tais comportam um elemento de resistência cultural, 
de terapia coletiva e de reapropriação simbólica por 
parte de amplos segmentos das camadas populares e 
das camadas médias empobrecidas. 

É oportuno ainda repisar a força e a influência dos 
movimentos carismáticos no interior das igrejas histó­
ricas, incluindo o catolicismo, assim como as inúmeras 
seitas e associações religiosas deles derivadas que con­
figuram a formação de um novo denominacionalismo 
brasileiro. Acresce a relevância do surgimento de um 
novo ente no campo religioso nacional : o protestantis­
mo sincrético. Entrementes, a constatação de que are­
ligiosidade popular afro-católica, com profundas raí­
zes no inconsciente coletivo, ao mesmo tempo em que 
é reforçada, constitui-se como a principal adversária 
na guerra santa que os pentecostalismos alimentam. 

A condição minoritária dos evangélicos no Brasil 
durante mais de um século em contraste com as multi­
dões pentecostais fervorosas tende a provocar reações 
de perplexidade e temor, principalmente na grande 
imprensa. Em termos populacionais absolutos, entre­
tanto, os grupamentos humanos que os pentecos­
talismos açambarcam ainda são algo reduzidos. Con­
tudo, se ponderarmos os aspectos relativos à eficiência 
deles de alcançar e organizar os adeptos, bem como os 
estratagemas de assentamento no poder constituídp, o 
quadro muda de figura. Portanto, a bem da verdade, 
quando o assunto em pauta é o nexo entre os pente­
costalismos e as massas, o que salta aos olhos é proble-

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRE SENÇA 
Janeiro/fevereiro de 2000 



mática das relações entre pentecostalismo e massi­
ficação, esta última definida aqui como um processo 
em que, numa dada sociedade, grupamentos humanos 
numerosos alcançam condições antes restritas apenas 
a minorias. 

Na esfera dos pentecostalismos, sobressaem os em­
penhos de elaboração e disseminação de uma cultura 
religiosa de massa, isto é, uma modalidade de cultura 
religiosa apta ao consumo do mais amplo espectro pos­
sível de pessoas de todos os segmentos sociais. Como 
já assinalamos, a massificação que as propostas pente­

. costais ensejam vão ao encontro dos modos de reestru-
turação da personalidade e da escala de valores que as 
pessoas são compelidas a efetuar no contexto urbano­
industrial. Assim sendo, a adesão individual é parte 
constitutiva imprescindível. Este fator já introduz um 
diferencial, porquanto a conotação mais comum do 
vocábulo massa indica condutas amorfas e indistintas. 
No decurso da massificação, mesmo em torno a ban­
deiras coletivas, o que antes se verifica é uma acentua­
ção da individualidade. Nisso reside o substrato da gran­
de estratégia dos pentecostalismos em amealhar mais e 
mais espaços nos meios de comunicação social. 

Com isso, produzem uma cultura religiosa massiva, 
qual seja, a da obtenção de respostas aos estímulos, si­
multaneamente, independentes (devido ao realce da 
individualidade) e semelhantes (porque massivos) . 
Melhor dito, trata-se de uma sistemática que conduz a 
uma autonomia aparente, uma vez que supõe a exis­
tência de autoridades que cuidadosamente organizam 
e controlam as mensagens. Sabemos que, na era da co­
municação de massa, não existe diferença substancial 
entre as lógicas de difusão de um bem de consumo e 
de uma opinião. Ambas devem seguir os mesmos 
cânones publicitários, pois, afinal, ambas deverão ser 
commmidas pelo maior número possível de pessoas. 

As mensagens em geral, e as opiniões em particular, 
ingressaram definitivamente para o terreno das impo­
sições persuasivas. Persistindo na analogia entre o con­
sumo de bens e de opiniões, é pertinente reportar àquele 
postulado, segundo o qual, o valor econômico de um 
bem está subordinado ao seu uso. Da mesma forma, o 
uso social de uma opinião estabelece a sua veracidade. 
Os pentecostalismos estariam apostando em fazer pre­
valecer não somente as suas concepções religiosas, mas 
também as de cunho ético, moral, estético e político. 

Destarte, no campo religioso brasileiro, encontra-se 
em curso um processo de reordenamento dos conteú­
dos da matriz religiosa somados a inovações que 
desbancam o que era tradicionalmente aceito. É opor­
tuno sublinhar que não se trata, de fato, de uma mu-

dança, mas sim de um reordenamento subordinado a 
critérios até então inéditos. Em outras palavras, os 
pentecostalismos estão se apropriando até de símbolos 
originalmente não protestantes e assim, explorando ao 
máximo a religiosidade latente do inconsciente coleti­
vo. Nesse quadro, a veiculação, o uso, e a formação de 
opiniões, como parte de um fenômeno global de con­
sumo, desempenham um papel estratégico. 

Recapitulando a estratégia dos pentecostalismos: (a) 
quanto aos adeptos -um processo de massificação, por 
meio da consolidação de uma cultura religiosa; (h) quan­
to à sociedade - veiculação de mensagens, consoante 
às regras da comunicação massiva, pelos meios apro­
priados e o devido aparato técnico, engendrando des­
sa maneira uma rede muito mais ampla. Pode-se afir­
mar pois, que dentre os vários objetivos dos pen­
tecostalismos, encontra-se o de produzir e sustentar, 
tanto uma nova cultura religiosa de massa, quanto cons­
tituir para si um público. Este último concebido aqui 
como uma coletividade cuja coesão dá-se, quase exclu­
sivamente, no plano do imaginário. 

Conclusão Na década de 1960, nas igrejas batis­
tas, eclodiu o primeiro movimento carismático evan­
gélico. As cúpulas da denominação trataram de excluir 
líderes, adeptos e simpatizantes. Os carismáticos bani­
dos foram obrigados a criar uma nova denominação 
batista. Na década seguinte o episódio se repete mutatis 
mutandis entre os metodistas. Outros exemplos pode­
riam ser apresentados, contudo o que nos cabe regis­
trar aqui é a atitude absolutamente intolerante das bu­
rocracias dirigentes, que, respaldadas nas doutrinas ofi­
ciais e no clima autoritário vigente no País, recorriam a 
medidas drásticas que quase sempre culminavam na 
expulsão dos integrantes das correntes pentecosta­
lizadas. 

Todavia, um dos resultados da "idade das trevas" foi 
o enfraquecimento das autoridades eclesiásticas con­
servantistas. Elas próprias semearam a sua derrota quan­
do investiram no obscurantismo. Na década de 1980 
as instâncias de comando das denominações, com 
raríssimas exceções que só confirmam a regra, perde­
ram a autoridade e a legitimidade para punir e/ ou ex­
cluir os pentecostalizantes. Na atualidade, muitas lide­
ranças formais ou não, consideram o movimento 
carismático como um elemento revitalizador, que deve 
ser incentivado e mantido e apenas os "exageros" de­
vem estar sob vigilância. Não se pode esquecer que a 
lógica das cúpulas eclesiásticas é a do crescimento nu­
mérico. É preciso não esquecer também que a discus-

SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/ fevereiro de 2000 

31 



são sobre as tendências pentecostalizantes envolve ne­
cessariamente um debate e um aprofundamento da 
problemática da identidade; esta se tornou dramática 
pelas razões que buscamos elucidar na primeira parte 
deste texto, e a respeito da qual não existe massa críti­
ca acumulada. 

Por tudo isso, as igrejas do Protestantismo de Mis­
são não reúnem condições para rejeitar nem reprimir 
oficialmente o movimento carismático em seu interior. 
como ocorria anteriormente. O que se está verificando 
é justamente o oposto: cada vez mais representantes 
de segmentos carismatizados assumem posições estra­
tégicas nas instâncias dirigentes das denominações. 
Com efeito, pode-se afirmar, pelas mesmas razões, que 
a Renovação Carismática Católica tende a angariar a 
simpatia de lideranças e liderados no mundo evangéli­
co, à proporção que o ideário pentecostal vai-se tor­
nando hegemônico. 

Sugestões bibliográficas 

MENDONÇA, Antônio G. & VELASQUES FILHO, Prócoro. In­
trodução ao Protestantismo no Brasil. São Paulo, Edições 
Loyola, 1990. 

MENDONÇA, Antônio G. O Celeste Porvir (A inserção do Pro­
testantismo no Brasil). São Paulo, Ed. Paulinas, 1984. 

SILVEIRA CAMPOS, Leonildo. Teatro, Templo e Mercado: or­
ganização e marketing de um empreendimento neo­
pentecostal. Petrópolis, São Paulo e São Bernardo do Cam­
po, em coedição Vozes, Simpósio e UMESP. 

GUEIROS VIEIRA, David. O Protestantismo, A Maçonaria e a 
Questão Religiosa no Brasil. Prefácio de Gilberto Freyre, 
2• ed., Brasília, Ed. Universidade de Brasília, 1980. 

SCHALKWIJK, Frans Leonard. Igreja e Estado no Brasil Holan­
dês (1630-1654). São Paulo, Edições Vida Nova, 1989. 

ARAUJO, João Dias de. Inquisição sem Fogueiras (Vinte anos 
de história da Igreja Presbiteriana do Brasil: .1954-1974). 
R. de Janeiro, ISER, 1985. 

32 SUPLEMENTO ESPECIAL DE TEMPO E PRESENÇA 
Janeiro/fevereiro de 2000 



A 
cidade 

do capital 

Leia e confira 
os lançamentos da 

Uma coleção voltada para o espaço/ tempo do 
cotidiano escolar. São temas úteis e atuais para o 
debate da educação. 

Feito e a ser feito 
-as encruzilhadas do labirin to V 
Cornelius Castoriadis 

Último livro do autor, falecido em 1998, 
traz um testamento de sua obra. Mostra 
com clareza a disposição que o animava 
como filósofo comprometido com a causa 
humana. 

A cidade do capital 
Henri Lefebvre 

O tema do livro é a cidade e a problemá­
tica urbana dentro do quadro teórico do 
materialismo histórico. Trata-se de um 
leitura ou releitura temática da obra de 
Marx e Engels. 

A identidade cultural na 
pós-modernidade - 3~ edição 
Stuart Hall 

Uma mudança estrutural fragmenta e 
desloca as identidades culturais de classe, 
gênero, sexualidade , etnia, raça e 
nacionalidade. Este livro analisa a crise de 
identidade do sujeito na pós-modernidade. 

editora. 

O sentido da Escola 
Nilda Alves (org.), Regina Leite Garc1a (org.), 
Sílvio Gallo, Edgar Morin, Carlos E. Ferraço 

Muticulturalismo 
- mil e uma faces da educação 
Azoilda da Trindade (org.), Muniz Sodré, 
Glória Ladson-Billings, Annette Henry, 
Rafael dos Santos (org.), Roseli Fischmann , 
Massimo Canevacci, Milton Santos, 
Maria J. Lopes da Silva 

Verde cotidiano 
Marcos Reigota (org.), Pêro Vaz de Caminha, 
Ronald Raminelli, Genoveva Chagas, 
Marlene Curtis, Fernando Moraes F. JR, 
Enrique Leff, Philippe P. Layrargues 

Avaliação: uma prática em busaca 
De novos sentidos 
Maria T. Esteban (org.), Regina Leite Garcia, 
Ángel Díaz Barriga, Almerindo Janela, 
Corinta M . G. Geraldi, Jussara M . P. Loch 

Afinal, que país é este? 
Pedro C. Cunca Bocayuva (org.), 
Sandra Mayrink Veiga (org.), Ricardo Salles, 
Carlos Nelson Coutinho, Francisco de 
Oliveira, Cristóvam Buarque, Virgínia Fontes 

Gestão democrática 
João Baptista Bastos (org.), Chico Alencar, 
Marília P. Spósito, Vitor H. Paro, 
Juçara C. Grácio, Regina Célia F. Aguiar, 
Tarso Genro, Maria L A Fortuna, 
Antônio E. do Nascimento 

A magia da linguagem 
Edwiges Zaccur (org.), Magda Becker Soares, 
Ana L. Bustamante Smolka, Sônia Kramer, 
João Wanderley Geraldi 

A democracia no cotidiano da Escola 
Inês B. de Oliveira (org.), José Gonçalves 
Gondra, Jean Houssaye, Paulo Sérgio Sgarbi 

Geração de emprego 
E renda no Brasil 
- experiências de sucesso 
Carlos Aquiles Siqueira (coord .) 

Expõe estratégias e políticas alternativas 
para a questão do desemprego no Brasil. 
Produzido em cc-edição com o Centro 
Brasileiro de Estudos Latino-Americanos -
CEBEIA 

et 

home page: www.dpa.com.br 
e-mail: dpa@dpa.com.br 

Rua Santo Amaro 129, parte- Santa Teresa 
22211-230- Rio de Janeiro- RJ 

Te/.: (21) 232-1768- Fax: (21) 507-2633 



O grupo que deu origem à Igreja Batista Nazareth surgiu 
da inconformação com a postura das igrejas evangélicas 
- poucas foram as exceções - diante da ditadura mili ­
tar. A manifestação desse sentimento de protesto resul ­
tou na expulsão de cerca de vinte jovens da Igreja a que 
pertenciam em Salvador. 

Apoiados por uns poucos líderes locais à época, de­
cidiram não se dispersar, mas alimentar "o sonho de ver 
uma Igreja contribuindo para a construção do Reino de 
Deus na terra, defendendo a integridade do ser huma­
no e o seu direito de ser feliz aqui e agora" (Paulo Tor­
res). Sonhavam, à maneira de Paulo Freire, exilado na 
época: "É preciso não se render a quem proclama que 
sonhar é uma forma de fugir do mundo e não recriá ­
lo". 

Em meio à perplexidade pela marginalização denomi­
nacional, a comunidade nascente começou a refletir so­
bre alternativas para a sua vida: Realizou uma série de 
estudos sobre o trabalho batista no Brasil: princípios, 
estrutura e funcionamento. Foi interessante discutir prin­
cípios batistas dignos de respeito, como liberdade de 
consciência, separação entre Igreja e Estado, solidarie­
dade, e tantos outros. 

O min istério da igreja se definiu na trilogia: Comu­
nhão, Proclamação e Serviço . E com base nestes princí­
pios Nazareth construiu a sua história . A comunidade 
aprendeu a se amar. Nazareth é acolhedora, compreen­
siva e amorosa; também, trabalhou o anúncio do Evan­
gelho encarnado na realidade humana, de um Deus que 
salva e liberta e de um Cristo que veio para garantir a 
plenitude da vida; e desenvolveu o espírito solidário: com 
igrejas marginalizadas, com cristãos excluídos, com mo­
vimentos de luta contra o preconceito, e com outros em 
defesa dos Direitos Humanos. 

O ecumenismo para Nazareth tem sido uma expe­
riência enriquecedora . Primeiro com outras igrejas evan­
gélicas, depois com movimentos e entidades ecumêni ­
cos e logo em seguida com segmentos mais progressis­
tas da Igreja Católica . E entre os dois grupos (protes­
tantes e católicos) Nazareth tem sido pródiga em coo­
peração, ajuda e criação, sem jamais ter feito parte de 
qualquer entidade ecumênica de igrejas ou receber aju­
da de qualquer uma delas. 

Talvez o que melhor caracterize a atuação da Igreja 
no mundo dos nossos dias, seja o texto Testemunho de 
fé e compromisso que integra as suas liturgias: · 

Cremos em Deus, Criador dos céus e da terra, para 
contemplação, serviço, preservação e bem-estar da vida 
humana e da natureza. Cremos em Deus, Criador do ho-

IGREJA 
BATISTA 

NAZARETH 
25 cuw de wi6U, !ufa e it. 

~-Bakia 
1975. 2000 

mem e da mulher, à sua imagem e semelhança, como 
continuadores do seu projeto divino para o mundo. 

Cremos em Jesus Cristo, o Filho de Deus, Salvador do 
mundo, que viveu entre nós, sentiu as nossas dores, par­
ticipou das nossas alegrias, morreu para nos dar a vida e 
ressuscitou como garantia de sua origem divina e nosso 
destino eterno. 

Cremos no Espírito Santo, que está sempre presente 
no mundo, e nos inspira, conforta e orienta, às vezes, 
de maneira imperceptível . 

Cremos na Igreja, criada por Jesus Cristo, dirigida pelo 
Espírito Santo, e composta de homens e mulheres com a 
missão de proclamar ao mundo a vontade de Deus, de 
amor, justiça, paz e bem-estar para todos. 

Cremos, finalmente, na ressurreição do homem e da 
mulher, e na vida eterna com Deus. 

Assim, pois, sustentados por esta fé, nós nos com­
prometemos a anunciar a mensagem do Evangelho de 
reconciliação humana, a falar do amor de Deus sem fron­
teiras, revelado em Jesus Cristo, e que se estende a to­
dos os povos, em todos os tempos, em todos os luga­
res; a praticar a solidariedade, como consequência da 
nossa fé; a lutar contra toda e qualquer forma de pre­
conceito, opressão, marginalização e violência do ser hu­
mano, em qualquer parte do mundo. 

Comprometemo-nos, também, a viver em comunhão 
fraternal, a cultivar a vida cristã e a nos submetermos 
à vontade de Deus, como membros da Igreja de Jesus 
Cristo. 

Pedimos ao Senhor da vida e da Igreja que nos ajude 
no cumprimento deste testemunho e compromisso cris­
tão, por todos os dias da nossa vida. Amém. 

Pr. Djalma Torres 
Igreja Batista de Nazareth 

(fundada em 14 de fevereiro de 1975) 


