
tempo e presença 
Publicação do CEDI • Ano 15 • Número 271 • CR$ 200,00 

. .. ... . ... ... . . . .. . . .. .. ..... . . . ... . .. .. ... .. . . .... . . . .. ....... . . .... . .. . ... ... ..... . .......... . .. ... ... .. . . . ............ . ............ . . . ........ . . . . .. ....... . . .. .. .. . . . ··· ··· ... . . .. . . . . ... 
• • • :. : :: : • •• :: :- • • • • -:: ; ~ :: • :: : ; : ; • : o : : 

. . . . . . . . . . .. .... .... .. . .. 
• • • • • • • o • • •••• •• • 

• • o •• o ••• • • •• • ·.:··· . :. . . • : .. . . . .. .. ..... •· · · .. . . ... . . .. . .. . . . .. . . . .. . . . . . . . .. ··· ·· ·· ......... . 
. i . . .. -:.. . : :. . . . . . . o.:::- ..... :: .. . : : ... :. :. ::::::.:::. ~::: . : .. :: :. ' 

• • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •• o. o • ••••• •••• o 
• .. . • • • • • • • • • ......... o.. • • • • o o 

. · • ·: ·.: :·.=:=·::.· :.: ::=.:··=. ; .. ::· . ;: -::·.: · ·:= .. >:~<YHU:>:~<:< .. · 
. . .. :: ·= .. ::= ·· :· .:· .. ::": .< ·>··: ·<<>>:<::: >:-:>·= ::: ::. 

• • • o : • • • • • • • • • • • • • 

00 

• • • ~ • : • : : : ... : : : : : : : : : o ~ : : : : : • • o o • o : : : : • : : : : : : o 

• • o o ' ••••• o o ooo. o o O • o, ... 

• • ' • : • • • • • • o.· ·::0: .:·.: .. ::::: o ... ·.:: .. : •• : 

•• • oo •• • • • .. 00 . . . . . . . . 
· · · ··-~ .... . -~ . ···· ..... . . . . .. . . . . ··. ·: 

• • o • • • ••• . . . . . .. 
ooo . • .. • • oOOO O . . . . . . . . . . . 

• o. • • •• • • 

o :;: • : • 

.. • o • • • • • • . . 

CULTURA E 
ECUMENISMO 



lãoiTORIAL 

- .. ,0 E PRESENÇA 

A HORA DA OUSADIA 
NO ECUMENISMO 
A interpretação dos tempos por que 
passamos no Brasil e no mundo tem sido 
alvo de análises as mais diversas, das 
mais modernas às mais pós-modernas. 
Nenhuma delas pode deixar de 
considerar a cultura, sob pena de não 
alcançar parte significativa do 
movimento da realidade. 

Levantar tal temática 
é sempre tarefa difícil de 
enfrentar. A não ser que 
não se ultrapassem os 
limites do folclore e do 
extraordinário. A 
perspectiva cotidiana de 
nossa cultura é 
fundamental, nossa 
forma de perceber e 
enfrentar os problemas 
de nossa frágil 
cidadania e secular 
colonização. Muitos 

recusam-se a este esforço em favor da 
diversidade e pluralidade social, e não 
estão errados; no entanto, há traços 
comuns do nosso incomum 
comportamento que saltam aos olhos. 
Desde os mais científicos aos mais 
poéticos, como o de Caetano Veloso, é 
possfvel dizer que alguma coisa temos 
em comum, em nossa formação, em 
nossas estratégias de ser, e mais além e 
também o que se vê na TY. 

O convívio e o estilo de vida nos 
desafiam à temática da espiritualidade 
em meio às novidades e aos movimentos 
no interior das igrejas. Superando 
qualquer compreensão que 
tradicionalmente situe a espiritualidade 
fora da vida, seus dramas e tramas. 
Trata-se de um desafio ecuménico. 
Simultaneamente é importante 
compreender as dimensões atuais da 
perspectiva ecuménica. Por onde rumam 

as possibilidades de avanço, onde se 
situam as resistências. Seria o 
ecumenismo uma necessidade histórica 
e, ao mesmo tempo, uma impossibilidade 
culturalmente construfda ? ... 

Este é o momento de visitar todas as 
novidades. As ondas ecuménicas 
internacionais em favor de um 
movimento mais amplo, as chamadas de 
atenção quanto a um ecumenismo sem 
igrejas, as ousadias no diálogo para 
além do cristianismo. Estas e outras 
exigências atravessam nossos corações e 
mentes. 

A experiência humana em que estamos 
submersos nos obriga ao encontro com a 
religiosidade, ou até mesmo com as 
escolhas mais indefinidas nas quais a 
dimensão pessoal ultrapassa as 
expressões formais disponíveis no 
universo religioso. Não seria este o 
momento religioso por que passam 
tantos anônimos brasileiros? Mais de 
escolhas e definição pelo sincretismo que 
de indefinição? 

Ultrapassar barreiras, romper 
preconceitos históricos e "vergonhas" 
de nossa identidade, passa pelo 
enfrentamento da questão em relação 
aos negros e às religiões 
afro-brasileiras. Passa também por 
reconhecer as raizes do antiecumenismo 
em nossa cultura e pelo enfrentamento 
sério da contradição: identidades 
denominacionais vigorosas e 
necessidades de não transformar-se em 
ilhas eclesiais. 

Nesta edição, TEMPO E PRESENÇA 
brinda os leitores com essa temática 
fascinante e desafiadora. Na certeza de 
que, mais do que nunca, a 
espiritualidade encarnada na cultura 
diversa, plural e ecuménica é uma 
premência em nossos dias. 



SUMÁRIO 
Cultura 

5 A DISSIMULAÇÃO EM NOSSO 
MODO DE SER 
José de Souza Martins 

Cultura I Espiritualidade 
8 "REDIMINDO O TEMPO PRESENTE 

PORQUE OS DIAS SÃO MAUS" 
Paulo Cezar Loureiro Botas 

Religiosidade 
11 O ECUMENISMO AGORA, ENTRE 

A CULTURA E A PESSOA 
Carlos Rodrigues Brandão 

15 DEUS-SOL-ENERGIA 
Carlos Alfredo Argue li o 

Ecumenismo I Fronteiras 
18 VISÃO E VOCAÇÃO ECUMÊNICAS 

Konrad Raiser 

21 EM FAVOR DE UM ECUMENISMO 
INTEGRAL 
Julio de Santa Ana 

Ecumenismo I Desafios 
23 O NÃO-ECUMENISMO NO BRASIL 

Antonio Gouvêa Mendonça 

26 NÓS, PENTECOSTAIS, SOMOS 
ECUMÊNICOS? 
Daniel Farfan P. 

Ecumenismo I Depoimento 
28 ENTREVISTA COM DOM TIMÓTEO 

AMOROSO LIMA 
ACOLHENDO A DIFERENÇA 
NA IGREJA E NA SOCIEDADE 
Por Maurício Torres 

Ecumenismo /Igrejas 
32 ANSEIOS ECUMÊNICOS 

Milton Schwantes 

34 O PAPEL DO ECUMENISMO 
ECLESIÁSTICO E SEUS 
DESAFIOS HOJE 
Gottfried Brakemeier 

36 EVANGELIZAÇÃO INCULTURADA 
E LIBERTAÇÃO 
José Oscar Beozzo 

Bib/iotec:: ·- Koinonía 

('/. ' r' .. ,; ~ .~ trado f ..... } . -~ , .... ·' .. ,.) 

{"{J ; •roc essado 

40 

42 

44 

46 

Ecumenismo I Eventos Bíblia Hoje 
"PROCESSO DE SÃO PAULO" 49 ABSURDOS DO EVANGELHO 
CONSOLIDA-SE UMA REDE Paulo Nogueira 
ECUMÊNICA LATINO-AMERICANA 
ECARIBENHA Resenha 
Zwinglio M. Dias 51 CULTURA E HISTÓRIA NACIONAL 

MENSAGEM AO POVO DE DEUS 
Ronaldo Pereira de Jesus 

DA AMÉRICA LATINA E CARIBE 
Encarte I Diálogo lntercultural 

Rubem Alves NEGROS, RELIGIÃO E CULTURA 

OAÇANRACNEER 

América Latina e Caribe 
BUSCANDO A UNIDADE VISÍVEL 
DA IGREJA 
Zwinglio M. Dias 

:1 ... 
!! 
u.. 

~ c: 
~ 

CULTURA 
A cultura brasileira é uma cultura de dissimulação. 
Somos um povo que se move apenas na superfície exterior 
das coisas da vida. Página 5 

CULTURA E ESPIRITUALIDADE 
A dimensão do kairós (tempo oportuno), do risco e da 
utopia do Reino respondem por todo o desafio cultural e 
espiritual e das teologias em todos os tempos e espaços. 
Página 8 

RELIGIOSIDADE 
A religião é o que o ser humano faz com a presença daquilo 
que nos extasia, alarga nosso coração e que está aquém e 
além de toda razão. Passa aos poucos de "algo a que eu 
devo a" para algo "a que eu tenho direito". Páginas 11 e 15 

ECUMENISMO 
As instituições eclesiásticas são mais do que estruturas de 
poder. São herdeiras de tradições e experiências espirituais 
acumuladas ao longo de suas caminhadas. O movimento 
ecumênico, com seus desafios, suas fronteiras e na relação 
com as igrejas, vem se constituindo numa desafiadora 
vocação de nosso tempo. Páginas 18 a 36 

I 
I 
I 
I 

TEMPO E PRESENÇA 3 



tempo c presença 

Revista bimestral do CEDI 
Setembro I outubro de 1993 
Ano 15- n' 271 

CEDI Centro Ecuminlco de 
Documentaçlo 1 lnformaçio 
Rua Santo Amaro, 129 
22211-230 Rio de Janeiro RJ 
Telefone (021) 224-6713 
Fax (021) 221-3016 

Av. Higienópolis, 983 
01238-001 São Paulo SP 
Telefone (011) 825-5544 
Fax (011) 825-7861 

CONSELHO EDITORIAL 
Carlos Rodrigues Brandão 
Emir Sader 
José Oscar Beozzo 
Heloísa de Souza Martins 
Leonardo Boff 
Luiz Eduardo Wanderley 
Márcio Santilli 
Marília Pontes Sposito 
Milton Schwantes 
Paulo Schilling 
Regina Reyes Novaes 
Rubem Alves 

EDITOR 
Jether Pereira Ramalho 

JORNALISTA RESPONSÁVEL 
Paulo Roberto Salles Garcia 
MTb 18481 

EDITORES ASSISTENTES 
Beatriz Araújo Martins 
Maria Cecília lório 
Rafael Soares de Oliveira 

EDITORA DE ARTE 
Anita Slade 

SECRETÁRIA DE REDAÇÃO 
Beatriz Araújo Martins 

REVISOR E DIGITADOR 
Paulo Roberto Salles Garcia 

PRODUÇÃO GRÁFICA 
Supernova 

FOTOLITO DA CAPA 
Beni 

FOTOLITOS E IMPRESSÃO 
Clip 

Os artigos assinados não 
traduzem necessariamente 
a opinião da revista. 

Preço do exemplar avulso 
CR$ 200,00 

Assinatura anual 
CR$ 800,00 

Assinatura de apoio 
CR$ 1.000,00 

Assinatura/exterior 
US$ 50,00 

ISSN 0103-569X 

4 TEMPO E PRESENÇA 

A revista TEMPO E 
PRESENÇA é excelente para 
se entenderem as múltiplas 
realidades deste país e desta 
população, cansada de ser 
desprezada por governantes e 
políticos antiéticos. Agradeço 
pela atenção e o envio do 
cupom de assinaturas desta 
conceituada revista. 
Marcelo da Silva 
Londrioa/PR 

A gente só tem que 
parabenizá-los pelo trabalho 
que vocês desenvolvem e 
pedir a Deus que continue 
lhes dando forças para 
continuá-lo. 
Anselmo José doa Santos 
Coogonhas/MG 

Com a louvada lembrança de 
vocês, aqui vai a renovação 
da minha assinatura. A revista 
é muito boa, já estava 
fazendo falta para as nossas 
consultas. 
Maria de Fátima Carneiro 
Barbosa 
Fortaleza/CE 

A revista TEMPO E 
PRESENÇA é ótima, apesar 
da linguagem ser muito 
acadêmica para o nosso meio. 
Irmã Elide J. Caaagrande 
Mundo Novo/BA 

Aproveito para 
parabenizá-los pelo excelente 
trabalho de informação e 
conscientização desenvolvido 
pela TEMPO E PRESENÇA. 
Sem fanatismo e sem 
tendenciosidade a revista tem 
exercido seu papel e tem sidõ 
indispensável fonte de 
subsídios para meu 
ministério, tanto em nível 
teórico como prático. 
Lulz Pereira de Souza 
São Paulo/SP 

. Muitos assuntos não me 
chamam atenção: 
sindicalismo, terras indígenas 
(demarcação), sindicalismo 
rural, etc. Sugiro um espaço 
maior para igreja e assuntos 
correlatos. Está é a opinião 
de um pastor. Não julgo que 
os assuntos citados acima 
sejam desnecessários, creio 
que poderia haver um 
equilíbrio melhor no espaço 
dado às matérias. 
Tiago Silveira 
Rio de Jaoeiro/RJ 

Estava necessitando de uma 
oxigenação de idéias e tendo 
a revista TEMPO E 
PRESENÇA comigo 
enriquece nosso instrumental 
de análise. Obrigado por 
terem lembrado de mim. 
Bartolomeu Lulz de Aquino 
Mossoró/RN 

LEIA E ASSINE 

Renovei a minha assinatura. 
Todavia acho a linguagem 
difícil, principalmente em se 
tratando de companheiros do 
Sindicato de Trabalhadores 
Rurais que sempre a lêem. 
Jorge Monteiro Pontes 
Sta. Cruz Cabrália/BA 

TEMPO E PRESENÇA 
responde muito às 
expectativas do trabalho 
popular. Sua linha 
ecumênica, sua visão social 
são bem objetivas e 
"pé-no-chão". Ela deveria ser 
mais divulgada. 
Nellto Nonato Dornelaa 
Virgolândia/MG 

A revista TEMPO E 
PRESENÇA não traz 
conteúdo técnico e/ou 
político (debates) como era 
anteriormente; não aprofunda 
os temas que divulga com a 
devida profundidade (isso é 
possível sem ser hermético 
ou acadêmico). Tem uma 
visão "meio careta" dos 
problemas, muito "cristã". 
Mas, pelas mudanças, meu 
voto de confiança, faço 
assinatura por três anos, ok? 
Moyaéa A. Berndt 
São Paulo/SP 

TEMPO E PRESENÇA 
Povos indígenas, movimentos 
operário e camponês, educação 
popular, meio ambiente, 
ecumenismo e dívida externa 
são alguns dos temas tratados 
em Tempo e Presença, uma 
publicação bimestral voltada 
para o conjunto do movimento 
popular. Na caminhada por uma 
sociedade mais justa e 
democrática, é leitura 
indispensável. 

Assinatura anual CR$ 800,00 
Assinatura de apoio CR$ 1.000,00 
Exterior US$ 50,00 
Número avulso CR$ 200,00 

Faça sua assinatura através de 
cheque nominal para o CEDI, aos 
cuidados do Setor de Distribuição 

Rua Santo Amaro, 129 
CEP 22211-230 Rio de Janeiro RJ 

Av. Higienópolis, 983 CEP 
01238-001 São Paulo SP 



tiuLTURA 
#III 

A DISSIMULAÇAO EM NOSSO 
MODO DE SER 
José de Souza Martins 

Vivemos no Brasil uma 
cultura de aparências, 
em que muito do 
que se diz e faz é upara 
inglês ver". Em nossa 
sociedade o que domina 
é a força da forma 

O recente massacre dos índios 
yanomami provocou, no Bra­

sil, reações reveladoras. Revelado­
ras do nosso modo de ser e do nos­
so modo de pensar. Reveladoras, 
enfim, da nossa cultura, daquilo 
que traveja e dá sentido às nossas 
condutas, às nossas ações, mas 
também às nossas omissões. 

Não espanta que Rachel de 
Queiroz tenha nesses dias publica­
do artigo num dos maiores jornais 
do País para declarar-se aliviada ao 
saber que os yanomami de Haximu 
não foram assassinados no Brasil e 
sim na VeneZliela. Mesmo que o 

genocídio tenha sido praticado por 
brasileiros. Também não espanta 
que a resposta do governo brasilei­
ro ao massacre tenha sido a da cria­
ção do Ministério da Amazônia 
(por que não um Ministério de Vi­
gário Geral?) e a de nomeação de 
um diplomata para o cargo de mi­
nistro. 

Aspectos profundos do nosso 
modo de ser se revelam nesses dois 
fatos . Neste mesmo ano, Rachel de 
Queiroz foi recoberta de prêmios 
mais do que merecidos. Enquanto 
os yanomami, às pressas, reduziam 
seus mortos a cinzas para comê-las 

TEMPO E PRESENÇA 5 



misturadas com uma pasta de ba­
nana e interiorizar no próprio cor­
po a memória e a dignidade huma­
na de seus parentes. 

Para Rachel de Queiroz, porém, 
não é relevante que os yanomami 
tenham sido vítimas de um crime 
brutal, várias vezes anunciado e 
denunciado, e que, por isso mes­
mo, nos faz a todos co-responsá­
veis, réus do ato genocida. Para 
ela, o motivo de preocupação era o 
de que o Brasil e o governo brasi­
leiro pudessem, de algum modo, 
ser alcançados pela justa e neces­
sária indignação dos grupos que, 
em vários países, combatem pelos 
direitos humanos. Ou pelo protesto 
de governos de países que têm di­
nheiro. 

Tanto no alívio de Rachel de 
Queiroz quanto na nomeação do 
embaixador Rubens Ricúpero para 
o Ministério da Amazônia há uma 
coisa só: salvar a cara, como se diz 
muito vulgarmente. Manter as apa­
rências. Simular inocência. Fingir­
se de morto. Dar satisfações diplo­
máticas para a opinião pública in­
ternacional. 

Herdeiros de uma cultura barro­
ca. No século XIX se dizia muito 
aqui no Brasil - e ainda se diz -
que "tal coisa deve ser feita para 
inglês ver". Os ingleses eram os 
substitutos dos portugueses na do­
minação colonial extinta formal­
mente em 1822 com a Independên­
cia do Brasil. Até 1930, eles ti­
nham conosco essa relação de as­
cendência. O importante não era, 
nem é, fazer alguma coisa pela ne­
cessidade substantiva de que fosse 
feita, mas para que fosse vista, 
para que os outros pensassem que 
ela estava sendo feita a sério. No 
fim, somos um povo hipócrita, 
um povo de atores que vive a vida 
como se ela fosse apenas um tea­
tro. 

Tomei como referência o caso 
dos yanomami casualmente, por-

6 TEMPO E PRESENÇA 

que foi o que esteve nos jornais 
nesses dias de agosto e setembro. 
Eu poderia ter-me referido a outras 
situações em que a nossa conduta é 
a mesma. No fundo, somos herdei­
ros de uma cultura barroca. Somos 
um povo barroco. Cultivamos a fa­
chada, as aparências, o que os ou­
tros vêem. Sobre a parede branca 
da nossa vida rotineira, ao longo da 
história, colocamos adornos de pe-

Cl:JLTURA DO MEDO ~ 
A cultura do medo se tece, 
dia-a-dia, em cada esquina, 
quando cada novo episódio 
violento se acrescenta ao 
patrimônio dos relatos mórbidos 
que fazem o sucesso da mídia 
especializada. Relatos se engatam 
e se multiplicam, encadeando 
novas versões, sempre mais 
dramáticas, produzindo um 
quadro lúgubre que parece 
traduzir a representação social da 
violência como uma onda que 
ultrapassa limites, escapa ao 
controle público e ameaça a todo . 
cidadão, indistintamente. O mal, 
o inferno, é o outro: pobre, sujo, 
estranho. Uma espécie de 
estrangeiro entre nós, um ser de 
outra natureza. 

O inferno, portanto, está ein 
nós e entre nós. O espaço 
doméstico é perigoso e fonte de 
riscos. Não é 'precisc:i ir à rua e 
encontrar o desconhecido para 
submeter-se a toda sorte de 
violências. Uma visão mais 
equilibrada do fenômeno da 
criminalidade pode relativizar o 
medo agressivo que sentimos pelo 
outro, pobre e distante, e 
alertar-nos para a presença 
insidiosa da violênda sem fins 
lucrativos, que é problema 
psicocultural da cidadania, antes 
de ser objeto de responsabilidade 
política. 

Fonte: Extraído do artigo "A viol!ncia 
e o pavor", de Luiz Eduardo Soares, 
publicado no Jornal do Brasil, em 
24/8/93. 

dra, rebuscadas obras de arte, por­
tais solenes, portas almofadadas, 
esculturas preciosas. Enfeitamos 
com alguns significados a nossa 
vida sem sentido. Tem sido assim 
ao longo de nossa História. 

Raízes repressivas. Ainda não se 
fez um estudo consistente sobre as 
origens da nossa cultura brasileira, 
das matrizes de nossas condutas 

Há um conflito não 
resolvido entre o que 
efetivamente se é e aquilo 
que nos obrigam a parecer 
que somos 

nos grandes e nos pequenos mo­
mentos de todos os dias. Mas quem 
lê o percurso da nossa memória 
desde os primeiros cronistas do sé­
culo XVI, desde as cartas jesuíti­
cas dos séculos XVI e XVII, pode 
perceber logo como foi a constitui­
ção do povo brasileiro e a constru­
ção do seu caráter ·nacional. 

Índios antropófagos e políga­
mos, · que viviam em habitações 
clânicas, eram convencidos pelos 
missionários de que estavam em 
pecado, de que deviam deixar a an­
tropofagia ritual tão essencial à sua 
reprodução como seres humanos 
dignos, de que deviam limitar sua 
vida familiar a uma única mulher, 
de que deviam viver em casas de 
famílias separadas em casais e seus 
filhos. Nessas raízes repressivas da 
nossa cultura sertaneja e também 
nacional, o germe de um conflito 
não resolvido: entre o que efetiva­
mente se é e aquilo que nos obri­
gam a parecer que somos. 

Idolatria da aparência. A cultura · 
brasileira é uma cultura de dissi­
mulação. A dissimulação é uma es­
tratégia de vida, um modo de ser de 
todos nós. Isso nos torna frágeis, 



~ 
ctJ.J · •·•• 

na medida em que aquilo que efeti­
vamente fazemos no âmbito do ci­
vilizado e moderno é apenas uma 
farsa, uma aparência, uma repre­
sentação, que depende da aprecia­
ção e da aprovação do outro, does­
trangeiro, do que tem poder e di­
nheiro. 

Isso não nos faz criativos. A 
nossa maior criatividade nacional 
está no futebol e na dança, isto é, 
no espetáculo, naquilo que é feito 
para ser visto, não para ser vivido. 
Essa cultura que se expressa pelo 
nosso corpo não nos liberta por­
que, no fundo, não liberta nem 
mesmo o corpo, domesticado pelo 
olhar do espectador e não um cor­
po libertado por sua própria ener­
gia carente de expressão. 

Os negros que vieram da África 
trouxeram consigo as religiões ani­
mistas, profundamente enraizadas 
no seu modo de ser: Aqui foram re­
primidos e cristianizados. Tiveram 

.. · .. · 
~· 

A nossa maior 
criatividade nacional 
está no futebol e 
na dança, isto é, 
no espetáculo, naquilo 
que é feito para ser visto, 
não para ser vivido 

que dar nomes católicos às suas di ­
vindades pagãs. Dissimularam e 
aprenderam a dissimular para so­
breviver. Desde que Iansã se cha­
me Santa Bárbara, desde que a for­
ma e o formato recubram e escon­
dam aquilo que se rejeita e não se 
tolera, o resto não importa. 

Essa idolatria da aparência e da 
exterioridade nos domina . Durante 
todo o século XIX até a Constitui­
ção republicana, os missionários 
protestantes podiam instalar no 
Brasil casas de culto, desde que 

~-""··· ...... 
.· ..... 

·-· ... 

não tivessem forma exterior de 
templo. Esse dispositivo da lei pro­
clamava, no fundo, que em nossa 
sociedade o que domina é a força 
da forma. 

Somos, enfim, um povo que se 
move apenas na superfície exterior 
das coisas da vida. Sem conseguir 
romper a crosta de aparências que, 
contraditoriamente, nos separa e 
nos une ao que é vital. 

José de Souza Martins é professor de So­
ciologia da Vida Cotidiana, na Faculdade de 
Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Uni­
versidade de São Paulo. Entre outros livros, 
publicou : "Caminhada no Cbão da Noite" 
(Hucitec, São Paulo, 1989); "Subúrbio -
Vida cotidiana e história no subúrbio da cida­
de de São Paulo" (Hucitec, São Paulo, 1992); 
e "A Chegada do Estranho" (Hucitec, São 
Paulo, 1993). 

TEMPO E PRESENÇA 7 



tfJuL TURA I ESPIRITUALIDADE 

"REDIMINDO O TEMPO PRESENTE 
PORQUE OS DIAS SÃO MAUS" 
Paulo Cezar Loureiro Botas 

Mui tas pessoas pensam 
a espiritualidade como 
evasão do mundo 
cotidiano. Entretanto, 
é necessário que ela seja 
vivida em cada momento 
oportuno -o kairós -, 
com homens e mulheres 
concretos, no aqui e agora 
do dia-a-dia e das 
culturas diversas 
e plurais 

Só a luta dá sentido à vida. O trümfo 
ou a derrota estão nas mãos 
dos deuses. Festejemos a luta. 
(Canto de ~uerra Suaile, Ilhas 
Camores, Africa Oriental) 

D urante séculos, no Brasil e na 
América Latina houve uma 

busca incessante pela homogenei­
dade cultural. A cultura dos desco­
bridores, com seus valores, acabou 
sendo hegemônica e a única reco­
nhecida como portadora do "ho­
mem cultivado". A aspiração bur­
guesa do homem culto, na maioria 
das vezes confundido com a erudi­
ção letrada, impunha-se a partir da 
negação dos valores cufturais dos 
povos e das nações. 

Somente na década de 1980 co­
meçamos a pensar a cultura na sua 
tríplice dimensão: valorização da 
cultura local, valorização do patri­
mônio histórico e cultural e valori­
zação da arte como expressão pri­
vilegiada da cultura. Se até a as­
censão da burguesia as grandes ar-

8 TEMPO E PRESENÇA 

tes eram as das letras e as das ciên­
cias, posteriormente as artes ma­
nuais impostas como Belas-Artes, 
por serem feitas pela classe bur­
guesa então no poder, assumiram 
ares de verdadeira cultura. Thdo o 
mais na vida das cidades e do povo 
- o seu cotidiano, a sua festa, o 
que comiam, vestiam, criavam, ex­
primiam - passou a ser visto pe­
los cantos dos olhos. 

Por isso se entende que até há 
pouco tempo, quando se pensava 
em cultura, referia-se à "arte", e 
arte burguesa, por excelência. 

Quando pensamos "cultura", 
nos referimos à diversidade e à 
pluralidade cultural. Somente um 
país ou uma cidade que tenham va­
lorizado a sua diversidade cultural 
poderão trilhar os caminhos da 
construção democrática, cuja pri­
meira lição é o respeito à diversi­
dade e à diferença. 

No correr destes séculos, todas 
as nossas instituições - da Igreja 
ao Estado - têm sido responsá­
veis pelo aniquilamento dessa plu­
ralidade cultural vivida no cotidia­
no dos povos e das gentes. Os tem­
pos e os dias presentes são maus, 
reza o Apóstolo. E é nesta perspec­
tiva que gostaria de pontuar algu­
mas questões sobre espiritualidade 
e cultura. 

Espiritualidade de evasão. Para a 
grande maioria das pessoas, a espi­
ritualidade sempre foi pensada 
como "evasão" do mundo. cotidia­
no, sobretudo o mundo "urbano". 
A secularização deixou um grande 
hiato na formação e vivência espi­
ritual das pessoas. 

Não podemos esquecer que toda 

a espiritualidade herdada das igre­
jas brota no mundo rural, onde o 
tempo era marcado pela observa­
ção da natureza. Não havia o tem­
po dos relógios mas o tempo dos 
ventos, dos ares, dos sóis, das luas. 
O tempo da poesia. O tempo do 
kairós, o oportuno de Deus. Se a 
semente não fosse lançada no tem­
po oportuno não germinaria; se a 
poda não fosse realizada no mo­
mento certo, não haveria força nas 
árvores, nem frutos nem colheita 
abundante para ser repartida na 
festa. 

Lentamente o kairós foi sendo 
substituído pelo chronos -tempo 
dos relógios que insistia em forjar 
as horas do levantar, do trabalhar, 
do descansar, para logo depois le­
vantar, trabalhar e dormir de 
exaustão. O tempo para o amor, 
para a festa era, pouco a pouco, re­
duzido e mal visto como perda de 
tempo para o trabalho e para a pro­
dução. A gratuidade do tempo e da 
vida, assim, como a do amor e a do 
dom, foi sendo massacrada pelo di­
nheiro que o tempo dos relógios­
ponto torturantemente marcava. 

Restou a vaga lembrança de 
uma espiritualidade evadida do 
tempo das cidades que me faria 
reencontrar a inefabilidade da rela­
ção Homem-Deus. E as igrejas in­
sistiram na separação corpo-espíri­
to. O corpo marcado pelas horas do 
trabalho e da produção, o corpo 
cansado, espoliado, tenso, áspero e 
o espírito evadido em poucas horas 
de lazer no campo, na periferia, no 
mar, longe do barulho das máqui­
nas e do progresso. 

Como aprender e exercitar a 
contemplação no meio dos arra-



nba-céus, cujo céu não se vê por 
causa das fumaças da poluição e 
dos olhos que ardem, ardem, ar­
dem ... As gargantas roucas já não 
cantam, os narizes irritados já não 
cheiram, as mãos ásperas já não to­
cam e os corpos extenuados já não 
se abrem mais para o amor e para o 
gozo. 

Nós nos consumimos em proje­
tas políticos, institucionais, em 
mesquinharias de pequenos pode­
res, em criar estruturas burocráti­
cas controladoras do tempo das 
pessoas e dos subordinados. Acre­
ditamos que tudo isto pode respon­
der pela vida do seu espírito - a 
ruah -o sopro, o espírito da vida 
que faz viver os ossos, segundo a 
visão do profeta Ezequiel. 

A sofisticação do mundo urbano 
faz com que a espiritualidade de 
então se revista de formas palatá­
veis ao homem engajado; na busca 
do tempo perdido da Natureza, fa­
das, gnomos, trolls, duendes po­
voam nossos sonhos e cotidiano; 
lutas ecológicas pelas florestas, 
rios e mares procuram sorver o que 
ainda resta do espírito da Vida; ta­
rôs, runas, adivinhações são os ca­
minhos para o reencontro com o 
transcendente tão massacrado nas 
nossas catedrais e templos. Mas, 
ainda assim, a espiritualidade é 
pensada como evasão, como o-di­
ferente-do-que-vivo, como alguma 
coisa exótica de iniciados. A espi-

ritualidade como "assepsia", como 
um estado asséptico no qual, pur­
gado das marcas do cotidiano de 
trabalho e suor, encontraria meu 
norte, meu prumo, meu leme, meu 
"eu-mesmo". 

Esta espiritualidade de evasão 
encontra seu espaço privilegiado 
nos retiros espirituais, acampa­
mentos evangélicos, em que uma 
forte dose de proselitismo e doutri­
nação faz as pessoas acreditarem 
que encontram o seu caminho ao se 
submeterem às trilhas traçadas pe­
las igrejas com suas normas e leis. 

Cria-se a "espiritualidade diri­
gida", com códigos bem restritos e 
facilmente reconhecíveis, com um 
linguajar próprio e uma prática ri­
gorosamente controlada. Quem 
não se lembra dos "diretores espi­
rituais" que mais dirigiam o cami­
nho do nosso corpo e as paixões do 
que as veredas do nosso espírito? 

Espiritualidade do luzirós. Preci­
samos reencontrar Deus tendo 
como princípio o Evangelho: "Se 
eu não amo meu irmão que vejo 
como posso amar a Deus que não 
vejo"? 

A espiritualidade tem que servi­
vida em cada momento oportuno, 
com homens e mulheres concretos, 
situados e datados, no aqui e agora 
do nosso cotidiano e das nossas 
culturas diversas e plurais. Caso 
contrário negaremos a Encarnação 

e a Vida. Negaremos que o Cristo 
se encarnou numa cultura determi­
nada, com seus valores determina­
dos e neles viveu, transgrediu, se 
impôs e sofreu a conseqüência dos 
seus atos. Seus companheiros eram 
os homens e as mulheres do seu 
tempo com os quais comeu, bebeu, 
dormiu, amou, pregou, sofreu, 
chorou e comungou seu espírito. 

Ou somos capazes de viver o 
tempo que nos foi dado sobre a 
Terra ou seremos expostos como 
covardes e traidores do nosso tem­
po que não redimimos com medo 
da maldade dos dias em que vive­
mos. E a maldade dos dias de boje 
tem um nome próprio: "preconcei­
to" de classe, de cor, de sexo, de 
religião, de doença, de cultura, de 
arte, de ciência, de tecnologia, e, 
sobretudo, espiritual. 

As pessoas se sentem agredidas 
porque outros encontraram cami­
nhos próprios para a sua vida de 
transcendência e de ação no mun­
do. Os pequenos poderes perpas­
sam a miopia das instituições e dos 
que se defendem. Brandimos nos­
sas armas contra os espíritos liber­
tários e comprometidos com as crí­
ticas ao mundo em que vivemos. 
Brandimos nossas armas contra as 
prostitutas, os aidéticos, os punks, 
os meninos de rua, os homosse­
xuais, as lésbicas, os artistas, os in­
telectuais críticos, os ecumênicos, 
os negros, os índios, os hare krish­
na, os pentecostais, os das Comu­
nidades Eclesiais de Base e tantos 
outros inumeráveis, cada um a seu 
tempo, lugar e cultura. 

Dimensões da espiritualidade 
encarnada. Estou convencido de 
que, nos dias de boje, poderemos 
viver a nossa espiritualidade na 
nossa encarnação cultural diversa 
e plural em três dimensões: 

• A dimensão da utopia do Reino 
Estarmos conscientes dos desíg­
nios de Deus para a construção do 
Reino de Justiça e de Verdade é 

TEMPO E PRESENÇA 9 



DEUS NÃO REJEITA A OBRA 
DE SUAS MÃOS 
É inútil o batismo para o corpo, 
o esforço da doutrina para ungir-nos, 
não coma, não beba, mantenha os quadris imóveis. 
Porque estes não são pecados do corpo. 
À alma sim, a esta batizai, crismai, 
escrevei para ela a Imitação de Cristo. 
O corpo não tem desvãos, 
só inocência e beleza, 
tanta que Deus nos imita 
e quer casar com sua Igreja 
e declara que os peitos de sua amada 
são como os filhotes gêmeos da gazela. 
É inútil o batismo para o c orpo. 
O que tem suas leis as cumprirá. 
Os olhos verão a Deus. 

Adélill Prado 

condição para que todo o nosso ser 
esteja comprometido, para além 
das instituições e formalidades bu­
rocráticas, com o que transcende o 
nosso cotidiano, mas que, ao mes­
mo tempo, o inspira e lhe dá senti­
do e significado. O sonho de um 
mundo fraterno e justo, do afetivo 
ao político, um mundo democráti­
co em que a afirmação da plurali­
dade e do direito à vida se faça não 
mais como lei mas como letra gra­
vada no espírito de cada um e de 
todos. 

A tensão permanente entre a 
busca do Reino da Vida, e pela 
transgressão das ortodoxias que se 
autointitulam portadoras do Reino 
é condição do avanço dos cami­
nhos da construção deste mesmo 
Reino. É a tensão vivida na história 
entre o Magistério e o Carisma, en­
tre a Lei e a Profecia. O Reino está 
sendo realizado no aqui e agora das 
nossas vidas, no tempo presente, 
no tempo oportuno, no kairós . 

•A dimensão do kairós: o tempo 
oportuno 
Uma questão fundamental para 
nós, homens do século quase XXI, 
é como vivemos o tempo nosso do 
cotidiano, qual o significado que 
lhe damos e qual o seu sentido e 
futuro . Responder pela nossa preo­
cupação fundamental, o "ultimate 
concern" de Tillich, é o grande de-

10 TEMPO E PRESENÇA 

safio para todas as gerações. Em 
última instância, saber que onde 
está o meu tesouro, aí está o meu 
coração, e saber que a prática da 
minha vida será determinada pela 
minha preocupação fundamental: a 
ganância, o status, o poder, a fra­
ternidade, a luta pela justiça, a so­
lidão, a arte, etc. E Deus me conhe­
ce na minha profundidade de ser: 
Aquele que me sonda e me conhe­
ce ... (SI 139). 

É o tempo oportuno e vivido da 
minha cultura e na sua diversidade, 
na minha encarnação com meus se­
melhantes numa história dada e 
data, com os desafios humanos, so­
ciais e políticos que impedem a 
realização plena dos homens e das 
mulheres, que, por isso mesmo, 
criam a situação de pecado social. 
Ter clareza de que Deus perdoa o 
pecador, na sua misericórdia, mas 
que abomina a situação de pecado 
que cria o pecador e todas as suas 
conseqüências coletivas. 

O tempo oportuno é vivido na 
provisoriedade da história e na 
procura incessante da definitivida­
de do Reino. 

• A dimensão do risco: a idolatria 
e a falsa segurança 
Thdo o que pode, em nosso devido 
tempo, ser assumido como falsa 
segurança, que nos leva a acreditar 
na ortodoxia das interpretações do 
mundo no julgamento ético, moral 
e político das pessoas é idolatria. E 
a idolatria é coisa do demo, do coi­
sa-ruim, do-que-eu-não-gosto-de­
dizer-o-nome. E o que aparece pu­
blicamente vociferando, julgando 
e condenando tudo aquilo e todos 
os que não compartem a mesma vi­
são unilateral da vida e do mundo. 
E o silêncio da provisoriedade é 
substituído pelo barulho do defini­
tivo, do que pretende se alçar como 
definitivo e critério único e indivi­
sível. Como afirma Guimarães 
Rosa: "Deus come quieto e é o dia­
bo que sai por aí lambendo os pra­
tos". 

Nossa espiritualidade tem que 
responder no mais fundo do nosso 
coração pelas falsas seguranças 
que escolhemos, tanto pessoal 
como coletivamente, para não as­
sumirmos o risco de existir. 

Estas três dimensões respondem 
por todo o desafio espiritual e das 
teologias em todos os tempos e es­
paços. Como vivemos o nosso so­
nho e utopia expressos no Reino de 
Deus; como os efetivamos no aqui 
e agora; no tempo oportuno este so­
nho e utopia e quais as falsas segu­
ranças que, idolatricamente substi­
tuem a provisoriedade do nosso vi­
ver e lutar, e o risco de existir. 

Nesta perspectiva, nossa espiri­
tualidade estará profundamente 
comprometida com a realidade 
cultural e dela poderá usufruir tan­
to a diversidade no cotidiano dos 
povos quanto a sua memória histó­
rica, mas sobretudo as suas artes 
que conferem à vida espiritual o 
seu quinhão de beleza e de êxtase. 
Os cantos, os vitrais, os ícones, as 
cores, tudo isso nos faz comungar 
com o inefável de Deus e de sua 
beleza expressa na natureza e no 
amor dos homens e mulheres vin­
gado em ternura e liberdade, em 
contemplação e gozo. 

Não há possibilidade de pensar­
mos uma alma asséptica, isolada 
do mundo, mas sim num espírito 
encarnado, pleno de paixão pelo 
mundo e de aspiração pelo Reino. 
Sempre em trabalho de parto, 
criando e parindo a cada momento 
os sonhos do futuro. 

Responder por uma espirituali­
dade da Vida é o nosso desafio 
maior, não mais a espiritualidade 
da alma - que alma não existe -
mas a dos corpos que um dia serão 
ressuscitados para a glória e o gozo 
da vida eterna. 

Paulo Cezar Loureiro Botas é assessor do 
Programa de Assessoria A Pastoral do Centro 
Ecumênico de Documentação e Informação 
(CEDI). 

I -



li1 ELIGIOSIDADE 

O ECUMENISMO AGORA, ENTRE 
A CULTURA E A PESSOA 
Carlos Rodrigues Brandão 

O bservemos uma evidência es­
quecida. Há hoje um ecume­

nismo e uma cultura do ecumenis­
mo entre nós. Mas há também um 
ecumenismo, ou um "ser ecumêni­
co" em nós. Bons vizinhos, cúm­
plices e quase irmãos, os dois não 
são, no entanto, a mesma coisa. 

Com diferenças e variações de 
estilo e profissão de fé, muitos de 
nós cremos no primeiro e o vive­
mos mesmo como um projeto, 
como uma generosa proposta de 
partilha e de participação. Como 
uma espécie de horizonte comum 
do mar da história, visto de vários 
pontos na Terra onde, em algum lu­
gar próximo entre todos, a fé em 
Deus expressa no amor entre os 
homens une as religiões sem unifi­
cá-Ias, e desafia o trabalho das igre­
jas à realização, aqui na Terra e para 
todos, daquilo que de fato é mesmo 
essencial em cada uma delas. 

Muitos de nós vivemos este 
ecumenismo entre nós como algo 
pelo qual o próprio núcleo da expe­
riência religiosa é definida, de tal 
maneira que em seu nome uma fé é 
vivida, uma religião entre outras é 
professada e uma igreja em meio a 
outras é partilhada. Em nome do 
que, também, os sentidos e signifi­
cados de fé, religião e igreja ga­
nham rumos e aceitam em suas ve­
las ventos desafiadoramente ino­
vadores, heterodoxos e conflitivos 
mesmo. Afinal o seu símbolo não é 
uma barca indo para algum lugar? 

Banquete do diálogo. Este ecu­
menismo existe aí, hoje. Ele tomou 
a forma de uma vocação ao diálo-

De forma curiosa, o autor, 
a partir de suas 
inquietações, nos leva 
a entender o ecumenismo 
como uma desafiadora 
vocação de nosso tempo 

go, transformada culturalmente em 
uma espécie de meta e interinsti­
tuição entre instituições religiosas. 
Desde há muito tempo este nome 
- ecumenismo - e o que ele su­
gere deixaram de ser uma espécie 
de sonho, de ideal de algumas pes­
soas, para se tomarem uma realida­
de que cria espaços, propõe outra 
leitura de tempos, promove encon­
tros, acrescenta novas idéias e es­
tabelece outras missões. 

Sem ser e pretender ser uma re­
ligião e, menos ainda, uma outra 
igreja, o projeto ecumênico objeti­
va não apenas unir igrejas e apro­
ximar religiões, mas transformá­
Ias, para e por meio deste chamado 
à união entre aqueles que, afinal, 
podem ser um por serem e conti­
nuarem sendo diferentes uns dos 
outros. Diferenças enunciadas, tor­
nadas visíveis, postas na mesa do 
banquete do diálogo, que nos per­
mitem "comungar com o outro" 
justamente naquilo em que, sem 
ser "como ele", desafia o encontro 
da comunidade, da "comum-uni-

. dade". Algo a partir de onde seja 
possível compartir, dentro e fora 
da religião, cenários, situações, 
histórias e projetas em que pala-

vras e gestos como paz, justiça, re­
conhecimento, amor, liberdade, 
igualdade, participação, beleza, fe­
licidade possam ser partilhados e 
tornados uma realidade entre to­
dos. 

Atenção, não somente entre to­
dos os crentes e praticantes de um 
"projeto ecumênico", mas entre to­
dos os seres da Terra, em nome de 
quem, indistintamente, a idéia e a 
prática do ecumenismo têm algum 
sentido. Em nome de um projeto 
humanitário transreligioso e, no li­
mite, metaespiritual, irrelevamos a 
roupagem de nossas divergências 
para nos reconhecermos nos cor­
pos nus de nossas diferenças. Por 
isso existe no projeto ecumênico 
uma vocação ao esquecimento de 
urna espécie de "seita oculta" exis­
tente ainda em toda confissão reli­
giosa, a partir da qual, mesmo con­
vivendo em diálogo com outras, 
ela o faz a partir de um centro de 
sentido e de legitimidade onde es­
tão "a minha fé", "a minha reli­
gião", "a minha igreja". 

Tal como eu o compreendo (sem 
ser, em absoluto, um especialista 
no assunto), em nosso tempo o 
ecumenismo é justamente essa 
descentralização do " meu", em 
que a experiência da religião é vi­
vida como apropriação, em nome 
de uma excentricidade de "eus", 
em que, em nome de valores de fé, 
de crenças .de sentido e de projetas 
de vida que transcendem a peculia­
ridade de minha própria religião, 
eu posso estabelecer um diálogo 
que funde uma ação comum com 
outras pessoas convidadas, como 

TEMPO E PRESENÇA 11 



eu mesmo, a construírem juntas 
algo cujo maior valor é justamente 
não haver sido dado, não estar ain­
da inteiramente "revelado", não 
haver sido consagrado e não ser 
ainda sequer inteiramente legiti­
mado. Pois todos sabemos que o 
projeto ecumênico é mais uma 
communitas do que uma institui­
ção, uma estrutura religiosa, para 
parodiar aqui Victor Turner, um 
antropólogo que em algum mo­
mento de seus estudos lembrou a 
ordem franciscana como um bom 
exemplo de comunidade liminar. 

A fé em Deus expressa no 
amor entre os homens une 
as religiões sem unificá-las 

Ecumenismo entre nós. Para com­
pletar essas observações a respeito 
da objetividade cultural do ecume­
nismo entre nós, seria relevante 
lembrar que, na verdade do dia-a­
dia, estamos lidando com dois pla­
nos de uma mesma coisa. Prova­
velmente algum teólogo terá já es­
tabelecido a diferença evidente en­
tre o que eu chamaria aqui (por não 
o haver lido e não conhecer um 
nome melhor) de ecumenismo de 
gestos e um ecumenismo de atos. 

Penso no primeiro quando me 
lembro de algumas celebrações 
pau-religiosas, como aconteceu re­
centemente durante a EC0-92. Pa­
dres, pastores, mães-de-santo, ra­
binos, agentes e crentes de outras 
religiões irmanaram-se no momen­
to de um rito ou na assinatura de 
um mesmo manifesto em nome dos 
índios ou da Amazônia. Cúmplices 
rituais por alguns instantes de bus­
ca comum de eficácia simbólica, a 
começar pelo mesmo gesto cultu­
ral que, no entanto, nem sempre os 
convoca à continuidade sociaf e 
cotidiana de um mesmo projeto. 

Penso no segundo - e será 

12 TEMPO E PRESENÇA 

~4~-
~-

. . · .~ 

- ~;........-----_,..~---~~ 
·. · ..... 

mesmo que por agora, aqui entre 
nós, o único modelo de que dispo­
mos é o de algumas confissões e 
igrejas cristãs? - quando lembro 
o projeto ecumênico de que o pró­
prio CEDI é porta-voz. Nesse pro­
jeto, o gesto ritual da celebração 
antecede e sucede um envolvimen­
to e um trabalho-comum-dirigido­
a, mediante o qual uma solidária 
cumplicidade de gestos voltada a 
um mesmo propósito transconfes­
sional realiza-se como uma comu­
nidade de atos dirigidos a torná-lo 
uma realidade cultural de teor tam­
bém social, político, econômico 
mesmo, em nome de projetos co­
muns de liberdade, justiça, igual­
dade, etc. 

Ecumenismo em nós. Mas há tam­
bém um ecumenismo em nós. Ele 
não é - pelo menos como o ima­
gino - a face subjetiva de um pro­
jeto cultural ecumênico transreli­
gioso, intercristianismo. Ele é 
"isto", mas é também o que, para 
além dessas fronteiras, está um 

pouco além "disto". Vejamos em 
quê. 

Eu sempre tive um problema 
com as estatísticas religiosas: ao 
medir a estrutura demográfica das 
afiliações religiosas dentro de pa­
râmetros muito limitados, essa 
contabilidade do esqueleto esque­
ce o corpo das crenças e, pior aio­
da, a alma das escolhas pessoais. 
Por exemplo, o IBGE pega um su­
jeito intrigantemente complexo e 
polissêmico como eu - ex-católi­
co confessante e jucista (integran­
te da Juventude Universitária Ca­
tólica - JUC), pau-cristão não­
confessional, aberto à crença de 
que Deus existe, mas que, tal como 
os homens e suas culturas, tem 
muitas vidas, muitas faces e mui­
tos nomes, panteísta radical ( des­
ses que crêem que a pessoa de 
Deus habita todas as coisas por 
igual e está mais num vôo azul de 
passarinho do que nas alturas ce­
lestes), prestes a converter-se à 
"hipótese Gaia", etc ... "-, e o re­
duz a "católico", se eu responder 



~ 
1 1 -.).. -

Irrelevamos a roupagem 
de nossas divergências 
para nos reconhecermos 
nos corpos nus de nossas 
diferenças 

pelo caminho mais preguiçoso e 
indiferente- "sem religião"- ou 
se o entrevistador achar que "tudo 
isso" não quer dizer nada; ou "ou­
tras religiões", se, como eu, ele for 
mais tolerante com as certezas pro­
visórias e buscas permanentes dos 
outros. 

O pior é que essa maneira for­
mal e meramente institucional de 
compreender o que está acontecen­
do como experiência espiritual 
e/ou religiosa na sociedade e com 
as pessoas - portanto, nas duas 
dimensões tradicionais da própria 
cultura - esquece por inocência 
ou má-fé justamente o que mais 
importa. Esquece o trânsito e o 
transitório; esquece que, por de­
baixo da adesão religiosa confes-

sada, subsistem maneiras criativa­
mente diferentes de se "ser de uma 
religião"; esquece um traço muito 
peculiar em nosso tempo. Ele tem 
sido sempre considerado por todas 
as pessoas que têm procurado in­
terpretar as características da pós­
modernidade, mas apenas de uma 
forma ainda muito fragmentada 
tem sido trazido para pensar a reli­
gião e as experiências religiosas 
em nosso tempo. 

Trata-se não apenas de que pas­
samos de uma estrutura de hege­
monia religiosa para a de um mer­
cado confessional, em que diversas 
ofertas de sistemas de sentido 
(confessionais, religiosas não-con­
fessionais, espirituais não-religio­
sas, não-espirituais, etc.) estão 
abertas a múltiplos tipos de sujei­
tos confessantes, praticantes, con­
vertidos, militantes; simpatizantes, 
fanáticos, multitolerantes, descon­
fiados, transeuntes, buscadores, 
etc., mas também de que algo na 
própria lógica e na gramática deste 
"mercado" (o nome é horrível) mu­
dou bastante e segue mudando. 

Alguns exemplos. Primeiro: De 
uma forma muito marcada entre 
nós, a religião aos poucos passa de 
"algo a que eu devo a" (minha fa­
mília, minha pátria, meus vizinhos, 
minhas tradições, os valores eter­
nos do meu povo) para algo "a que 
eu tenho direito" e, por conseqüên­
cia, aberto às minhas escolhas. 

Segundo: Entre "ser de uma re­
ligião" ou "ter uma religião" e 
"não acreditar em nada" ou "ser 
ateu", existem hoje várias alterna­
tivas. Elas tornam o campo social e 
simbólico dos sistemas de sentido 
extremamente rico e complexo. 
Mais do que isso, cada vez mais, 
tornar-se o sujeito pessoalmente 
criativo de uma combinação pes­
soal de verdades, valores, signifi­
cados e afetos de uma "minha 
crença", deixa de ser a solução im­
perfeita de uma pessoa "indefini­
da", para ser um modo abertamen­
te legítimo de se viver a experiên-

O ecumenismo é justamente 
a descentralização 
do "meu" 

cia da fé e se construir a fidelidade 
a uma crença. 

Terceiro: Abre-se um campo in­
tersubjetivo ilimitado ao diálogo. 
Pois não se trata agora apenas de 
um secular confronto social de 
crenças ou de religiões realizadas 
como tipos consagrados ou emer­
gentes de culturas, mas sim de um 
encontro entre infinitas alternati­
vas subjetivas de criação de senti­
do, para as quais o sectarismo e a 
intolerância deixam de ter qual­
quer razão de ser. O que importa é 
exatamente a pluralidade de esco­
lhas diante de um horizonte dife­
renciadamente comum, solidário, 
de significados essenciais. 

Quarto: Sem que isso, em abso­
luto, signifique leviandade ou in­
capacidade pessoal de se viver 
uma crença, partilhamos hoje em 
dia um tempo em que não apenas 
me sinto desafiado a criar para 
mim e a recriar com outros as mi­
nhas próprias crenças, como tam­
bém a repensá-Ias a cada momento 
da trajetória de minha biografia, ou 
da história que comparto com-os­
meus-outros: innãos de fé, compa­
nheiros de caminhada, membros 
de minha igreja, partidários de 
meus ideais, ou o que lá seja. 

Ecumenismo como resposta. Da 
época em que fui "estudante-e-mi­
litante" até hoje muita coisa mu­
dou. Na década de 1960 éramos to­
dos "católicos e de esquerda"; na 
de 1970 dividimo-nos em muitas 
tribos de crentes-e-praticantes-em­
alguma-coisa, mas os meus mais 
próximos éramos "cristãos pro­
gressistas". Daí em diante somos 
uma metade ecumênica de pessoas 
abertas ao diálogo a partir de uma 
crença confessional definida, e ou­
tra metade de buscadores de senti-

TEMPO E PRESENÇA 13 



SENTADO, A CABEÇA BAIXA 

do ou de criadores de cren­
ças, igualmente abertos, parti­
cipantes dos mesmos projetas, 
nas mesmas ONGs, por exem­
plo, mas definidamente não­
mais ou não-ainda religiosa­
mente confessionais. 

a morte cansa a alma 
e por isso a alguns mortos 
os homens dão estátuas. 
corpos altivos a cavalo 
as patas da frente levantadas 
e a quimera do eterno: 
o bronze e o brilho 
para que os vivos contemplem 

Em algumas pequenas 
pesquisas que fiz de passa­
gem com estudantes meus, 
descubro que entre eles "ser­
alguém-em-busca-de" tende 
a passar da exceção para a re­
gra. Mais do que isso, deixa 
de ser uma espécie cultural 
de símbolo de valor "menos" 
para se tomar um sinal assu­
mido de autonomia e de cria­
tividade. 

e digam aos filhos: 
"somos para sempre". 
mas a estátua de Gandhi 
colocaram em Londres os ingleses 
no meio de Tavistock Square. 
um lugar ermo, uma praça vazia 
entre edifícios de ciência e arte. 
como apenas uma manta lhe cobre o corpo 
esse indiano sente frio. 
as pernas cruzadas 
os ombros pensos, pensativos 
como quem viaja o espírito 
sem sair de casa. 

Há uma preocupação mui­ os olhos baixos de quem 

to grande no Brasil e fora 
dele para com o ressurgimen­
to de diferentes tipos de fim­
damentalismos. Sabemos 

já conhece o rumo e o caminho. 
ei-lo ali, deixado entre pombas 
para que a paz tenha um corpo. 
sentado, a cabeça baixa. 

que a religião que mais se ex­
pande em todo o mundo é o 
islamismo, o que se deve ao 
fervor conversionista de suas fra­
ções fundamentalistas. Conhece­
mos todos o "avanço dos pentecos­
tais" aqui no Brasil e em quase 
toda a América Latina. 

Mas como não há dados sobre o 
"outro lado", não há espantos a 
respeito de um fenômeno com que 
convivemos e que, a meu ver, é de­
mográfica, cultural e até mesmo 
politicamente mais importante do 
que esta aparente sectarização do 
universo religioso. Algo diferente 
de um desencantamento do mundo 
que depressa estaria afastando 
muitas pessoas "da religião", prin­
cipalmente os mais jovens. Algo 
até mesmo oposto a uma ateização, 
não mais por conversão a sistemas 
não-religiosos de sentido, mas por 
uma perversa "descrença de tudo e 
em tudo". Algo cujo melhor dese­
nho seria a do jovem inquieto, in­
terrogante, buscador de novas 
combinações, ponte entre a reli­
gião e tudo o mais, não-sectário e, 
ao contrário, fervorosamente aber-

14 TEMPO E PRESENÇA 

Carlos Rodrigues Brandão 

O ecumenismo, mais 
do que ser somente um 
desafio, parece ser mesmo 
uma desafiadora vocação 
de nosso tempo 

to à diferença e à possibilidade de 
mudança, em seu mundo e dentro 
dele. 

Essa multidão não contabilizada 
de pessoas que, de tão diversas ma­
neiras, "crêem em", devotam a sua 
própria vida "aos meus ideais", 
abrem-se intrigantemente ao novo 
e fraternalmente ao outro, talvez 
venha a ter em um futuro muito 
próximo um peso cultural bastante 
maior do que o daqueles que até 
aqui entraram no jogo dos confron­
tos de sentido a partir de uma ade­
são institucional a um único siste­
ma, vivido como religião, como 
teoria científica, como ideologia 
política, etc. 

Por outro lado, não seria 
vão perguntar se uma verda­
deira ou suposta crise "de re­
ligiões", mas não do "ser reli­
gioso" em seu sentido mais 
generosamente aberto, não 
estaria ligada, pelo menos em 
boa medida, ao fato de que vi­
vemos os começos de um 
tempo que pouco a pouco cer­
ca a experiência institucional 
da crença vivida como reli­
gião consagrada de suspeitas, 
e se abre às duas possibilida­
des de "ser e viver uma cren­
ça" situadas dos seus dois la­
dos: a adesão sectária versus 
a busca pessoal aberta. 

Não tenho dados sobre 
isso, porque justamente são 
os que nos faltam, e por isso 
tem resultado tão pobre pen­
sar cientificamente a religião 
em nossos dias. Sua dinâmica 
e sua intrigante complexidade 
estão muito além da rigidez 
e do formalismo de nossas 

teorias científicas para compreen­
dê-la. 

Tenho suspeitas, e uma delas su­
gere que já estamos vivendo um 
tempo de cultura em que de há 
muito o ser e crer das pessoas reais 
ultrapassou e transcendeu o reper­
tório de ofertas, religiosas ou não, 
existentes à nossa volta. O ecume­
nismo pode ser uma boa resposta a 
isso que, mais do que ser somente 
um desafio, parece ser mesmo uma 
desafiadora vocação de nosso tem­
po. Seu maior risco é tomar-se, ele 
próprio, maior do que os limites de 
cada religião desde onde ele fala, o 
que é um ganho, mas, mesmo as­
sim, só ainda menor do que as per­
guntas e vocações de escolhas da­
queles que, em busca de sentidos 
para a fé, o amor e a esperança, ain­
da esperam dele alguma coisa. 

Carlos Rodrigues Brandão é antropólogo e 
professor da Unicamp (Campinas/SP). 



li1ELIGIOSIDADE 

DEUS-SOL-ENERGIA 
Carlos Alfredo Arguello 

O que foi o Deus-Sol 
para os povos primitivos 
e o que hoje significa 
a energia solar sob 
o planeta Terra são 
reflexões apresentadas 
neste artigo 

U m número enorme de civiliza­
ções importantes elevou o Sol 

ao nível de divindade máxima. 
Egípcios adoravam Re, Sol do Ze­
nit, acompanhado de Kbeper, jo­
vem Sol nascente, Atum, o velho 
Sol de ouro do poente, Horus, o 
olho do Sol. O antigo Japão, o im­
pério do Sol nascente, adorava 
Amatersu. No Novo Continente 
Huitzilopochtli e Tezcatlipoca 
eram os deuses do Sol do poderoso 
império asteca. Inti, deus-Sol, do­
minava o império do Sol dos incas 
na costa do Pacífico da América 
Andina. Nos povos da Amazônia, 
podemos citar o exemplo dos Api­
najés, que cultuavam Mbud-ti 
(Sol) e Mbuduruvi-Re (Lua). 

Os cultos pagãos de adoração ao 
Sol parecem ter influenciado a pró­
pria liturgia cristã: fixaram o dia 
incerto do nascimento de Jesus, 
data máxima do cristianismo- 25 
de dezembro- para coincidir com 
a Festa do Sol Invictus, da religião 
monoteísta Solar Romana. 

Os povos primitivos, que manti­
nham estreito contato com a natu­
reza, perceberam a importância do 
Sol nas suas vidas. O êxito de suas 
colheitas - portanto, a possibili­
dade de boa alimentação-, o pró- . 
prio comportamento climático, a 
seqüência rígida da sucessão entre 
os dias quentes e sorridentes e as 

noites frias, misteriosas e ame­
drontadoras, tudo isso dependia 
dele. 

Do ponto de vista energético, 
podemos dizer que eles viviam 
numa verdadeira era solar. A única 
fonte de energia era o Sol, e, en­
quanto era consumida, então muito 
menos energia que o Sol jorrava 
diariamente sobre a Terra, havia 
abundância, riqueza, e o Planeta 
era preservado no seu delicado 
equilíbrio. 

A utilização do carvão de pedra 
(1700) e do petróleo (1900) como 
fontes de energia - acompanhada 
de uma necessidade crescente de 
produção de bens de consumo im­
postos pelos novos paradigmas 
econômicos e pelo aumento expo­
nencial da população - trouxe 
uma nova e falsa visão de progres­
so e prosperidade, construída com 

base no esgotamento de fontes 
não-renováveis de energia. 

O carvão de madeira, o carvão 
de pedra e o petróleo não são senão 
formas diferentes de energia solar 
acumuladas ao longo de milhões 
de anos, e que se esgotarão em 
poucas décadas. 

Hoje, podemos acrescentar ao 
nosso Sol e a outros sóis - as es­
trelas - responsabilidades sur­
preendentes e inimaginadas pelos 
nossos ancestrais. Todos os átomos 
de nosso corpo, dos animais, dos 
vegetais, das rochas, enfim, de 
todo o planeta - até aqueles cuja 
energia armazenada é explorada 
nos reatores nucleares - foram 
formados dentro do cadinho infer­
nal de algum Sol, talvez já desapa­
recido. 

Mesmo do ponto de vista da mo­
dema ciência, há motivos de sobra 

TEMPO E PRESENÇA 15 



para que a adoração ao Sol seja 
compreensível e justificável. De 
todas as coisas concretas, mate­
riais, o Sol é o que mais se parece 
com um deus, um deus-Pai, que 
acalenta, alimenta, protege, eterno, 
inalcançável, belo e imponente. 

Cuidado com esse deus. Ele não é 
eterno, só tem 4,6 bilhões de anos. 
Conhecemos sua evolução futura e 
a data de sua morte, que ocorrerá 
após assassinar, muito antes, todo 
rastro de vida na Terra daqui a al­
guns bilhões de anos. 

A sua bondade não é infinita -
se bem que enorme-, ela é limi­
tada. Não mais que 1 kw de potên­
cia por metro quadrado chega à 
Terra, nas regiões melhor contem­
pladas pelo "deus", nos momentos 
de máxima insolação (potência = 
energia/unidade de tempo). Para se 
ter uma idéia do que isso significa, 
equivale apenas ao necessário para 
esquentar a água de uma ducha 
gostosa. 

Toda energia solar que incide 
sobre a Terra termina, finalmente, 
sendo emitida para o espaço exter­
no. Se não fosse assim, a Terra es-

. 
REENCANTAMENTO . 

Mesmo do ponto de vista 
da moderna ciência, há 
motivos de sobra para que 
a adoração ao Sol seja 
compreensfvel e justificável 

querttaria indefinidamente. Mas o 
homem tem a habilidade de trans­
formar essa energia em outras for­
mas de energia, produzindo traba­
lho antes que esta se perca para 
sempre. A energia não é senão isto: 
a capacidade de produzir trabalho. 
Nas transformações de energia há 
sempre uma quantidade que se 
"degrada" em forma de calor; não 
pode nunca mais ser utilizada. 
Simplesmente, foge, e vai esquen­
tar o infinito espaço exterior. 

Energia e "energia". Estes con­
ceitos, matematicamente expres­
sos pelos cientistas, formam o cor­
po da teoria termodinâmica, a qual 
trata, com precisão, do significado 
da palavra energia. Como veremos 
mais adiante, a clara compreensão 
dos princípios energéticos termo­
dinâmicos impõe limites ao cresci-

mento da economia 

Nota-se hoje uní' fenômeno universal e inquestionável: o religioso 
e o místico estão de volta. Não se trata de constatar a persistência 
das religiões históricas que resistiram a todo tipo de ataque, 
desmoralização ~ perseguição pelos poderes políticos e até a 
tentativa de deslegitimação por parte do saber crítico e científico. 
A novidade reside exatamente na verificação de que os filhos do 
saber crítico e científico estão-se tornando religiosos ~místicos. 

mundial, demons­
tra a fragilidade do 
paradigma consu­
mista e dita limita­
ção ao conceito da 
atual democracia. 

Em contraposi­
ção, a enorme onda 
de falso cientificis­
mo, misturada ao 
esoterismo de con­
sumo, produz um 
conjunto de termos 
de uso acadêmico, 
mitos, magia e in­
conseqüência, que 
formam o esquele­
to semântico de 
uma pseudociência 
energética atual, 
estéril na sua prati­
cidade. 

Importa compreender a relevância de tal dado, decifrar-lhe a 
mensagem que devemos captar e perceber sua missão no processo 
mais amplo a qtie todos atualmente estamos submetidos, ou seja, a 
mutação cultural em curso. 

Precisamos encontrar alternativas viáveis à modernidade. Não 
podemos renun<)iar à racionalidade, pois necessitamos dela para . 
administrar a cqmplexidade humana e mesmo para sanar os 
malefícios que ela produziu. Urge, sim, ultrapassar o racionalismo 
(a razão como a .única forma legítima de acesso e gerenciaménto 
do real) e integrar a razão n~m todo maior. . . 

Fonte: Extraído do texto "Religião, justiça societá,ria e reencantal!)~nto", 
de Leonardo Boff (mimeo ). 

16 TEMPO E PRESENÇA 

Já presenciei "iniciados" que 
energizavam cristais embaixo de 
uma cachoeira ou pacientemente 
sentados no centro da base de uma 
pirâmide cabalística, suposta enor­
me antena "receptora" de energia, 
ou invocar, inutilmente, de joe­
lhos, no meio do areal, a concen­
tração de energia para levantar um 
carro atolado, etc. É claro que deve 
haver outras formas de energia, 
além das conhecidas. Há poucos 
anos, ondas eletromagnéticas não 
eram nem suspeitadas, e hoje, gra­
ças a elas, a propagação quase ins­
tantânea de imagem, som ou infor­
mação é feita através até e desde os 
confins de nosso sistema planetá­
rio. 

Sem dúvida, cientistas e empre­
sários estão sempre alertas a novas 
formas de energia, e não seria pos­
sível escapar deles qualquer possi­
bilidade, mesmo originada por elu­
cubrações não-acadêmicas. Ener­
gia, pela sua possibilidade de pro­
duzir trabalho, é dinheiro, e dinhei­
ro (infelizmente) é o motor de nos­
sa sociedade. 

O futuro energético. A energia 
quantitativamente mensurável é 
tecnologicamente dominável. Dis­
semos que o Sol nos presenteia, 
continuadamente, com uma quan­
tidade enorme, mas finita, de ener­
gia. O consumo dessa energia au­
menta exponencialmente devido 
ao crescimento também exponen­
cial da população e do consumo 
per capita que os padrões consu­
mistas impõem à sociedade. Che­
gará um momento em que a ener­
gia, que vem do Sol, não será sufi­
ciente para manter os novos pa­
drões mundiais de crescimento e 
progresso. Nesse momento, a ener­
gia solar não poderá mais ser con­
siderada fonte renovável de ener­
gia, porque não poderá ser reposta 
pelo Sol com a mesma velocidade 
que é consumida. 

Pensemos num futuro de plena 
democracia e de igualdade mun-



ALGO DE ETERNO 
A religião não é o que o ser humano faz com sua solidão. Mas o que o ser 
humano faz com a presença daquilo que nos extasia, alarga nosso coração e 
que está aquém e além de toda razão. Não é neste horizonte que faz sentido 
falarmos de Deus? De fato é neste contexto que todas as religiões falam de 
Deus como presença, presença do sublime, do luminoso, do aconchegante, 
do santo, do sentido derradeiro. 

Durkheim concluiu seu famoso texto sobre "as formas elementares da 
vida religiosa" asseverando: "Há então na religião alguma coisa de eterno, 
que é destinada a sobreviver a todos os símbolos particulares nos quais o 
pensamento religioso é sucessivamente ocultado". 

Sim, o religioso possui algo de eterno. Por isso ele nunca desaparece. 
Ele está sempre presente. Também na modernidade. Só que sob a forma de 
eclipse solar. No eclipse o Sol não morre. Apenas se oculta aos nossos 
olhos. Mas ele continua presente atrás da sombra. 

Fonte: Extraído do texto "Religião, justiça societária e reencantamento", 
de Leonardo Boff(mimeo). 

dial, em que todo o mundo consu­
ma nos mesmos padrões futuros 
que a projeção de consumo energé­
tico, nos países ricos, apontam. 
Hoje, os Estados Unidos, com 6% 
da população mundial, consomem 
um terço da energia do planeta. 
Um americano médio consome 
300 vezes mais energia que um ci­
dadão do Haiti. E se todos consu­
mirem no padrão americano? Se a 
população mundial e o consumo de 
energia continuarem a crescer? 

A única fonte de energia renová­
vel, o Sol, não sustentará esse com­
portamento da humanidade nem 
sequer na primeira metade do pró­
ximo milênio, como mostram cál­
culos simples. 

Uma população mundial, que, 
se seguirem as tendências atuais, 
será de cem bilhões de habitantes 
no ano 2200, consumirá um total 
de 3 x 1016 Kwh/ano, o que signi­
fica um crescimento à razão de 
1,6% ao ano, ou seja, multiplica-se 
por 10 a cada 150 anos. 

Isto se se considerar que toda a 
população mundial tenha o mesmo 
direito de consumir energia que os 
povos tradicionalmente mais con­
sumistas iriam gastar nesse ano, ou 
seja, democracia "com iguais 
oportunidades" ao nível do máxi­
mo consumo possível. Desse 
modo, então, a densidade popula­
cional seria de sete habitantes em 

Derrubado o paradigma 
consumista, voltaremos 
a degustar o pór-do-sol, 
admirar o vóo de um 
pássaro e reconquistar 
o sabor da água cristalina 

cada quadrado de 100 metros de 
lado, e 100% da superfície da Terra 
deveria estar coberta de coletores 
solares, trabalhando num nível de 
10% de eficiência. Thdo isto, em 
qualquer ponto da superfície ter­
restre, se quisermos só utilizar 
energia solar para manter o "cres­
cimento". 

Mesmo que estes cálculos este­
jam errados por um fator 10, deve­
ríamos esperar somente 150 anos 
para que a previsão se cumprisse. 
Indefectivelmente, seguindo a ten­
dência atual , o caos iria chegar, 
cedo ou um pouco mais tarde. 

É evidente que haverá ajustes. 
O sistema é auto-regulável. Mas 
estes ajustes serão democratica­
mente distribuídos? Serão pacífi­
cos ou catastróficos? Não serão os 
países pobres, aqueles com peque­
no consumo de energia, grandes ta­
xas de crescimento e produtores de 
alimentos e matérias-primas, que 
serão penalizados? Não haverá 
cada vez mais uma diferenciação 
entre países ricos do Norte e po-

bres do Sul? Entre aqueles países 
pertencentes a blocos econôrnicos 
ricos, produtores de ciência e de 
tecnologia, limitados no seu cres­
cimento demográfico mas não na 
sua sede consumista, policiais do 
mundo e juízes do politicamente 
correto cada vez mais refratários à 
miscigenação racial, por um lado, 
e dos países donos de riquezas na­
turais esgotáveis com populações 
de cores indesejáveis - pretos, 
mulatos, amarelos, cobriços -
que se reproduzem como baratas e 
adoram antigos deuses, pelo outro 
lado? 

Os deuses que voltam a ser deu­
ses. Se ainda pensamos utopica­
mente numa sociedade futura igua­
litária, esta deverá voltar a se 
transformar numa sociedade solar, 
por meio da opção por uma pobre­
za material digna, consciente, soli­
dária e construtiva. 

O Sol é distribuído democrati­
camente na superfície da Terra e 
não será necessária a concentração 
do poder nem da produção de bens 
supérfluos de consumo. O contato 
com a natureza será essencial. De­
mocratização das comunicações, 
da informação e do conhecimento 
acumulado poderá ser uma realida­
de pela utilização das tecnologias 
já existentes. A educação voltará a 
ter o sabor artesanal, contrapondo­
se à atual produção em massa de 
"cidadãos úteis", engrenagens no 
sistema que nos asfixia. 

Derrubado o paradigma consu­
mista, voltaremos a degustar o pôr­
do-sol, admirar o vôo de um pássa­
ro e reconquistar o sabor da água 
cristalina. Se for assim, Re-Khe­
per-Atum, Horus, Amatersu, Huit­
zilopochtli , Tezcatlipoca , Inti 
Mdub-ti voltarão a reinar e a ser, 
pelo menos, semideuses quase 
eternos num mundo quase justo. 

Carlos Alfredo Argue li o f- fiSiro e professor 
titular da Unicamp (Campinas/SP). 

TEMPO E PRESENÇA 17 



~~CUMENISMO I FRONTEIRAS 

VISÃO E VOCAÇÃO 
ECUMÊNICAS 

Konrad Raiser 

Unidade e suas 
implicações eclesiais, e 
Evangelho e Cultura são 
temas que o autor, atual 
secretário-geral do 
Conselho Mundial de 
Igrejas (CMI) aborda 
neste artigo. Segundo ele, 
são questões fundamentais 
na conjuntura da entidade 
e do movimento 
ecuménico 

N os últimos quase vinte e cinco 
anos, minha vida tem sido pro­

fundamente marcada pelo movi­
mento ecumênico. Fui seduzido 
pela vocação ecumênica, o que tem 
sido como uma segunda conver­
são. Isto significa tanto uma visão 
de renovação da Igreja Una de 
Cristo no testemunho e no serviço 
quanto a obrigação de comprome­
ter todas as minhas energias para o 
esforço de manter viva esta visão. 
Tenho gratidão pessoal e aprecia­
ção pelas experiências ecumênicas 
que as realidades latino-america­
nas têm trazido à vida do movi­
mento ecumênico mundial e à mi­
nha própria vida. 

O CMI é fruto e herdeiro de uma 
visão de unidade e renovação, de 
testemunho e serviço comum, de 
partilha e solidariedade. Enquanto 
em certos momentos e em diferen­
tes épocas uma das dimensões des­
sa visão tem sido particulannente 

18 TEMPO E PRESENÇA 

enfatizada, minha convicção é 
sempre a de que a base - a visão 
e a vocação ecumênicas -é indi­
visível. Meu esforço será o de re­
forçar este sentido de unidade e 
coerência interna do movimento 
ecumênico, respeitando ao mesmo 
tempo a integridade de suas mani­
festações históricas. 

Energia ecumênica. O movimen­
to ecumênico, que extrai sua dinâ­
mica interna desta visão básica, é 
mais amplo do que o CMI. Consti­
tui-se numa realidade entre as pes­
soas que têm sido envolvidas pela 
vocação ecumênica. É do compro­
misso e das lutas de mulheres e ho­
mens, jovens e velhos, clérigos e 
leigos, que a entidade e todas as 
outras expressões institucionais do 
movimento ecumênico têm extraí­
do sua vitalidade. As energias ecu­
mênicas "nativas", que vêm das 
comunidades locais, têm dado ori-

gem a uma nova realidade que su­
pera as divisões institucionais. 

O CMI, juntamente com suas 
igrejas-membros, deve dirigir sua 
palavra e lutar pela superação das 
divisões doutrinais e institucionais 
remanescentes entre as igrejas. 
Mas será meu esforço mantê-lo 
sensível às lutas e às esperanças 
das pessoas que procuram assumir 
e levar adiante a sua vocação ecu­
mênica, em seus respectivos con­
textos. Desligado dessas energias, 
o CMI perderia seu senso de vitali­
dade e credibilidade. 

Dentro deste quadro, gostaria 
de partilhar as duas maiores preo­
cupações do meu mandato nesta 
etapa da vida do CMI: unidade e 
suas implicações eclesiais, e Evan­
gelho e Cultura. 

Duas tendências podem ser dis­
tinguidas no que diz respeito à 
aceitação da eclesiologia da enti­
dade. Por um lado estão as inúme-



ras tentativas de sair do universa­
lismo cristocêntrico para uma 
eclesiologia "communio", baseada 
na Trindade, o que toma possível 
apreender seriamente, de uma 
nova forma, a natureza histórica da 
Igreja como uma comunidade de 
discípulos e como um sinal profé­
tico do Reino de Deus. 

Em contraste, por outro lado, 
vemos um retrocesso à clássica po­
sição pré-concílio católico de uma 
eclesiologia universal, legal e hie­
rárquica em estilo, com ênfase na 
unidade como uniformidade da 
doutrina e ordem da Igreja. En­
quanto a primeira tendência é ca­
paz de participar ativamente no de­
bate ecumênico, o diálogo com a 
segunda tendência está-se toman­
do cada vez mais difícil. 

Tais tendências estão marcadas 
por uma totalmente inquestionável 
harmonia na real imagem da Igre­
ja, o que tem sido determinado 
pelo modelo assumido por ela na 
história como uma corporação 
constituída institucionalmente em 
sociedade. Mas, enquanto isso, 
uma mudança evidente no modelo 
da Igreja está acontecendo. A 
imensa variedade de igrejas inde­
pendentes na África e de igrejas 
pentecostais na América Latina 
ilustra dramaticamente esse desa­
fio. A questão "Quem é a igreja?" 
está sendo vista novamente como 
em aberto. A unidade em cada igre­
ja e no nível da vida da comunida­
de local é basicamente uma ques­
tão de a igreja ser igreja. 

Unidade e diversidade. A conse­
qüente variedade de modelos so­
ciais da Igreja não é mais vista 
como um problema; o que importa 
é a comunhão que pode ser experi­
mentada concreta e solidariamente 
entre os integrantes de uma comu­
nidade. A variedade poderia ser um 
enriquecimento libertador, que 
também aponta para uma limitação 
óbvia da linguagem universalista 
da eclesiologia tradicional. 

Portanto, não é surpreendente 
que, desde a Assembléia de Upsa­
la, a relação da diversidade com a 
unidade da Igreja tenha-se deslo­
cado para o centro do debate. O 
pensamento eclesiológico, que ti­
nha-se cristalizado em torno das 

cada vez mais vista como uma das 
tarefas a serem assumidas no pre­
sente quadro de transição. 

Essa unidade-diversidade das 
realidades eclesiológicas evoca a 
diversidade relacionada à cultura. 
Na Assembléia de Camberra a rela-

UMA COMUNIDADE DE IGREJAS 
Uma das instituições mais importantes do movimento ecumênico é o 
Conselho Mundial de Igrejas (CMI). Ele é fruto de um longo processo no 
qual cristãos de todo o mundo foram-se encontrando no trabalho 
missionário, na diaconia, no aprofundamento doutrinário, na educação 
teológica e chegaram a uma histórica decisão: não podemos continuar 
alimentando o escândalo da divisão do corpo de Cristo e precisamos 
oferecer ao mundo um ato concreto de que buscamos um caminho. de 
unidade. 

Fundado em 23 de agosto de 1948, o CMI tem raízes que remontam ao 
início do moderno movimento ecumênico e à convicção arraigada em 
muitos lugares de todo o mundo, em fins do século XIX, de que alguma 
coisa tinha que ser feita para cicatrizar as divisões que haviam impedido o 
testemunho da fé cristã desde os seus primeiros tempos. 

A presença do Conselho Mundial de Igrejas nos grandes momentos das 
igrejas e do mundo tem tido significado crescente a cada dia, não sem 
dúvidas e obstáculos que, em muitas ocasiões, afirmam ainda mais o 
compromisso ecumênico de um número sempre crescente de igrejas e 
cristãos. No início eram apenas 146 igrejas (denominações), e hoje já 
ultrapassam 300, que representam cerca de 500 milhões de cristãos. 

O campo de atividade é extenso: vai desde os assuntos específicos da fé 
ao compartir ecumênico de recursos, à luta pelos direitos humanos, ao 
incentivo de novas formas da congregação local, aos programas de saúde, 
ao reconhecimento dos direitos das mulheres, à reflexão teológica e à 
leitura da Bíblia. 

Fonte: Extraído do jornal Contexto Pastoral, o• 9, julho/agostô de 1992, p.9, e 
do folder do CMI. ~ 

palavras-chave "catolicidade" e 
"conciliaridade", tem sido cons­
tantemente influenciado pelo pro­
blema da variedade. E por intermé­
dio do conceito da "diversidade. re­
conciliada" essa variedade tem 
sido incorporada como um ele­
mento constitutivo para a nossa 
compreensão da unidade da Igreja. 

A relação entre unidade e varie­
dade, ou diversidade, na Igreja 
tem-se tomado um caso-teste para 
que o paradigma ecumênico en­
contre orientação. A revisão crítica 
das teses eclesiológicas e das im­
plicações do atual paradigma é 

Minha convicção é sempre 
a de que a base -a visão 
e a vocação ecumênicas 
-é indivisível 

ção entre Evangelho e Cultura foi 
uma discussão crítica. Na verdade, 
admito que a diversidade corre 
sempre o risco de se tomar agente 
de divisão, e que há formas de di­
versidade que são destrutivas. Mas 
a questão real é como manter e de­
senvolver formas de responsabili­
dade mútua e ao mesmo tempo re­
conhecer a diversidade e também 

TEMPO E PRESENÇA 19 



um ao outro como autênticas teste­
munhas de fé mas aceitar a diversi­
dade de expressões de fé, vida e 
culto. 

Muito da discussão crítica em 
Camberra foi orientada pela visão 
de que há, como sempre houve, 
uma imutável, eterna essência da 
mensagem cristã. Evidentemente, 

A questão real é como 
manter e desenvolver 
formas de 
responsabilidade mútua 
e ao mesmo tempo 
reconhecer a diversidade 

essa essência precisa ser traduzida 
em diferentes contextos, ma~ ne­
cessita pelo menos ser conservada 
imutável. Quando tenta-se expres­
sá-la, entretanto, descobre-se que 
praticamente todas as formas fa­
zem uso de conceitos cultural, con­
textuai e historicamente condicio­
nados - pela Igreja Primitiva ou 
pelo desenvolvimento teológico e 
doutrinal das igrejas européias. 
Eles são nada mais do que eternos. 

Toda a história bíblica, a histó­
ria do Evangelho, nos conta que o 
movimento mais significativo foi 
aquele no qual Deus colocou em 
risco a vida de seu próprio Filho, 
em nome da salvação. Penso na pa­
rábola do grão que precisa ser co­
locado na terra e morrer para gerar 
fruto. Essa parábola é muito signi­
ficativa para descrever como o 
Evangelho entra num contexto cul­
tural particular- não para ser ab­
sorvido e depois diluído e desapa­
recer, mas para transfomtar aquela 
cultura. Mas o Evangelho é capaz 
de desenvolver o seu poder trans­
formador até o ponto em que se 
tome parte da cultura. 

Processo missionário. Os primei­
ros movimentos missionários fo­

. ram inspirados pela vocação de le-

20 TEMPO E PRESENÇA 

var não apenas a mensagem cristã 
mas também a civilização cristã ao 
mundo não-cristão. Uma separa­
ção clara dos novos convertidos de 
sua cultura tradicional era conside­
rada uma evidência da sinceridade 
de sua conversão. Enquanto havia 
advertências iniciais contra a ten­
dência de imperialismo cultural e 

Oikoumene, o mundo habitado 

uma boa vontade em admitir a ne­
cessidade de "adaptação missioná­
ria" às culturas nativas, o medo de 
"sincretismo" era mais forte do 
que a coragem de arriscar uma ge­
nuína inculturação. O desmantela­
mento da cultura da Cristandade na 
Europa como uma conseqüência 
das duas guerras, e o processo de 
descolonização deram origem a 
uma mudança básica na consciên­
cia missionária. 

Agora tomou-se comum a con­
vicção de que o processo missioná­
rio tenha por objetivo uma genuína 
indigenização ou inculturação da 
mensagem cristã. O uso de símbo­
los, formas de pensamentos e ex­
pressões das culturas tradicionais 
foi encorajado como forma de tra­
dução da mensagem cristã, insis­
tindo-se, entretanto, que a essên­
Cia do Evangelho não deve ser 
perdida. 

Seguindo esta linha da incultu­
ração, toma-se cada --vez mais ób­
vio que a proclamação missioná-

ria, caso queira alcançar os cora­
ções das pessoas a quem se dirige, 
deve anunciar uma mensagem a 
respeito da experiência de violên­
cia cultural, de que a reconstrução 
das culturas tradicionais não en­
controu a preocupação pela identi­
dade cultural. A transição da "in­
culturação" para "contextualiza-

ção" é uma consequencia desta 
nova consciência. A tarefa de tra­
dução missionária da mensagem 
cristã não pode pôr fim à identifi­
cação de expressões e símbolos 
culturais apropriados, na medida 
em que se tem a essência da men­
sagem como um dom. 

Mais do que isso, agora toma-se 
questão crucial refletir sobre onde 
e como, num dado contexto, está 
sendo expressa a busca por salva­
ção, libertação, cura e vida plena, 
de forma que a mensagem do 
Evangelho possa ser ouvida e rece­
bida como Boa-Nova. O processo 
de contextualização deve enfrentar 
os elementos opressivos de qual­
quer cultura, bem como os susten­
tadores da vida, e ter como objeti­
vo último a transformação da cul­
tura. 

Koorad Raiser é teólogo alemão. Atual­
mente ocupa o cargo de secretário-geral do 
Conselho Mundial de Igrejas (CMI). 



~CUMENISMO I FRONTEIRAS 

EM FAVOR DE UM ECUMENISMO 
INTEGRAL 
Julio de Santa Ana 

Um novo conceito surge 
na concepção do 
movimento ecumênico: 
o macroecumenismo. 
Segundo essa 
compreensão, a qual 
desafia os cristãos e 
as instituições, homens 
e mulheres de etnias e 
culturas diferentes podem 
unir-se como irmãos 
e irmãs 

Celebração ecuménica no 81 lnt.erecleslal de CEBs, 
Santa Maria, RS, 1992 

A queles que participaram do 811 

Encontro Intereclesial de Co­
munidades Eclesiais de Base (se­
tembro de 1992, Santa Maria/RS), 
devem recordar-se da sessão ple­
nária da tarde do terceiro dia, 
quando se criou uma forte tensão 
entre as expectativas ecumênicas 
da maioria do povo ali reunido e a 
postura de um setor muito amplo 
das autoridades eclesiásticas. 

Os organizadores da reunião ha­
viam previsto, para essa oportuni­
dade, que alguns representantes de 
religiões não-cristãs dos setores 
populares pudessem ter oportuni­
dade de ser acolhidos no encontro, 
e, até mesmo, se dirigissem aos mi­
lhares de delegados das CEBs reu­
nidos naquele lugar. Isso não acon­
teceu. O tema da reunião - "O 
povo de Deus nascendo das cultu­
ras oprimidas"- não chegou a ser 
tão amplo como alguns esperavam. 
Isso foi entendido como limitação 
do ecumenismo praticado pelas 
instituições eclesiásticas. 

ECUMENISMO INTEGRAL 
Poucos dias depois, teve lugar, no 
Equador, a Assembléia do Povo de 
Deus, momento em que centenas 
de pessoas puderam testemunhar 
outra concepção ecumênica. Ali 
foi oficializado o termo macroecu­
menismo, que alguns entendem ser 
uma tradução de um ecumenismo 
integral. O movimento ecumênico 
já não se limita às relações de cris­
tãos de diferentes confissões, mas 
enfatiza o fato de que homens e 
mulheres, de todas as etnias e cul­
turas do nosso planeta, podem 
unir-se como irmãos e irmãs, por­
que ao fim e ao cabo todos somos 
filhos e filhas de Deus. 

Em um livro que acaba de ser 
publicado, d. Pedro Casaldáliga e 

José Maria Vigil aclaram o sentido 
do macroecumenismo. "Podemos 
dizer que em nossa experiência re­
ligiosa percebemos o 'ecumenis­
mo' de Deus. Deus não é racista, 
nem está ligado a nenhuma etnia 
nem a nenhuma cultura. Deus não 
se dá a ninguém com exclusivida­
de. A revelação do Novo Testa­
mento rompe os muros do Deus 
'judeu' e nos manifesta o Deus uni­
versal, o Deus que quer que todos 
os humanos se salvem e cheguem 
ao conhecimento da verdade (1 Tm 
2.4) ... " (Pedro Casaldáliga e José 
Maria Vigil. Espiritualidade da Li­
bertação. Petrópolis: Ed. Vozes, 
1993, p.193). "Descobrir isto, ex­
perimentar o Deus do Reino, cap­
tar assim sua vontade, é um funda­
mento irreversível de ecumenismo 
integral, de macroecumenismo. 
( ... )O que importa verdadeiramen­
te não é ser adepto de uma Igreja, 
mas entrar na dinâmica do Reino, 
nossa relação com ele, sermos luta­
dores de sua causa" (Idem, p.195). 

Este ecumenismo integral se ca­
racteriza por uma série de atitudes 
e critérios: a contemplação é seu 
fundamento espiritual; o otimismo 
de que todos os seres humanos são 
alcançados pela graça salvadora de 
Deus é uma postura diante do de­
senvolvimento do processo histó­
rico ; o diálogo com o mundo é uma 
prática que o põe em evidência; e a 
colaboração com todos aqueles 
que buscam o Reino acima de tudo 
é a conseqüência lógica dessa ati­
tude. Trata-se, portanto, de uma 
definição inclusiva, que se distin­
gue da lógica de exclusão que ca­
racteriza o sistema dominante. 

Dessa maneira, repetindo o que 
já foi dito anos atrás em uma edi­
ção desta revista, não pode haver 
"ecumenismo sem umbanda", sem 

TEMPO E PRESENÇA 21 



levar em conta e acolher os que 
participam em cultos que não são 
confessadamente cristãos. O movi­
mento ecumênico considera a von­
tade de Deus de reunir, em um só 
povo, todas as famílias e culturas 
do planeta. É um movimento que 
não rechaça, mas integra, reconhe­
cendo em qualquer grupo humano 
a presença da ação do Espírito de 
Deus, que renova a face da Terra e 
toma livres todos os seres huma­
nos. 

UM NOVO PARADIGMA 
PARA O MOVIMENTO ECUMÊNICO 
Estas posições, que vão definindo 
o projeto ecumênico popular na 
América Latina e em outros luga­
res da oikoumene (todo o mundo 
habitado), foram reconhecidas em 
um livro do novo secretário-geral 
do Conselho Mundial de Igrejas, 
rev. Konrad Raiser, publicado há 
poucos anos. Em sua obra - Ecu­
menism in Transition -, Raiser as­
sinala que uma das conseqüências 
desta aguçada consciência de crise 
histórica que caracteriza este final 
de século e de milênio que estamos 
vivendo, é a mudança de paradig­
mas com que os seres humanos nos 
servimos para orientar nossa ação 
e dar sentido a nossa existência, 
tanto em tennos sociais como pes­
soais. 

Por muito tempo o paradigma 
dominante no movimento ecumê­
nico foi a construção de uma nova 
sociedade, "um novo céu e uma 
nova terra", segundo os termos da 
simbologia bíblica. O movimento 
de unidade entre os cristãos postu­
lava a necessidade de unir-nos no 
esforço por plasmar, em obediên­
cia a Deus, um mundo mais huma­
no e mais fratemo, em que a paz 
prevaleceria sobre os antagonis­
mos humanos. 

A mudança de paradigmas não 
significa que esta meta tenha que 
ser deixada de lado. Aponta, sim­
plesmente, que as bases para a uni­
dade para os que buscam ser fiéis a 

22 TEMPO E PRESENÇA 

Deus não se encontram em uma 
meta pela qual lutamos, mas na 
própria vida que compartilhamos. 
O espaço da oikoumene não é ex­
clusivo dos cristãos. A vida que cres­
ce nele não é apenas para quem tem 
fé em Cristo. Pela graça de Deus é 
vida para todos, e neste planeta esta 
experiência da graça compartilhada 
nos leva a dar a mão e a abrir nos­
sos braços para acolher fratemal­
mente a quem não é como nós. 

A 0/KOUMENE É DE TODOS 
O mundo habitado no qual vive­
mos é nossa casa comum. E nele 
temos recebido como dom precio­
so a vida, a força de ser e de cres­
cer. Essa vida compartilhada, que 
deve ser defendida, protegida, 
enaltecida, não é reservada somen­
te aos cristãos. As palavras de Je­
sus são claras neste sentido: "Eu 
vim para trazer vida, e vida em 
abundância", ou como mostra ou­
tra tradução: "Eu vim para que vi­
vam e estejam plenos de vida". 

Estas palavras não foram pro­
clamadas exclusivamente para o 
grupo de discípulos, mas para defi­
nir uma atitude de cuidado e de de­
fesa daqueles que são assaltados 
pelos "ladrões" e pelos "lobos". O 
verdadeiro pastor se preocupa com 
todas as ovelhas; não é como o "as­
salariado" que, "como não é pastor 
nem as ovelhas são suas, quando 
vê chegar o lobo, deixa as ovelhas 
e põe-se a correr, e o lobo as arre­
bata e as dispersa (as exclui); por­
que a um assalariado não impor­
tam as ovelhas" (Jo 10.12-13). E 
Jesus, o Bom Pastor, disse pouco 
depois: "Tenho outras ovelhas que 
não são deste aprisco; também a 
essas tenho que conduzi-las; escu­
tem a minha voz e se fará um só 
rebanho com um só pastor" (Jo 
10.16). 

Essas outras ovelhas não são so­
mente aqueles membros das "ou­
tras igrejas ou comunidades ecle­
siais". São homens e mulheres de 
todos os povos da Terra. Todos 

compartimos a vida neste mundo 
habitado. E, pela graça de Deus, 
como membros desta família que 
Deus quer criar, todos temos os 
mesmos direitos, ainda que seja­
mos diferentes (Konrad Raiser, 
op.cit., p.103). 

Temos consciência de que esta 
compreensão integral do ecume­
nismo ainda não foi aceita pela 
maioria dos cristãos. O senso co­
mum do sistema dominante em 
nosso tempo é tão forte que a lógi­
ca sistêmica, que funciona aplican­
do o princípio da exclusão, preva­
lece até mesmo quando se pensa o 
ecumenismo. 

Entretanto, se refletirmos sobre 
o assunto sob uma perspectiva 
neotestamentária, que afirma que 
Deus é Abba (Pai carinhoso) de to­
dos os seres humanos, nos parece 
evidente que devemos corrigir as 
atitudes exclusivistas que, em vez 
de unir, dividem os seres humanos. 

Evidentemente, o problema não 
se resolve apenas criando novos 
nomes às realidades que vivemos, 
às coisas com as quais comparti­
mos em nossa existência. O mais 
importante é dar sentido a nossas 
práticas humanas. Um sentido 
evangélico, ou seja: uma maneira 
de ser que valorize a importância 
da graça que encontramos na vida, 
acima de nossos partidarismos, de 
nossas arrogâncias particulares. E 
isto, "para que o mundo creia". 

Dessa maneira, somos convoca­
dos a sair de nossos guetos institu­
cionais, da escravidão de nossos 
conceitos, e viver na liberdade do 
Espírito e não segundo a rigidez de 
nossos dogmas. "Porque a letra 
mata, mas o Espírito dá vida" (2 
Cor 3.6). 

Julio de Santa Ana é teólogo e secretário­
executivo do Centro Ecumênico de Serviço à 
Educação Popular e Evangelização (Cesep). 
Ele é professor do Instituto Ecumênico de 
Pós-Graduação em Ciências da Religião 
(IMS, São Bernardo do Campo/SP). 



~~CUMENISMO I DESAFIOS 

""' O NAO-ECUMENISMO 
NO BRASIL 
Antonio Gouvêa Mendonça 

A formação de uma 
cultura antiecumênica 
no Brasil, resultado 
de uma conjugação 
de fatores, é analisada 
com profundidade 
neste artigo 

As culturas ocidentais européias 
puderam construir ao longo de 

séculos uma cultura cristã a que se 
pode chamar de cristianismo uni­
versal. Mesmo a Refonna não con­
seguiu destruir essa universalida­
de, embora lograsse introduzir di­
ferenças eclesiológicas e litúrgi­
cas. Mas as grandes linhas da reli­
gião cristã permaneceram 
inalteradas. 

Muitos teólogos impor­
tantes, assim como filóso­
fos não menos notórios, 
desenvolveram idéias no 
sentido de desvelar o es­
sencial na religião cristã; 
ora, o essencial nada mais 
é do que o universal. Em 
dado momento desse es­
forço a cultura cristã con­
fundiu-se no Ocidente 
com a própria religião 
cristã. No máximo alguns 
estudiosos puderam admi­
tir uma cultura latino-cató­
lica e uma cultura protes­
tante anglo-saxã. Mas, 
neste caso, . nunca estive­

essência, mas sim de cultura em 
que entravam em jogo característi­
cas de desenvolvimento desigual 
de sociedades em processos de 
mudança como conquistas, dispa­
ridades econômicas e migrações. 

ECUMENISMO É COISA 
DO PROTESTANTISMO 
Mas, a idéia de um cristianismo 
universal, equivalente no Ocidente 
à religião universal por causa, 
principalmente, do surto, no fim do 
século XIX, das idéias positivistas 
no estudo das religiões, saindo das 
obras dos teólogos e filósofos para 
as cabeças de líderes religiosos, 
leigos e clérigos, incorporou-se no 
grande ideal ecumênico. A grande 
expansão protestante na esteira da 
expansão dos países colonialistas, 
sem importar a forma de coloniza-

ção, aguçou diferenças conflitan­
tes, embora de caráter secundário, 
na grande e complicada malha do 
protestantismo, o que não aconte­
ceu com o catolicismo romano , 
mais coeso e uniforme. É por isso 
que o ecumenismo, em sua essên­
cia, é um evento histórico protes­
tante. Ecumenismo é coisa do pro­
testantismo porque foi ele que sen­
tiu na pele o escândalo do seu pró­
prio divisionismo. 

Todo o movimento ecumênico 
do século XX, cujos pontos de par­
tida foram as conferências mun­
diais de Vida e Ação (Estocolmo, 
1925) e Fé e Constituição (Lausan­
ne, 1927), com desfecho na forma­
ção do Conselho Mundial de Igre­
jas (Amsterdam, 1948), tem-se re­
sumido num chamado às igrejas a 
uma unidade visível, não só nos 

ram em jogo diferenças de EvangéUcos nos lnterecleslals de CEBs: um esforço ecumênlco 

TEMPO E PRESENÇA 23 



elementos essenciais da fé cristã, 
mas também na prática, na vida das 
igrejas. 

Ora, como projeto de unidade 
visível, tem sido entendido, ao lon­
go desse processo histórico, sobre­
tudo nas áreas de igrejas novas e de 
missão, como um grandioso e trai­
çoeiro projeto de uma futura supe­
rigreja. Mais modestamente essa 
superigreja poderia ser a união tão 
desejada de todo o fragmentado 
mundo protestante, embora visões 
mais ambiciosas não descartassem 
a grande utopia de um cristianismo 
universal em que todas as igrejas 
do Ocidente e do Oriente se uni­
riam. 

No Brasil, já no começo da dé­
cada de 1930, Epaminondas Melo 
do Amaral (O Magno Problema, 
1934) já lamentava a desunião do 
protestantismo e sonhava com a 
possível e necessária união de to­
das as igrejas protestantes. Mas, 
em obras subseqüentes, Amaral 
avançou sonhos de um cristianis­
mo integral. As idéias desse pres­
biteriano, embora novas e até certo 
ponto radicais em seu ambiente, 
mostram que o movimento ecumê­
nico estava sendo acompanhado no 
Brasil desde seus primórdios e já 
possuía reduzidos, mas lúcidos, 
adeptos. 

Entretanto, o ingresso, em 1954, 
do cristianismo oriental no Conse­
lho Mundial de Igrejas (CMI), 
acrescido da antiga desconfiança 
provocada pela presença de católi­
cos romanos na Comissão de Fé e 
Constituição, lançou mais fermen­
to na massa dos cóticos do ecume­
nismo. Para estes, o movimento 
ecumênico, agora encarnado no 
CMI, aspirava de fato à universali­
dade herética centrada em Roma 
ou Genebra. Invocando a Reforma, 
afirmavam que a fragmentação do 
cristianismo fora um mal necessá­
rio para quebrar o orgulho de uma 
grande igreja poderosa e herética 
que jamais deverá reerguer-se, 
para o bem do cristianismo. 

24 TEMPO E PRESENÇA 

A Confederação Evangélica do Brasil (CEB) deixou marcas profundas na 
história, com valiosa contribuição para o engajamento dos evangélicos na 
vida do País. Ela nasceu em 1932, por inspiração do rev. Erasmo Braga, e 
teve, até a década de 1960, a representação oficial de oito igrejas 
protestantes, com credibilidade e respeito no Brasil e no exterior. 

A CEB realizou quatro conferências importantíssimas: "A 
responsabilidade social da Igreja" (1955); "A Igreja e as rápidas 
transformações sociais do Brasil" (1957); "Estudos sobre a 
responsabilidade social da Igreja" e "Presença da Igreja na evolução da 
nacionalidade" (1960); e a mais importante, "Cristo e o processo 
revolucionário brasileiro"- a Conferência do Nordeste (1962). A 
Confederação declinou após 1964, perseguida pela ditadura militar, que 
golpeou também os movimentos de juventude. 

Na América Latina, o grande dinamizador do movimento ecumênico 
tem sido o Conselho Latino-Americano de Igrejas (CI.AI). Constituído em 
1982 em uma assembléia que reuniu cerca de cem igrejas e doze 
organismos ecumênicos em Huampani, no Peru, o CI.AI tem a cada ano 
ampliado o seu espaço de atuação neste continente sofrido e explorado que 
exige o testemunho do povo de Deus. Seu objetivo central é que, por meio 
de sua ação, estimule as igrejas à evangelização e promova a reflexão e o 
diálogo em torno da missão e testemunho cristãos. 

Fonte: Documentação do Programa de Assessoria à Pastoral do CEDI, 1989. 

Além disso, a propaganda vinda 
do exterior verteu no ambiente das 
igrejas forte condimento político 
ao insinuar que a entrada das igre­
jas ortodoxas do Leste europeu 
significava aproximação perigosa 
do socialismo soviético. 

O PAN-PROTESTANTISMO 
COMO TENTATIVA ECUMÊNICA 
O não-ecumenismo no Brasil é um 
fato visível para o observador. O 
máximo que se conseguiu até hoje, 
em termos ecumênicos, no âmbito 
eclesiástico, foi uma espécie de 
pan-protestantismo, representado 
por três etapas distintas de sua his­
tória: a Comissão de Cooperação, 
originada no Congresso do Pana­
má; sua sucessora, a Confederação 
Evangélica do Brasil (CEB); e o 
Conselho Latino-Americano de 
Igrejas (Clai), pela sua Seção Bra­
sil. 

Mas esse pan-protestantismo 
nunca foi coeso- porque algumas 
igrejas mantiveram-se a alguma 
distância dele -, e hoje a frag­
mentação é patente dada a presen-

O ecumenismo, em sua 
essência, é um evento 
histórico protestante. 
Ecumenismo é coisa do 
protestantismo porque foi 
ele que sentiu na pele 
o escândalo do seu 
próprio divisionismo 

ça no cenário de três diferentes or­
ganizações ecumênicas de igrejas 
com tendências às vezes paralelas, 
às vezes divergentes. As composi­
ções do Clai, da Associação Evan­
gélica Brasileira (AEvB) e do 
Conselho Nacional de Igrejas 
Cristãs (Conic) mostram conver­
gências e divergências no interior 
do campo religioso e ecumênico 
brasileiro só explicáveis pela his­
tória, principalmente pela ausên­
cia de autonomia dos corpos ecle­
siásticos que o compõem. 

Sob o ponto de vista do ideal 
ecumênico mais amplo, só o Conic 
conseguiu ultrapassar os limites 



do pau-protestantismo por abrigar 
em seu seio representantes da uni­
versalidade do cristianismo, como 
católicos romanos, anglicanos, or­
todoxos e protestantes. Todavia, o 
Conic é composto somçnte por 
sete igrejas, e grandes igrejas pro­
testantes não se incluem entre seus 
membros. 

A história do ecumenismo no 
Brasil, tendo em vista as tendên­
cias dos diversos ramos eclesiásti­
cos, indica que o Conic está na 
contramão e que continuará nela 
até que todas as correntes se inver­
tam. Quando acontecerá essa in­
versão? As tendências atuais não 
são animadoras porque as contra­
dições não estão superadas. 

HÁ UMA CULTURA ANTIECUMÊNICA 
NO BRASIL 
Embora não seja simples entender 
as contradições - porque as ver­
dadeiras razões delas estão quase 
sempre dissimuladas por racionali­
dades as mais diversas-, é possí­
vel tentar avançar um pouco na 
questão do não-ecumenismo brasi­
leiro, o qual, visto de um ângulo 
mais aberto, apresenta-se como 
uma cultura não-ecumênica. 

Primeiramente, as religiões as­
sumem caráter de uniformidade 
desde que se confundem com a 
cultura. O cristianismo, espalhan­
do-se pelo mundo, tomou impossí­
vel essa uniformidade de sentido 
universal. Isso só foi possível em 
áreas culturais circunscritas, como 
O;iente e Ocidente, por exemplo, 
onde assume formas distintas e lo­
calmente uniformes. Particular­
mente, o protestantismo, embora 
muito fragmentado, conseguiu es­
tabelecer lastros culturais muito 
nítidos nas áreas da Europa mais 
atingidas pela Reforma. Os Esta­
dos Unidos, apesar de serem a pá­
tria do denominacionalismo, con­
servaram a cultura protestante por 
causa da origem puritana de sua 
colonização. 

Quando a religião está arraigada 

na cultura, o ecumenismo torna-se 
menos difícil porque não está pre­
sente o risco de perda de espaço e 
de identidade. Mas quando a reli­
gião está fragmentada em grupos 
diferentes, o ecumenismo encontra 
sérios entraves, principalmente se 
acrescentar-se a esses fatores o en­
clave desses grupos em cultura 
mais ampla e diferente. 

CONTRADIÇÃO ENTRE 
TRADIÇÃO TEOLÓGICA 
E DENOMINACIONALISMO 
Os missionários que vieram para o 
Brasil, em sua quase totalidade 
norte-americanos, trouxeram uma 
teologia mais ou menos uniforme, 
mas ao mesmo tempo implantaram 
o denominacionalismo. Embora 
não se justifique socialmente no 
Brasil, ao menos a partir das teses 
de Richard Niebuhr, o denomina­
cionalismo se consolidou por ou­
tras razões, como composição de 
grupos sociais primários ou secun­
dários. Por outro lado, a inserção 
desses grupos numa cultura reli­
giosa de outro tipo, universal e 
consolidada, reforçou a coesão in­
terna desses grupos com base em 
racionalidades religiosas. As deno­
minações protestantes no Brasil 
não apresentam razões de ser que 
não sejam estas. 

A introdução das denominações 
protestantes no Brasil só foi possí­
vel pela ocupação de espaços e in­
terstícios da cultura católica. Foi 
necessária a apresentação de uma 
mensagem religiosa anticatólica e 
fortemente caracterizada pela opo­
sição à cultura. O crescimento do 
protestantismo sempre esteve rela­
cionado com o decréscimo do cato­
licismo. 

CONFUSÃO IDEOLÓGICA 
Na década de 1960 o movimento 
ecumênico, envolvido nas grandes 
transformações sociais e culturais, 
chamou as igrejas a assumirem lu­
gar nessas mudanças em favor da 
justiça social. Isso foi o suficiente 

As religiões assumem 
caráter de uniformidade 
desde que se confundem 
com a cultura. 
O cristianismo, 
espalhando-se pelo 
mundo, tornou impossível 
essa uniformidade 
de sentido universal 

para que os adversários do ecume­
nismo o acusassem de esquerdista 
e alimentador do avanço do comu­
nismo. A propaganda antiecumêni­
ca alimentou-se bastante da confu­
são ideológica entre ecumenismo e 
comunismo, nutrida com indisfar­
çável má-fé. 

O não-ecumenismo no Brasil 
tem, assim, suas bases numa con­
jugação de fatores que configura 
uma espécie de cultura antiecumê­
nica. Se até o fim da década de 
1960 o denominacionalismo, a 
contradição protestantismo-catoli­
cismo e a exploração ideológico­
política do ecumenismo como par­
ceiro do comunismo entravaram o 
progresso do movimento; hoje, 
com a fragmentação ainda mais 
pronunciada do cristianismo brasi­
leiro em centenas de grupos reli­
giosos que disputam espaço na so­
ciedade, a realização do grandioso 
ideal da oikoumene parece ainda 
mais remota e, quem sabe, até des­
cartada definitivamente. O com­
portamento sectário dos pequenos 
e grandes grupos e a autodefesa 
das igrejas tradicionais parecem 
sustentar esta idéia. Desafortuna­
damente. 

Antônio Gouvêa Mendonça, da Igreja 
Presbileriaoa lodependenle, é doulor e profes­
sor do Inslilulo Ecumênico de Pós-Graduação 
em Ciências da Religião (IMS, São Bernardo 
do Campo/SP). 

TEMPO E PRESENÇA 25 



l!cUMENISMO I DESAFIOS 

NÓS, PENTECOSTAIS, 
SOMOS ECUMÊNICOS? 
Daniel Farfan P. 

A maneira como as igrejas 
pentecostais interpretam 
o ecumenismo é analisado 
neste artigo, escrito por 
um dos principais teólogos 
do pentecostalismo 
chileno. É uma visão 
de quem está dentro 
do movimento e não 
de um "analista de fora" 

E m pouco mais de 80 anos de 
história, o movimento pente­

costal experimentou importante 
desenvolvimento em quase todos 
os países da América Latina, espe­
cialmente no Brasil e no Chile. Seu 
explosivo crescimento nesses paí­
ses tem sido marcado também pe­
las permanentes divisões e desen­
contros entre os líderes do movi­
mento. A existência de centenas de 
denominações pentecostais no 
Continente o confirma. 

Contudo, o pentecostalismo tem 
evoluído, o que deve ser reconhe­
cido e valorizado em sua justa me­
dida. A melhor prova disso é que 
um significativo número de igrejas 
pentecostais está participando em 
espaços de diálogo e de encontro 
com outras igrejas irmãs em nível 
local , nacional e internacional. E 
mais, elas abriram-se à participa­
ção com a comunidade que as ro­
deia, implementando projetas de 
desenvolvimento social que bene­
ficiam diretamente as pessoas mais 
pobres do seu setor. Houve, até 
mesmo, o caso de pastores pente­
costais realizarem cultos com sa-

26 TEMPO E PRESENÇA 

cerdotes católicos em circunstân­
cias bem particulares, como na 
inauguração de uma sede da Junta 
de Vizinhos de uma comunidade 
chilena. 

Experiências como essas há 
muitas, mas será que podemos afir­
mar que elas se realizaram com 
sentido ecumênico? O que signifi­
ca ecumenismo? O que se entende 
por ecumenismo no meio pente­
costal? Nós, pentecostais, somos 
ecumênicos? 

O TERMO "ECUMÊNICO" E 
OS TEMAS RELACIONADOS 
O termo "ecumênico" vem da pala­
vra grega oikoumene, que significa 
"o mundo habitado". Quando fala­
mos do "mundo habitado", esta­
mos reconhecendo que nesse espa­
ço existe uma diversidade de cultu­
ras e de raças, diversas formas de 
organização social e política , e 
também diversas religiões. 

A oikoumene, "a terra habita­
da", é diversa, o que deve ser acei­
to e respeitado porque faz parte da 
riqueza da vida humana. O desíg­
nio de Deus para com sua criação é 
que esta viva em harmonia, em 
paz, em unidade. Isso, porém, não 
significa que Deus deseja a unifor­
midade da oikoumene, ou seja, que 
todos pensem e se organizem da 
mesma forma. Pelo contrário, 
Deus respeita profundamente a di­
versidade existente no mundo e de­
seja que esta atitude seja imitada 
por todos os seres humanos. 

A esta oikoumene diversa Jesus 
Cristo dirigiu seu ministério e en­
viou seus seguidores para anunciar 
e dar testemunho da Boa-Nova do 
Reino de Deus. Proclamar a Boa-

Nova é anunciar, mas é também 
preocupar-se com os problemas 
que afligem as pessoas e os povos 
deste "mundo habitado" . Por essa 
razão é que Jesus chama os discí­
pulos para, entre outras coisas, se­
rem promotores e agentes da re­
conciliação entre todos os povos 
que compõem a oikoumene. 

Entretanto, Jesus sabia que para 
que se cumprisse essa missão era 
imprescindível que seus seguido­
res se reconciliassem entre si e vi­
vessem em permanente unidade. A 
comunidade dos crentes tinha de 
ser capaz de viver a unidade para 
demonstrar a toda a oikoumene que 
a proposta de vida contida no 
Evangelho é passível de realização 
(Jo 17.20,23). Em outras palavras: 
a unidade é necessária e deve exis­
tir em função da missão. 

O respeito à diversidade exis­
tente na oikoumene; a missão en­
tendida como preocupação real e 
concreta pela vida de todos os se­
res humanos; e a unidade posta em 
função da missão; são temas cen­
trais do Evangelho que devem ser 
considerados no momento de falar­
mos sobre ecumenismo. 

Qual têm sido a postura e a prá­
tica do movimento pentecostal em 
relação a esses temas? As limita­
ções de espaço não nos permitem 
mergulhar nesta temática. Contu­
do, parece-nos importante levantar 
algumas questões que ajudem a re­
flexão. 

RESPEITAR, ACEITAR E TOLERAR 
A DIVERSIDADE EXISTENTE 
Diante do tema, nada mais resta se­
não nos perguntannos se, no trans­
curso destes anos de história e pre-



OS PRIMEIROS PENTECOSTAIS 
No seu livro Pentecostais no Brasil, Francisco Cartaxo Rolim, professor da 
Universidade Federal Fluminense (UFF), assinala os anos de 1910/11 
como o período em que surgiram no País as duas mais antigas igrejas 
pentecostais: Congregação Cristã do Brasil e Assembléia de Deus. 

A primeira foi fundada em 1910, no bairro do Brás, São Paulo, por 
Luigi Francescon, que viveu algum tempo nos Estados Unidos, foi 
presbiteriano e por fim converteu-se à igreja pentecostal. 

A primeira igreja da Assembléia de Deus surgiu em Belém (Pará), após 
uma dissidência de batistas, membros da Congregação Cristã e 
presbiterianos. A raiz da cisão emergira da novidade trazida por 
Francescon: o batismo no Espírito Santo. Os fundadores da igreja foram 
Daniel Berg e Gunnar Vingren, pentecostais norte-americanos. Eram 
batistas antes de se tornarem penteoostais nos EUA. Por isso, receberam 
fraterno acolhimento dos batistas paraenses. 

A Assembléia de Deus é responsável pelo crescimento do 
pentecostalismo no Brasil. No início da década de 1950 surgiram dois 
novos espaços pentecostais: um fonnado pela Igreja do Evangelho 
Quadrangular ou Cruzada Nacional da Evangelização, de origem 
americana, e outro, pela Igreja O Brasil para Cristo, criada pelo brasileiro 
Manuel de Melo. 

Fonte: Revisla "Cadernos do Terceiro Mundo", n• 164, agosto/93. 

sença do movimento pentecostal 
nos países da América Latina, as 
igrejas e seus membros têm sido 
respeitosos, abertos e tolerantes 
com as culturas autóctones de nos­
sos países; se temos sido tolerantes 
com as outras igrejas e religiões; se 
temos aceitado e compreendido as 
organizações sociais que existem 
em nossas populações e que se es­
forçam por alcançar o bem-estar de 
todos os vizinhos; se temos sido 
compreensivos e tolerantes com as 
famílias, com os jovens, com as 
mães solteiras, com as crianças e 
com as mulheres que integram ma­
joritariamente as nossas igrejas. 

Por diversas razões, o movi­
mento pentecostal, desde seu nas­
cimento, encerrou-se demais em si 
mesmo. Durante muitos anos suas 
preocupações estiveram centradas 
nas necessidades e problemas que 
teve de enfrentar como igreja, e 
por bastante tempo prevaleceu a 
idéia de que a primeira preocupa­
ção deveria ser com "os domésti­
cos da fé", e depois com os outros 
que estão "fora", no "Inundo". Por 
outro lado, temos reduzido a mis­
são ao campo do anúncio da Pala­
vra, com a preocupação sempre 
muito presente pelo crescimento. 

O que é para nós, hoje, a missão 
da Igreja de Jesus Cristo? Quais as 
nossas principais preocupações 
como igrejas pentecostais: o cres­
cimento? nosso desenvolvimento 
institucional? influir nos espaços 
de poder ocupados pela sociedade? 
obter melhor tratamento por parte 
do Estado? preocupam-nos os pro­
blemas de alcoolismo, drogas, de­
linqüência, prostituição e outros 
que afetam as crianças, os jovens e 
em geral todas as famílias do País, 
especialmente as que vivem em si­
tuação de pobreza? 

A UNIDADE EM FUNÇÃO 
DA MISSÃO 
Considerar a unidade em função da 
missão - esta entendida nos ter­
mos anteriormente expostos -
nos questiona sobre os motivos 
que nos levam a nos juntarmos aos 
outros. Qual o nosso interesse em 
buscar a unidade? Sérá a preocupa­
ção pelas condições de vida das 
pessoas que habitam a nossa terra 
ou a nossa comunidade mais próxi­
ma? Foi nossa fé em Jesus Cristo 
que nos pediu para viver perma­
nentemente em unidade? Ou foi a 
preocupação pelo testemunho? 
Ou, talvez, nosso desejo de conse-

guir melhor tratamento jurídico 
para o benefício de nossas próprias 
organizações, ou nosso interesse 
para disputar com a Igreja Católica 
a hegemonia religiosa? 

' Temos de reconhecer que as ex­
periências mais bem-sucedidas de 
unidade ou de ecumenismo que 
surgiram no Chile se mantiveram 
graças ao fato de que suas princi­
pais preocupações e esforços esta­
vam orientados no sentido de cola­
borar na resolução dos problemas 
concretos vividos pelo povo. · 

NÓS, OS PENTECOSTAIS, SOMOS 
ECUMÊNICOS? 
Ser ecumênico tem a ver basica­
mente com as atitudes que adota­
mos quando nos encontramos 
diante de "qualquer outro". Quan­
do somos tolerantes com os que 
têm outras crenças ou outros mo­
dos de pensar; quando respeitamos 
as pessoas e os povos que possuem 
outras formas de organização no 
âmbito social e político; quando 
aceitamos, tais como são, as pes­
soas que pertencem a outras cultu­
ras; quando somos capazes de tra­
tar como seres humanos os mais 
pobres que vivem à nossa volta; 
quando somos capazes de ouvir e 
dialogar; quando somos capazes 
de entregar nossas aptidões e nos­
so tempo ao serviço da superação 
dos problemas mais concretos vi­
vidos pelas pessoas de nossos paí­
ses, etc. 

Em resumo, ser ecumênico sig­
nifica ter uma preocupação efetiva 
e uma atitude aberta, respeitosa e 
tolerante para com todos os que co­
nosco fazem parte desta oikoume­
ne. Com atitudes como essas, al­
cança-se a unidade com o propósi­
to de realizar melhor a missão da 
Igreja de Jesus Cristo. 

Daoiel Farrao P. é teólogo da Missão Igreja 
Pentecostal do Chile. 

TEMPO E PRESENÇA 27 



~~CUMENISMO I DEPOIMENTO 

Acho que 
a felicidade pode 
conviver com 
o sofrimento 

O Espírito Santo 
não é mágico e 
isso é muito bonito 
porque é 
um respeito 
à caminhada 
do homem 

28 TEMPO E PRESENÇA 

ENTREVISTA COM DOM TIMÓTEO AMOROSO LIMA 

ACOLHENDO A DIFERENÇA 
NA IGREJA E NA SOCIEDADE 
Por Maurício Torres 

TEMPO E PRESENÇA resgata 
a experiência do abade do Mosteiro 
de São Bento, em Salvador, uma 
vida atenta aos sinais dos tempos 
e desafiada ao convívio com 
as religiões afro-brasileiras, 
em especial o candomblé 

N o dia 11 de julho dom Timóteo Amoroso 
Lima, abade do Mosteiro de São Bento _$ 

(Salvador, BA) completou 52 anos de sacerdó- ~ 
cio. Para quem, aos 30 anos de idade, estava ci 

formado em Direito e era casado, muita coisa 
mudou . A começar pela morte de sua es?osa, 
fato que precipitou sua decisão pela vida reli­
giosa. "Foi um casamento muito feliz embora 
doloroso. Acho que a felicidade pode conviver 
com o sofrimento", filosofa. Convidado pelo 
irmão a participar de um retiro espiritual, ele 
sentiu-se "realmente tocado". Daí para o mos­
teiro foi uma questão de semanas. 

"Ao longo da vida monástica minha cabeça 
mudou muito" , recorda-se . Nos primeiros 
anos, no Rio de Janeiro, dom Hélder Câmara 
estava começando a organizar a conferência 
dos bispos e pediu ao abade de lá um monge 
para ajudar, e dom Timóteo foi o escolhido. 
"Isso para mim foi capital, pois o contato com 
dom Hélder e suas idéias políticas e sociais me 
transformou muito, do ponto de vista político­
social". 

O seu poder de iniciativa e de dar um tom 
mais político ao trabalho -"sem deixar de ser 
uma pessoa consagrada a Deus" - valeu-lhe a 
eleição para abade em Salvador. Dom Timóteo 
lembra que nos tempos obscuros da ditadura, 
muitas pessoas escaparam da repressão graças 
à interferência do Mosteiro de São Bento. 
"Antes do AI-5, em agosto de 1968, ocorreram 
grandes manifestações estudantis aqui, e estu-

dantes se refugiaram no mosteiro. Uma vez 
mesmo a polícia cercou o mosteiro e atirou 
contra as paredes dele". 

Ele reconhece que sua posição não era, evi­
dentemente, aplaudida pela Igreja oficial. Se­
gundo assinala, havia uma luta tensa, mas res­
peitosa- "eu nunca fui desacatado pela auto­
ridade eclesiástica" -, mas percebia que a li­
nha da autoridade oficial era diferente, apesar 
de não ser totalmente comprometida com o po­
der ditatorial. "Talvez um ou outro bispo, sim", 
ressalva. No final de julho, dom Timóteo rece­
beu a reportagem de TEMPO E PRESENÇA 
para a entrevista que se segue. Na pauta, entre 
outros assuntos, religião afro-brasileira, can­
domblé, sincretismo religioso e ecumenismo. 

Sua atuação na Bahia foi marcada por uma 
íntima relação com o candomblé. Como isto se 
deu? 

Desde que vim para Salvador, tive contatos 
muito gratificantes com o candomblé, os quais 
devo ao professor Vivaldo Costa Lima, um an-



tropólogo que me iniciou nesse campo. Encon­
trei apoio muito sincero e respeitoso que ja­
mais pensei que tivesse me convertendo ao 
candomblé, agradecia o respeito com que eu 
vira isso. 

Depois do Concílio do Vaticano II, a igreja 
mudou muito. Este evento significou-lhe uma 
vassourada. A meu ver, um dos documentos 
mais importantes é uma declaração sobre as 
religiões não-cristãs, especialmente o judaís­
mo, o islamismo. Esse documento diz que o 
católico, sem deixar de ser fiel à sua profissão 
religiosa, deve reconhecer os valores religio­
sos e culturais que se encontram nessas reli­
giões. Portanto, é a primeira vez que um docu­
mento fala positivamente, porque antes a gente 
achava tudo obra do demônio. 

Essa vassourada que foi o Vaticano II já era 
esperada quando João XXIII iniciou seu pon­
tificado? 

Foi uma surpresa, oficialmente falando. Os 
teólogos já estavam trabalhando nessa linha há 
mais de vinte anos. O Concílio não foi assim, 
a presença do Espírito Santo não dispensa o 
trabalho, a responsabilidade, o empenho do ser 
humano. O Espírito Santo não é mágico e isso 
é muito bonito porque é um respeito à cami­
nhada do homem. Grandes teólogos, alguns 
dominicanos, outros jesuítas -muito influen­
ciados pela contribuição de teólogos protestan­
tes, como Barth e outros dissidentes do oficia­
lismo de suas igrejas - observaram todos es­
ses achados e introduziram-nos em sua cultura 
católica, principalmente o papel da Igreja de 
Cristo no mundo. No Concílio Vaticano II os 
bispos tiveram a sabedoria de chamar assesso­
res teológicos, os quais elaboraram toda a re­
novação. 

Como ficou o Concílio com a morte de João 
XXIII? 

Foi um choque muito grande porque nin­
guém esperava. Na realidade, João XXIII era 
um cardeal meio apagado, meio velho - aliás, 
ele teve sorte porque foi embaixador em países 
islâmicos e ortodoxos, mais Bulgária e Thrquia. 

Ele era, por natureza, uma pessoa aberta ao 
ecumenismo. Com a necessidade de escolher 
um sucessor para Pio XII e sem encontrar, de 
imediato, alguém, a opção foi para uma espécie 
de papa-tampão. E foi uma vassourada tremen­
da na Igreja! Depois veio Paulo VI, um grande 
papa, um homem inteligentíssimo, com uma 

formação cultural extraordinária, mas com um 
temperamento muito hesitante, frágil, psicolo­
gicamente frágil. A partir dele Roma, de certo 
modo, policiou os efeitos do Concílio, já que 
este não disse tudo, deixou abertura. Nota-se, 
depois de trinta anos do Concílio, um estreita­
mento. Respeito o papa, sou católico romano, 
aqui nasci e quero morrer, na graça de Deus. 
No entanto, isso não me tira a visão crítica da 
história. Todos eles são homens falíveis, apesar 
de, sem dúvida, bem intencionados. 

Como deve ser abordada a evangelização no 
Terceiro Mundo em meio a nossa diversidade 
cultural? 

Acho que cada grupo local tem que pensar 
sua problemática. Existem linhas gerais que 
valem para todos os lugares e todas as épocas, 
mas a aplicação prática depende muito do gru­
po local. 

As linhas gerais são aquelas aceitas por to­
dos os cristãos: Cristo, o Senhor, é o salvador; 
e a sua Igreja. Relativizo essa noção de Igreja 
para não ficar uma Igreja marcada na sua indi­
vidualidade católica, metodista, etc., com res­
peito à cultura ambiente e aos esforços para 
descobrir os valores que o Espírito Santo ino­
cula também na cultura como tal. Antigamente, 
achávamos que o mundo era do demônio e que 
nós cristãos é que temos o mundo da salvação. 
Justamente a nova evangelização supõe que 
Cristo já está lá, mas desconhecido. O papel da 
evangelização é revelar ao homem moderno 
que o Cristo já está lá lutando com ele, junto 
com ele. Quais são os problemas do homem 
moderno? A paz, o desenvolvimento dos po­
vos, o acesso de todos os homens à plena dig­
nidade dos filhos de Deus. Isso é uma evange­
lização que está de acordo com a evolução da 
cultura de hoje que, apesar de se fazer em re­
gistro secular, é profundamente marcada pelo 
Evangelho. A evangelização hoje consiste mui­
to em estar presente nos trabalhos do homem 
pela paz, pelos direitos humanos. 

Pode-se dizer que existem elementos de Cristo 
nas mais diversas expressões religiosas? 

Sem dúvida, Cristo está presente em toda 
caminhada humana, seja religiosa, civil ou po­
lítica. Ele está presente com infinito respeito, 
delegando aos seus, aos que têm fé nele, a fun­
ção de manifestá-lo, sem fazer proselitismo de 
cabresto. 

João XXIII era, 
por natureza, uma 
pessoa aberta 
ao ecumenismo 

A evangelização 
hoje consiste muito 
em estar presente 
nos trabalhos do 
homem pela paz, 
pelos direitos 
humanos 

TEMPO E PRESENÇA 29 



Nós não temos só 
o nlvel da 
inteligência, mas 
temos outros até 
muito mais 
profundos, como 
a intuição, em 
que as formas 
simbólicas 
trabalham 

A fé aberta, 
realmente universal 
é, portanto, 
ecumênica 

30 TEMPO E PRESENÇA 

Em contrapartida poder(amos dizer que nos 
mais diversos caminhos humanos sente-se 
muito a falta de Cristo? 

Exato, e a sociedade tem muita violência, 
guerra e injustiça. Isso é exatamente o mundo 
sem Cristo, o qual ele veio redimir e que ainda 
se encontra prisioneiro de todas essas coisas. 
Também nas expressões religiosas. Nem tudo 
o que eu faço como católico é necessariamente 
cristão. Por isso, tenho que exercer constante­
mente o critério da conversão: Será que esta 
devoção é crística ou é apenas um fenômeno 
religioso e mágico primitivo? 

Qual o papel, então, que os súnbolos e o aspec­
to mágico devem desempenhar na devoção das 
pessoas? 

Acho muito importante porque eles trazem 
a linguagem poéticá. Mas são ao mesmo tempo 

ambíguos, pois podem 
esvaziar-se do fundo 
crístico e ficar só no 
meio mágico, religio­
so-mágico primitivo, 
um retrocesso na evo­
lução da consciência 
religiosa do homem. 
Outra grande tentação 
que existe no catolicis­
mo é transformar a fé 
em um processo inte­
lectual, frio, enquanto 
as igrejas cristãs orien­
tais são de uma riqueza 
religiosa muito grande 

que fala a todos os níveis da psiquê humana. 
Nós não temos só o nível da inteligência, mas 
temos outros até muito mais profundos, como 
a intuição, em que as formas simbólicas traba­
lham. 

Agora, não se pode ficar no aspecto mágico 
e poético do símbolo, ele tem que exprimir 
uma realidade de fé, o Cristo ressuscitado. 

A Igreja que se alia aos oprimidos tem sofrido 
muitas derrotas, o que tem ocasionado uma 
enorme rediscussão de valores. Quais seriam 
os novos paradigmas a serem descobertos? 

Vivemos um tempo em que a necessidade do -
profetismo, da inspiração profética, se faz mais 
intensa. Qual a função do Espírito Santo que 
anima os profetas? Vejamos os profetas de Is­
rael como Jeremias, por exemplo. Ele tinha a 
missão de anunciar a queda de Jerusalém e o 

exílio, e isso lhe doía porque ele era um judeu 
piedoso. Entretanto, teve que anunciar isso e 
sofreu muito porque, evidentemente, a estrutu­
ra oficial o perseguiu, ele morreu vítima disso. 
Portanto, a função do Espírito é relativizar toda 
estrutura. Nenhuma estrutura é suficiente para 
conter a vitalidade de Cristo. Ela é necessária 
porque nem o homem, nem os grupos não po­
dem andar sem estrutura, mas é necessário re­
lativizá-las, nunca deixar que elas se absoluti­
zem. Esse é o grande desafio que o Espírito nos 
faz hoje. 

E a caminhada ecumênica? 
A u~dade da Igreja se faz na fé em Jesus 

Cristo, no batismo em Jesus Cristo, nos dons 
do Espírito Santo e pronto. O resto tudo é aci­
dental. Ser católico, metodista, batista é ele­
mento acidental; a Igreja é aquela que está reu­
nida ao Cristo pela mesma fé, mesmo batismo, 
pelos mesmos espíritos. Então a descoberta 
dessa eclesiologia foi muito importante para 
me livrar dos preconceitos de grupo. Todos nós 
temos preconceitos, o grupo batista, o grupo 
católico romano, o grupo metodista, todos nós 
pertencemos àquele grupo e nos achamos bem 
naquele, mas o grupo como tal executa uma 
certa ideologia. Acredito que a fé é a força que 
temos para triunfar sobre a ideologia. A fé 
aberta, realmente universal é, portanto, ecumê­
nica. Isso, então, se aplica não só às confissões 
cristãs, mas a todas as formas de religião ho­
nestas e sinceras, como no caso do candomblé 
da Bahia. 

Como se dá o diálogo ecumênico entre as reli­
giões cristãs e o candomblé? 

Acho que não seria tanto doutrinário, mes­
mo porque o candomblé não frisa doutrina, é 
uma vivência ancestral, uma atitude, uma iden­
tidade, uma cultura ancestral que se expressa 
religiosamente. Foi isso, aliás, o que salvou a 
identidade do negro aqui. Ele não tinha mais 
nada, foi arrancado à força de sua terra. O que 
o salvou foi exatamente a sua identidade. Um 
homem sem identidade é um desmemoriado, 
um perdido. Pior do que a morte física, é a 
morte pessoal. Por isso, acho que com o can­
domblé o diálogo é muito mais no nível da re­
lação pessoa-pessoa, dentro do respeito. 

As religiões não-cristãs - tradicionais dos 
povos africanos, asiáticos, etc. -são religiões 
cósmicas porque não há uma revelação, o ho­
mem está imerso nos cosmos onde e do qual 



vive, onde se casa, cresce, fica 
doente, trabalha. Esse cosmos é o 
núcleo religioso que ele tem da sua 
relação com o sublime, com o di­
vino, transcendente, seja qual for o 
nome que ele dê a esse transcen­
dente, Olorum, Oxum. É uma eta­
pa da história da salvação a etapa 
de Noé. A economia noaica, como 
se vê na Bíblia. Noé era um ho­
mem imerso na natureza, ele era o 
sacerdote, não havia sacerdócio 
hierárquico, ele fazia os sacrifí­
cios, ouvia a palavra de Deus, re­
cebeu o arco-íris como sinal da 
aliança, quer dizer um sinal cultu­
ral. um sinal cosmológico. Não há .~ 
revelação estrita da palavra de ~ 
Deus. Essa economia é válida para ~ 
a salvação. i 

ill 
~ 

Como o senhor relacionaria cultu- . ~ 

r a e ecumenismo dentro desse pla- i 
no histórico de opressão e de que­

ligada a essa evangeliza­
ção da cultura, a esse en­
contro entre a cultura e a 
fé. A fé é em si transcen­
dente mas é feita como o 
próprio Cristo para se 
encarnar na cultura com 
muita humildade- para 
revelar a presença de va­
lores autênticos nessa 
cultura - e com muita 
coragem para denunciar 
os elementos negativos 
dessa cultura. 

O sincretismo religioso, 
hoje, atrapalha o diálo­
go ecumênico? 

O sincretismo como 
tal atrapalha porque ele 
relativiza demais. O diá­
logo religioso nunca 
deve ser conseguido à 
custa da integridade da 

rer se libertar do Terceiro Mundo? Qual deve 
ser a posição da Igreja em relação a isso? 

Eu acho que a Igreja pode contribuir muito, 
sobretudo dentro dessa perspectiva de que a 
cultura é trabalhada pela presença secreta do 
Cristo ressuscitado, do Espírito Santo, e por­
tanto, é, em si, apta a receber o evangelho que 
vem evidentemente purificá-la de todas as suas 
distorções e valorizar todos os seus elementos 
positivos. Denunciar o que está 

fé. Não há diálogo, se só para mantê-lo, faz-se 
concessão na sua fé. O diálogo não se faz na 
base de trocas, mas de respeito .. 

errado, injusto (a guerra, a margi-
nalidade, a opressão provocada 
pela estrutura econômica-social, 
não fruto de uma fatalidade da na­
tureza mas de nosso egoísmo) é 
uma função profética. O ecume­
nismo tem um papel muito impor­
tante nisso porque ele já é uma 
primeira experiência da fraterni­
dade, acima dos limites ideológi­
cos de cada denominação. Ele já é 
uma vitória sobre esse tipo de li­
mite e, portanto, um julgamento 
da relatividade de todos esses la­
ços ideológicos que são fatais em 
cada grupo e cada família; isso faz 
parte da caminhada do homem. O 
que é preciso é não deixar que 
aquilo se absolutize. Portanto, a 
caminhada ecumênica está muito 

Maurício Torres é estudante de Direito (Universidade CatÓ· 
lica de Salvador/BA) e de Teologia (Instituto Teológico da 
Bahia- Iteba). Ele integra o Conselho Diretor desse Instituto. 

Leia e assine 
o Suplemento 
DESEP 
Publicação da Central Única dos 
Trabalhadores, elaborada e editada 
pelo Departamento de Estudos 
Sócio-Econômicos e Políticos, 
reúne textos e análises sobre a 
conjuntura e as tendências do 
movimento sindical. 

Informações (com Luci) 
Rua São Bento, 405, 7Q andar 
Ed. Martinelli 
01008-906 São Paulo SP 
Tel (011) 225-7500 ramal39 

A caminhada 
ecuménica está 
muito ligada a 
essa evangelização 
da cultura, a esse 
encontro entre 
a cultura e a fé 

TEMPO E PRESENÇA 31 



l!cUMENISMO /IGREJAS 

ANSEIOS ECUMÊNICOS 
Milton Schwantes 

Foram importantes os 
caminhos percorridos pelo 
ecumenismo nos encontros 
das diversas identidades 
confessionais. Continuar 
somente nesse nível não 
pode. Já tivemos tempo 
bastante para acertos e 
desacertos. Temos que 
romper o ainverno 
ecumênico" 

M etrô só sai depois que todos 
estão dentro. Quer dizer, nem 

"todos", em certas horas do fim de 
dia. Mas, de todo modo, sem que 
fechem as portas, metrô não anda. 
Ou todos, ou ninguém! 

Em fim de tarde, vai no aperto. 
Vai no amasso. Empurra-empurra 
é que não falta. Mas, enfim, é prá 
gente toda. E cada qual quer lá seu 
lugarzinho. Até que sempre acaba 
cabendo mais um. E que é prá to­
dos. 

Ao menos deveria ser. A gente 
sonha que fosse. Por mais que pou­
cos tomem tudo, não morre o an­
seio de que as coisas são para os 
muitos. A Criação a ninguém se 
doou como capitania. Mesmo que 
não falte quem de tudo dono se fez. 

Custa crer em cerca! É preciso 
muita arma para "convencer-nos" 
de que cerca é coisa criada, de que 
seria sagrada. 

Sem cercas. No ecumeni.smo, é 
um pouco assim. Ct~rcas não lhe fi­
cam bem. Ainda que se espere que 
caiam, quando muito observadas, 

32 TEMPO E PRESENÇA 

se acaba por ver crescer seus moi­
rões ... 

Como haveria de algo ser ecu­
mênico que não visasse a "ecume­
ne", as coisas por inteiro, em todas 
as partes, já sem portas ou cercas? 

Pelo visto, já não há como que­
rermos apartar-nos, em nossa ecu­
mene eclesial! Ecumene é prá toda 
gente, a Criação inteira. 

Não que não fosse bom e útil, às 
vezes, apartar-se, por um pouco 
tempo. Sim, por certo que é. Tam­
bém detalhes são importantes. 

É bom rever os detalhes que nos 
separaram, que nos afastaram 
umas igrejas das outras. E aí faz 
bem que a gente se encontre, dois _ 
a dois, olho no olho. Em conversas 
profundas trate de encontrar en­
contros nos desenr~ontros. Que óti­
mo é poder fazê-lo. Comissões bi­
laterais, trilaterais, e quantas ne­
cessárias se fizerem, para que, de­
talhe por detalhe, encontremos tes­
temunhos comuns. 

E é tão bom estarem juntos os 
que em Jesus crêem. Bom é esta­
rem juntos os irmãos, como reza o 
Salmo 133, e que mereceria ser 
adicionado, para ver citadas tam­
bém as irmãs. Conselhos de igre­
jas, encontros de cristãos, centros 
que promovam encontros entre 
igrejas - que maravilha! Aí des­
frutamos das mesmas tradições em 
várias versões. Após tantas ofen­
sas, de tamanhos séculos de tão 
tremendos horrores, que bom ver­
nos juntos, desfazendo descami­
nhos, tateando novos horizontes. 

Ec\lmenlsmo só de igrejas? E é 
bom até atentarmos para n_ossa 
própria identi(lade. Enfim; quem 
somos? Diferenças são maravi-

lhas. Sem elas, seria tudo unifor­
me. Não, nossas identidades, umas 
assim, outras diferentes, são dons 
que temos do Espírito que na di­
versidade cria liberdade. Identida­
de! Sim, não faz mal, até com 
nome e sobrenome. Ao nos encon­
trarmos, viemos carregados de his­
tória, trazendo raízes, cada igreja 
de um jeito meio que desajeitado, 
mas a seu jeito, o que é o que im­
porta, prá sentir-se à vontade. 

Esses caminhos todos foram im­
portantes que por nós fossem anda­
dos. E até havemos de continuar 
exercitando-nos em tais encontros, 
conselhos, centros. Ecumenismo 
também é assim, do jeito de par­
cerias, de conselhos e essas coi­
sas todas. 

E, ainda assim, diante dos rios 
Tietês moribundos, sim já mortos, 
diante de massacres, essas surpre­
sas que já nem surpreendem, dian­
te do desaforo do salário mínimo 
- diante disso, e de tudo mais ... Aí 
um ecumenismo só de igrejas? 
Como? Não pode! Seria conchavo. 
Seria ofensa à Criação que geme 
por todos os lados. Seria como se 
ironia fosse. 

Veja só, já não podemos apartar­
nos. As dores são tantas, as reli­
giões tão cheias de anseios pela 
vida ... Aí a companhia solidária 
exprime graça. 

Sair do Inverno. Por certo que 
isso de já não ser possível só um 
ecumenismo de retiro e retirada 
nos toma de surpresa. Enfim, até 
no "inverno" estamos. E bem o sa­
bemos! E o que se sente, se vê. 
Triste "inverno ecumênico" este. 

"Inverno" - convidaria prá fi­
car por casa, entre ·cristãos. Seria 



de acertar os desacertos na "famí­
lia" de quem se pertence. Mas, já 
não há tempo para tanto. 

Gente, não vai dar! Ainda que 
fosse "inverno", daqueles glaciais, 
não daria prá ficar no próprio lar. 
Tempo - a h, já o tivemos bastante 
para que encontrássemos acertos e 
acordos. E até, na graça do bom 
Deus, continuaremos a tê-lo. Mas, 
pedir folga de "inverno", para ajei­
tar as coisas em casa na fanulia, 
não vai dar. 

Os apelos que nos chegam são 
tantos e tamanhos que não se pode 
deixar de ouvi-los. Eles se im­
põem. Fazer de conta como se não 
existissem é doce ilusão. 

E, olha lá, muitos já o tentaram. 
Meteram-se nessas coisas da fé prá 
o mundo esquecer. Por uns tempos 
deu, depois já não suportaram o 
grito das criaturas de Deus. 

Sim, é verdade. Tantos foram os 
que estabeleceram o "bom" princí­
pio de concentrar o diálogo ecumê-

nico · ao que "interessa", às essên­
cias. E não é que, depois de uns 
tempos, os gritos das gentes de 
Deus lhes estouraram os tímpanos. 
E lá se foram, também eles, para os 
temas da justiça. 

Apelos que chegam. Então, meu 
irmão, encurta o caminho. Vai 
logo, sem desvios, aos apelos que 
te chegam, às dores de que és par­
te, às feridas que teu corpo negro e 
índio, criança ou mulher traz à vis­
ta. As chagas, de tantas, não cabem 
em poucas linhas. Vai por elas, que 
outras gentes, também as de outras 
tribos religiosas, se te fazem irmãs 
e irmãos. Até muitos "zaqueus" já 
se puseram em conversões, pois 
tanta dor, tanto apelo de vida é coi­
sa de Deus, é anseio ecumênico. 
Permita-te ver! 

E, sabes mais, até já volta a ficar 
complicado. Aí pelas ruas o pes­
soal te olha torto. Não o observas­
te, ultimamente? Vou tendo essa 

impressão de que te empurram de 
volta prá sacristia. Como testemu­
nhar pelas ruas e praças, se ficar­
mos em "cafezinhos ecumênicos"? 
A coisa está ficando complicada, 
para o testemunho. 

Estão me olhando como ave 
rara, que, como igreja, fica a repre­
sentar coisas das quais todos já sa­
bem que superadas estão. A gente 
vira uma espécie de sessão-nostal­
gia. Há pessoas que mexem a cabe­
ça a dizer: "Que triste! Eles, esses 
igrejeiros, ainda não desconfiaram 
que a Terra é que gira". 

Ecumenismo em meio às dores 
gritadas - por aí passam cami­
nhos de graça. Ecumenismo junto 
aos restos santos de esperança que 
teimam em não se entregar - isto 
tem jeito de Espírito e de Verdade. 

Milton Schwantes é teólogo, biblista e pas­
tor da Igreja Evangélica de Confissão Lutera­
na no Brasil. 

TEMPO E PRESENÇA 33 



~~CUMENISMO /IGREJAS 

O PAPEL DO ECUMENISMO ECLESIÁSTICO 
E SEUS DESAFIOS HOJE 
Gottfried Brakemeier 

É possível e desejável 
um ecumenismo sem 
as igrejas? O autor, 
presidente mundial de uma 
das mais importantes 
confissões cristãs -
a Igreja Luterana -
apresenta algumas 
exigências para o 
ecumenismo oficial 

O ecumenismo das igrejas his­
tóricas está emperrado. Pouco 

avança, ou até recua. A unidade 
dos cristãos, ardentemente deseja­
da e antecipada em inúmeras ini­
ciativas de base, continua a sofrer 

impedimento pela desunião das 
instituições eclesiásticas. A varie­
dade denominacional, com seus 
conflitos inerentes, persiste. 

Vitalidade e inércia. Há que se di­
ferenciar o quadro, evidentemente. 
Juízos genéricos são perigosos, in­
justos. O decreto do Concílio Vati­
cano II sobre o ecumenismo, a 
Concórdia de Leuenberg e o docu­
mento "Batismo, Eucaristia e Mi­
nistério", do Conselho Mundial de 
Igrejas, são exemplos proeminen­
tes de aproximação eclesiástica, 
responsáveis pela novidade nas re­
lações entre as igrejas e pela coo­
peração em muitos níveis. No Bra­
sil, o Conselho Nacional de Igrejas 
Cristãs (Conic) constitui destacado 
fruto deste novo espírito. Outras 
iniciativas mais poderiam ser men-

CMI, Conferência sobre Missão e Evangelização em San Antonio, 1exas, EUA (1989) 

34 TEMPO E PRESENÇA 

cionadas, e mostram que o ecume­
nismo eclesiástico não deixa de 
apresentar sinais de vitalidade. 

Ainda assim, é grande a decep­
ção com a inércia das igrejas e com 
a resistência que oferecem a passos 
ecumênicos mais corajosos. Isso é 
particularmente verdade com rela­
ção à atual política ecumênica da 
Cúria Romana, mas também, em 
outras igrejas, mobilizam-se for­
ças de oposição. Parece confirmar­
se o princípio segundo o qual 
quanto menos instituição, mais fá­
cil o ecumenismo. De qualquer 
maneira, é flagrante a transferên­
cia do impulso ecumênico às Co­
munidades Eclesiais de Base, aos 
grupos evangélicos, aos organis­
mos ecumênicos e aos movimentos 
populares. 

Instabilidade e polarizações. 
Pode o ecumenismo emancipar-se 
das igrejas? Certamente sim! Mas 
não o fará sem prejuízos para am­
bos os lados. Instituições eclesiás­
ticas são mais do que estruturas de 
poder. São herdeiras de tradições e 
experiências espirituais acumula­
das ao longo de sua caminhada. É 
impossível interceptar a história e 
reiniciar da estaca zero. 

Por isso, a eliminação das con­
fissões tradicionais e sua substitui­
ção por uma confissão bíblica/ecu­
mênica centrada, por exemplo, na 
utopia do Reino de Deus é fictícia. 
Toda doutrina bíblica se apóia em 
pressupostos confessionais. A exi­
gência da transconfessionalidade 
submete o ecumenismo a alto grau 
de instabilidade, provoca novas 
polarizações e, em verdade, preco­
niza um ato violento e "antidemo-



crático" de desrespeito às respecti­
vas identidades confessionais. 
Ecumenismo sem as instituições 
eclesiásticas inevitavelmente há de 
acrescentar mais outros ramos 
confessionais aos já existentes, ali­
cerçados em novas bases dogmáti­
cas, éticas ou ideológicas. 

Desafio às igrejas. Para as igrejas, 
inversamente, a perda do ecume­
nismo seria verdadeira catástrofe. 
Poderiam ser acusadas, com justas 
razões, de traição ao Evangelho e 
de co-responsabilidade pela divi­
são da humanidade. Enclausura­
menta estanque, esterilidade con­
fessional, luta por poder e prejuízo 
à credibilidade seriam o resultado. 

Cumpre às instituições eclesiás­
ticas abandonar a posição de reta­
guarda e fazer fileira com a van­
guarda do movimento ecumênico. 
Para tanto, algumas exigências se 
impõem: 

1. Admitir que ecumenismo im­
plica convivência plural. A imedia­
ta fusão das instituições eclesiásti­
cas não é apenas ilusória. Ela nem 
mesmo é realmente desejável. Re­
dundaria em grave empobrecimento 
espiritual e representaria, por sua 
vez, um ato de violência. Ecumenis­
mo necessita de legítima diversi­
dade, capaz de cooperar. É um re­
conhecimento a pautar tanto o rela­
cionamento mútuo das instituições 
quanto a dinâmica interna das igre­
jas. Cabe-lhes ceder espaço e cola­
borar com experiências ecumêni­
cas de "base", aceitando o desafio 
que representam e apoiando-lhes o 
anseio justo por mais unidade. 

2. Buscar os fundamentos co­
muns da comunhão cristã. Plurali­
dade tende a desintegrar-se, perigo 
evitável somente pelo constante 
recurso às origens e aos compro­
missos comuns. Unidade precisa 
de critérios, razão pela qual o diá­
logo doutrinal não é luxo na Igreja. 
Esforço ecumênico não pode abrir 
mão da busca do consenso no dis­
curso e na ação. Tais consensos, ai-

AtGUNS ORGANISMOS ECUMÊNICOS 
NO BRASil 
•, CESE- Coordenadoria Ecumênica de Serviço (1973, Salvador-BA). 
E órgão de promoção humana. Participação das Igrejas Católica Romana, 
Evangélica de Confissão Luterana no Brasil, Episcopal Anglicana, Metodista, 
Presbiteriana Unida, Pentecostal Brasil para Disto. 
• CONIC- Conselho Nacional de Igrejas Oistãs (Porto Alegre-RS). São 
membros as igrejas acima, exceto a Brasil para Cristo, mais Cristã Reformada 
e Ortodoxa Siriana. 
• CEDI - Centro Ecumênico de Documentação e Informação (Rio e São 
Paulo). , 
• CEBEP- Centro Evangélico Brasileiro de Estudos Pastorais (Campinas-

SP). 
• ASTE- Associação~ Seminários Teológicos Evangélicos (1961, São 
Paui<H>P). 
• CIER- Centro Interc9nfessional de Educação Religiosa (1973, 
Florianópolis-SC). Produz material para ensino religioso nas escolas públicas. 
• CESEP- Centro Ecumênico de Serviço à Evangelização e Educação 
Popular (1983, São Paul<H>P). O.trsos para agentes de pastoral. 
• AGEN- Agência Ecumênica de Notícias (São Paulo--SP). 
• CEBI -Centro de Estudos Bíblicos. 
• ACM - Associação Cristã de Moços. 
• ACF- Associação Cristã Feminina. 
• CECA- Centro Ecumênico de Evangelização, Capacitação e Assessoria 
(São Leopoldo-RS). 
• SICA- Serviço lnterconfessional de Aconselhamento. 
• UBRAJE- União Brasileira de Juventude Ecumênica. 
• UCBC- União Cristã Brasileira de Comunicação Social. 
• CPT- Comissão Pastoral da Terra. 
• MOFIC- Movimento de Fraternidade de Igrejas Cristãs (São Paui<H>P). 
Desde 1977 promove oração e estudo de questões teológicas e pastorais. 
• CEDRA- Comissão de Ecumenismo e Diálogo Religioso (São Paui<H>P). 
Organiza leigos para atividades ecumênicas. Estes dois organizaram o 
"Movimento Ecumênico Fé e Bem Comum" para programas de ensino 
religioso nas escolas públicas. 

Fonte: Jornal Contexto Pastoral (CEDI), n• 3, agosto-setembro/91, p.3. 

cançados nos diálogos interconfes­
sionais, na exegese bíblica e na 
prática, já são numerosos. Importa 
acolhê-los e transformá-los em 
acordos de parte a parte e em cres­
cimento de fraternidade eclesial. 

3. Desenvolver modelos de uni­
dade a curto e médio prazos. Co­
munhão cristã quer ser vivida hoje. 
Não permite ser adiada até o fim da 
história. Precisamos de paradig­
mas ecumênicos imediatos. Ecu­
menismo não se resume numa 
questão pessoal ou grupal. Neces­
sita também de estruturas corres­
pondentes. 

Há avanços nessa direção. Per­
manece a pergunta, todavia: Até 
que ponto as estruturas eclesiásti­
cas são realmente ecumênicas? Em 
boa medida, o futuro do ecumenis­
mo vai depender da resposta a esta 
pergunta. 

Gottrried Brakemeier é pastor luterano e 
presidente da Igreja Evangélica de Confissão 
Luterana no Brasil (IECLB) e da Federação 
Luterana Mundial (FLM). 

TEMPO E PRESENÇA 35 



~~CUMENISMO I IGREJAS 

EVANGELIZAÇÃO INCULTURADA 
tw 

E LIBERTAÇAO 
José Oscar Beozzo 

O artigo recoloca o tema 
da cultura e os conflitos 
da evangelização, tratados 
na Conferência de Santo 
Domingo, com uma 
profundidade que a edição 
do documento final não 
fez justiça ao reproduzir 

Instado a escrever sobre o tema 
"Cultura e Pastoral", preferi co­

locar nas mãos dos leitores um tex­
to denso e rico, um marco na refle­
xão pastoral latino-americana e ca­
ribenha, mas que corre o risco de 
permanecer inédito e desconhecido. 

Trata-se do resultado dos traba­
lhos da Comissão 26 da IV Confe­
rência Geral do Episcopado Lati-

Folia de Reis, RJo de Janeiro 

36 TEMPO E PRESENÇA 

no-Americano (Santo Domingo, 
12-18 de outubro de 1992), cujo 
tema foi "Unidade e Pluralidade 
das Culturas Indígenas, Afro-ame­
ricanas e Mestiças". O texto foi 
amadurecendo ao longo de quatro 
sucessivas redações, antes de per­
der-se no confuso processo reda­
cional dos últimos dias da Confe­
rência. 

Como introdução à leitura deste 
documento de rara sabedoria e au­
dácia pastorais, assinalo alguns 
pontos centrais: 

1. Puebla assentava sua reflexão 
sobre a cultura sob o pressuposto 
de que a cultura latino-americana 
enraizava-se num "radical substra­
to católico". A Comissão 26 tomou 
como ponto de partida uma visão 
atenta à complexidade, descreven­
do o continente latino-americano 

- incluindo aí, explicitamente, o 
Caribe -, como "multiétnico e 
pluricultural". 

2. Puebla apresentou como pólo 
da reflexão não a "evangelização 
das culturas", para se alcançar uma 
"cultura cristã" - horizonte pre­
dominante em muitos setores da 
Conferência- mas sim a "incultu­
ração do Evangelho", entendida 
como "seguimento de Jesus (Jo 
17.18) e assunção do mundo desfi­
gurado", em que "a igreja atualiza 
o mistério da encarnação". 

3. A inculturação esteve no cen­
tro de um debate com duas visões 
bem distintas: a primeira partia dos 
povos e de suas culturas e do traba­
lho interno de Deus e de seu Espí­
rito, aí realizado ao longo da histó­
ria; a segunda partia da Igreja e do 
seu trabalho missionário para 
anunciar a "boa-nova" a estes po­
vos e culturas. No documento pre­
parado pela Comissão 26, prevale­
ceu a primeira perspectiva, en­
quanto a segunda foi la rgamente 
acrescentada à redação final do do­
cumento. 

4. Diante do impasse surgido na 
Comissão 2-consagrada à Histó­
ria -e da incapacidade do plená­
rio, bloqueado pela atuação da pre­
sidência, para responder ao clamor 
e à expectativa dos povos indíge­
nas e dos grupos afro-americanos 
por "um pedido de perdão" da par­
te da Igreja como sinal de conver­
são e de mudança de rumo nas ta­
refas da evangelização, a Comis­
são 26 tomou clara posição. Reco­
nheceu primeiro a cumplicidade e 
a culpa da Igreja nos sofrimentos, 
nos massacres e no crime da escra-



A COMISSÃO 26 E SEUS INTEGRANTES 
Um grupo valioso de bispos e presbíteros, todos comprometidos com a 
causa indígena ou afro-americana e muitos deles de ascendência indígena, 
negra ou mestiça, participou Comissão 26 da IV Conferência Geral do 
Episcopado Latino-Americano (Santo Domingo, 12-18 de outubro de 
1992). Rara homogeneidade de experiências e propósitos numa conferência 
que primou pela heterogeneidade e mesmo pela oposição de visões e 
objetivos. 

Do Brasil, compuseram a Comissão o arcebispo negro da Paraíba, d. 
José Maria Pires, primeiro apelidado de dom Pelé e depois de dom Zumbi; 
e o corajoso bispo do Xingu, d. Erwin Krautler, por oito anos presidente do 
Conselho lndigenista Missionário (Cimi), vítima de um atentado que quase 
lhe tirou a vida. 

Da Guatemala, país com mais de 80% de população indígena repartida 
em 22 diferentes etnias, terra de Rigoberta Menchú, indígena quiché 
escolhida Prêmio Nobel da Paz nos dias da conferência de Santo Domingo, 
estiveram presentes o padre Gabriel Rodríguez Hernández, pároco de Santa 
Cruz Barillas e Sant Mateo Ixtatan, em Huehuetenango, coração da zona 
maia guatemalteca; o monsenhor Geraldo Flores Reyes, presidente da 
conferência episcopal e bispo de Vera Paz; e ainda o monsenhor Victor 
Hugo Martinéz Contreras, bispo de Quetzaltenango, cidade que hospedou o 
grande encontro pelos 500 anos de resistência indígena, negra e popular, 
em 1991. 

Do Panamá participou o monsenhor Carlos Maria Ariz Bolea, bispo da 
diocese missionária de Colón, de forte presença negra, herança dos 
trabalhadores trazidos da Jamaica, Barbados e outras ilhas do Caribe para a 
construção do canal do Panamá, e atento à renascente cultura dos indígenas 
Kuna. 

Do Peru, contribuiu o monsenhor José Dammert Bellido, presidente da 
conferência episcopal e bispo da zona indígena do norte do país em 
Cajamàrca. Tomaram parte ainda da Comissão: o padre Adolfo Damian 
Josepa, de Curaçao, nas Antilhas Holandesas; o monsenhor Pedro Meurice 
Estiú, bispo de Santiago de Cuba; e o monsenhor Zacarías Ortiz Rolón, do 
Paraguai. 

Prestaram sua colaboração à Comissão, como assessores: padre Paulo 
Suess, coordenador de pós-graduação em Missiologia em São Paulo e por 
muitos anos secretário-geral do Cimi; padre Antonio da Silva, padre 
Toninho, assessor do Quilombo Central e da caminhada dos Agentes de 
Pastoral Negros (APNs) do Brasil; e Diego Irrarrázaval, sacerdote chilenp, 
estudioso das religiões populares e que, há muitos anos, trabalha na zona 
indígena do sul andino peruano. 

vidão dos africanos e pediu depois 
perdão: "Junto com o Santo Padre, 
João Paulo II, hoje, os membros da 
IV Conferência Geral do Episco­
pado Latino-Americano pedimos 
perdão aos irmãos e irmãs indíge­
nas, afro-americanos e mestiços 
diante da infinita santidade de 
Deus, pelos fatos marcados pelo 
pecado, a injustiça e a violência". 

5. A Comissão soube unir, na 
melhor tradição da prática e da teo­
logia latino-americana, a nova 
perspectiva de uma evangelização 
inculturada com um renovado 

compromisso com a justiça e a Ii~ 
bertação no campo econômico, so­
cial e político, pleiteando a defesa 
das terras indígenas e dos campo­
neses pobres, mestiços ou afro­
americanos, o fim de um modelo 
econômico integracionista e de­
pendente de políticas externas, o 
fim do racismo e da marginaliza­
ção social. 

6. Nas propostas pastorais esti­
veram presentes tanto a atitude de 
respeito e diálogo no encontro com 
as culturas e religiões nativas do 
Continente ou da África, quanto a 

corajosa exigência de uma profun­
da revolução cultural no interior da 
Igreja Católica para desenfeudar­
se de um passado demasiado euro­
peu e ocidental, espelhado em lai­
vos de racismo e de um persistente 
colonialismo cultural. Expressão 
eloqüente desta postura foi a pro­
posta para o campo litúrgico, infe­
lizmente truncada e deformada 
posteriormente na redação final do 
documento: "Promover uma real 
inculturação da liturgia acolhendo 
com apreço seus símbolos, ritos e 
expressões religiosas e suas estru­
turas sociais e comunitárias, re­
nunciando a todo etnocentrismo, 
colonialismo pastoral e a todo tipo 
de discriminação racial". 

7. O propósito último foi o de se 
chegar a igrejas autóctones, "com 
rosto, coração, pensamento e agen­
tes de pastoral próprios", de modo 
que "constituídos os povos em pro­
tagonistas de sua própria história 
salvífica, façam com que o Evan­
gelho germinado em suas culturas 
floresça em igrejas genuinamente 
indígenas". 

Pelo amadurecimento e coerên­
cia que foi alcançado o trabalho da 
Comissão, ao longo de quatro su­
cessivas redações, enriquecidas 
pelas sugestões de outras comis­
sões, e pelo risco de perder-se a 
compreensão pastoral e teológica 
aí alcançada, julgamos que este é 
um texto capital em Santo Domin­
go e que poderá iluminar os esfor­
ços dos próximos anos, neste difí­
cil , necessário e fascinante cami­
nho da inculturação. 

Apresentamos, pois, o texto tal 
qual foi entregue aos bispos para 
votação no dia 22 de outubro, sob 
o título de "Primeira Redação Glo­
bal", evidentemente não burilado e 
trabalhado para a edição, mas que, 
por isso mesmo, guarda as idéias, 
sua força de expressão e muitas ve­
zes de indignação. Mantemos os tí­
tulos, subtítulos, e a tradução é tam­
bém de nossa responsabilidade. 

TEMPO E PRESENÇA 37 



UNIDADE E PLURALIDADE DAS CULTURAS 
INDÍGENAS, AFRO-AMERICANAS E MESTIÇAS 
A cultura é o lugar específico da exis­
tência humana, em que cada grupo so­
cial constrói coletiva e historicamente 
sua vida, o lugar de resistência perma­
nente contra a morte e de luta pela 
vida, o lugar da identidade de cada 
grupo social, o lugar de reconheci­
mento da alteridade e, portanto, da 
pluralidade de possibilidades de vida. 
A cultura constrói-se pelo trabalho e 
pelo descanso, pela celebração e con­
templação. Ela está marcada tanto pela 
eficácia como pela gratuidade, e tem 
por objetivo a plena realização da pes­
soa e da comunidade. 

l-Iluminação teológica 
1. A ação de Deus, mediante seu Espí­
rito, acontece permanentemente no in­
terior de todas as culturas. Na plenitu­
de dos tempos, Deus enviou o seu Fi­
lho Jesus Cristo, que assumiu as con­
dições sociais e culturais dos povos e 
se fez "verdadeiramente um de nós, 
semelhante em tudo, menos no peca­
do" (Hb 4.15; cf Gn 22). A Lumen 
Gentium (n.8) fala de uma "não me­
díocre analogia" entre o mistério do 
Verbo Encarnado e a assunção da rea­
lidade humana pela Igreja. 

2. A analogia entre a encarnação e a 
presença cristã no contexto sociocul­
tural e histórico dos povos leva-nos à 
consideração teológica da incultura­
ção. Na inculturação, que é seguimen­
to de Jesus (Jo 17 .18} e assunção do 
mundo desfigurado (Lumen Gentium 
8), a Igreja atualiza o mistério da en­
carnação. Esta inculturação é um pro­
cesso conduzido a partir do interior de 
cada povo e comunidade. 

3. A meta de uma evangelização in­
culturada é sempre a salvação e a li­
bertação integral de um determinado 
povo ou grupo humano, fortalecendo 
sua identidade e confiando em seu fu­
turo específico, contrapondo-se aos 
poderes da morte. 

4. Adotar a perspectiva de Jesus 
Cristo encarnado, que salvou a vida 
universal a partir da debilidade, da po­
breza e da cruz redentora, obriga a 
Igreja latino-americana a enfrentar o 
desafio da evangelização dos povos a 
partir de suas culturas, a privilegiar as 

38 TEMPO E PRESENÇA 

culturas de todos os povos oprimidos, 
indefesos e marginalizados, diante da 
força aplastadora das estruturas de peca­
do manifestas na civilização modema. 

11 -A situação 
A América Latina e o Caribe configu­
ram um continente multiétnico e pluri­
cultural. Nele convivem povos aborí­
gines, afro-americanos, mestiços e 
descendentes de europeus e asiáticos, 
cada qual com sua própria cultura que 
os situa em sua respectiva identidade 
social e religiosa. 

1. Os povos indígenas de hoje, des­
cendentes dos homens e mulheres que 
povoavam este continente quando a 
Cruz de Cristo foi plantada, somam 
aproximadamente 50 milhões de pes­
soas. Cultivam valores hu'inanos de 
grande significação, como a solidarie­
dade, a hospitalidade, um espírito ge­
neroso, e, nas palavras de João Paulo 
II, têm "a persuasão de que o mal se 
identifica ·com a morte e o bem com a 
vida" (discurso do papa aos indígenas 
em Santo Domingo). 

2. Estes valores são o fruto da pre­
sença de Deus vivo e verdadeiro que já 
se manifestava entre eles, no seu mis­
terioso operar, antes mesmo da chega­
da dos primeiros evangelizadores. 
Com efeito "as sementes do Verbo es­
tavam presentes e agiam em seus ante­
passados, para que fossem descobrin­
do a presença do Criador em todas as 
criaturas: o sol, a lua, a mãe terra ... " 
(lbidem). 

3. A Igreja, ao encontrar-se comes­
tes povos nativos, tratou desde o prin­
cípio de acompanhá-los na luta por sua 
própria sobrevivência, ensinando-lhes 
o caminho de Cristo Salvador, a partir 
de sua injusta situação de povos venci­
dos, invadidos e tratados como escra­
vos. 

4. Durante a primeira evangeliza­
ção, houve grandes acertos e intuições 
pastorais valiosas, cujos frutos perdu­
ram até nossos dias. Não há dúvidas 
também acerca "dos enormes sofri­
mentos infligidos aos habitantes deste 
continente por aquelas pessoas que 
não souberam ver nos indígenas ir­
mãos e filhos do mesmo Deus-Pai" 

Se a Igreja evangelizar 
a partir dessas culturas, 
pode mostrar e oferecer 
nelas ao mundo, 
de maneira profética, 
uma grande luz e uma 
grande força de vida 
e de esperança 

(Ibidem). Dada a mentalidade da épo­
ca, houve missionários que não reco­
nheceram "as sementes do Verbo", e, 
sem diálogo algum, impuseram a nova 
religião, em substituição às religiões 
autóctones. 

5. As culturas afro-americanas, pre­
sentes na América Latina e no Caribe, 
estão marcadas por uma constante re­
sistência à escravidão. Estes povos, 
que somam mais de 100 milhões.,de 
pessoas, têm também suas culturas e 
valores humanos que expressam apre­
sença do Deus Criador. 

6. Durante quatro séculos, estima­
se que mais de 9 milhões de negros 
africanos foram transportados como 
escravos, violentamente arrancados de 
suas terras, separados de suas famílias 
e vendidos como mercadorias. "Dian­
te das inumeráveis vidas humanas ani­
quiladas pela escravidão, vemo-nos 
obrigados a confessar este pecado do 
homem contra o homem como um 
'enorme crime', 'um silencioso holo­
causto"' ... (discurso do papa aos afro­
americanos em Santo Domingo). "A 
escravidão dos negros e o extermínio 
dos índios foram o maior pecado da 
expansão colonial do Ocidente" (cf. 
Secunt/4 Relatio, 6). A escravidão, o 
racismo e a discriminação presentes 
na história da sociedade estão presen­
tes também na história da Igreja. Con­
quistadores e o clero beneficiaram-se 
da mão-de-obra dos escravos. 

7. Os povos mestiços deixaram im­
pressa umà profunda marca e desen­
volveram uma religiosidade popular 
"devocional" de adoração a Deus e de 
grande veneração às imagens do Cru­
cificado, da Virgem Maria e dos san­
tos, tudo acompanhado de uma grande 
confiança na bondade de Deus. Coe­
xistem, entretanto, o não-cumprimen­
to dos deveres cristãos, ao lado de ad-



miráveis exemplos de vida cristã, e um 
desconhecimento da doutrina junto 
com vivências católicas enraizadas 
nos princípios do Evangelho. Nas ex­
pressões culturais e religiosas de cam­
poneses e moradores das periferias, 
reconhece-se grande parte do patrimô­
nio cristão do Continente e uma fé ar­
raigada nos valores do Reino de Deus. 

8. Estes povos são vítimas do forte 
impacto do modelo ec·onômico, preo­
cupado exclusivamente com a produti­
vidade e o lucro das inversões. Por 
isso organizam-se e lutam para reivin­
dicar a defesa da vida ameaçada. 

9. Junto com o Santo Padre, João 
Paulo II, hoje, os membros da IV Con­
ferência Geral do Episcopado Latino­
Americano pedimos perdão aos ir­
mãos e irmãs indígenas, afro-america­
nos e mestiços "diante da infinita san­
tidade de Deus, pelos fatos marcados 
pelo pecado, pela injustiça e a violên­
cia" (Audiência Geral, quarta-feira, 21 
de outubro de 1992). 

III- Linhas pastorais 
A) Evangelização inculturaCÚl 
No quadro da nova evangelização, as­
sumimos os seguintes compromissos: 
• Para com nossos irmãos indígenas: 

a) Oferecer o evangelho de Jesus, 
acompanhado do testemunho de uma 
atitude humilde, compreensiva e pro­
fética; 

b) Crescer no conhecimento crítico 
de suas culturas para apreciá-las à luz 
do Evangelho; 

c) Valorizar sua palavra por meio 
de um diálogo respeitoso, franco e fra­
terno, e esforçarmo-nos para conhecer 
suas próprias línguas; 

d) Promover uma real inculturação 
da liturgia acolhendo com apreço seus 
símbolos, ritos e expressões religiosas 
e suas estruturas sociais e comunitá­
rias, renunciando a todo etnocentris­
mo, colonialismo pastoral e todo tipo 
de discriminação racial; 

e) Acompanhar sua reflexão teoló­
gica, respeitando suas formulações 
culturais que os ajudam a dar razão de 
sua fé e esperança. 

• Para com nossos irmãos afro-ameri­
canos: 
Conscientes do problema da margina­
lização e de racismo que pesa sobre a 
população negra, a Igreja quer partici-

par de seus sofrimentos e acompanhá­
la em suas legítimas aspirações em 
busca de uma vida mais justa e digna 
para todos (lbidem). 

a) Por isso, a Igreja na América La­
tina e no Caribe quer apoiar os povos 
afro-americanos na defesa de sua 
identidade e no reconhecimento de 
seus próprios valores, como também 
ajudá-los a manter vivos seus usos e 
costumes (discurso do papa João Pau­
lo II aos afro-americanos em Santo 
Domingo); 

b) Do mesmo modo nos comprome­
temos a dedicar especial atenção à 
causa das comunidades afro-america­
nas no campo pastoral, favorecendo a 
manifestação das expressões religio­
sas próprias de suas culturas (lbidem). 

• Para com nossos irmãos mestiços: 
Queremos empenhar-nos em ajudar os 
irmãos mestiços a se situarem critica­
mente, com base no Evangelho, diante 
da realidade, aproveitando tudo quan­
to é autenticamente cristão em sua re­
ligiosidade, compartilhada com os in­
dígenas e afro-americanos, balizados 
já há séculos. 

B) Promoção humana 
Para propiciar uma autêntica promo­
ção humana, a Igreja quer apoiar os 
esforços que fazem esses povos para 
serem reconhecidos como tais pelas 
leis nacionais e internacionais, com 
pleno direito à terra, às suas próprias 
organizações e vivências culturais, a 
fim de garantir o direito que têm de 
viver segundo sua identidade, com sua 
própria língua e costumes ancestrais, e 
de relacionar-se com plena igualdade 
com todos os povos da Terra. 

Nesta linha de promoção humana, 
assumimos os seguintes compromis­
sos: 

a) Superar a mentalidade à prática 
do desenvolvimento induzido de fora, 
em favor do autodesenvolvimento, a 
fim de que estes povos sejam artífices 
de seu próprio destino; 

b) Contribuir eficazmente para 
frear e erradicar as políticas integra­
cionistas vigentes em quase todas as 
nações da América Latina; 

c) Impulsionar a plena vigência dos 
direitos humanos dos indígenas, afro­
americanos e mestiços, incluindo a de­
fesa de suas terras; 

d) Revisar a fundo nossos sistemas 
educacionais para eliminar definitiva­
mente todo aspecto discriminatório 
quanto aos métodos educativos, volu­
me e inversão dos recursos; 

e) Fazer o possível para que se ga­
ranta aos indígenas e afro-americanos 
uma educação adequada a suas respec­
tivas culturas, começando até mesmo 
com a alfabetização bilíngüe. 

Conclusões 
Estes compromissos ajudar-nos-ão a 
realizar o ideal de igrejas autóctones 
com rosto, coração, pensamento e 
agentes de pastoral e organismos pró­
prios. 

Comunidades que expressem seu 
culto a Deus utilizando línguas indíge­
nas, expressões afro-americanas ou 
costumes mestiços e os respectivos re­
cursos culturais próprios. 

Constituídos estes povos em prota­
gonistas de sua própria história salví­
fica, farão com que o Evangelho, ger­
minado em suas culturas, floresça em 
igrejas genuinamente indígenas, afro­
americanas e mestiças que, em plena 
comunhão com a igreja universal, se­
jam capazes de transmitir a mensagem 
salvadora de Jesus Cristo. 

Estes povos oprimidos poderiam 
dizer com São Paulo: "Somos atribu­
lados por todos os lados, mas não de­
sanimamos; somos postos em extrema 
dificuldade, mas não somos vencidos 
por nenhum obstáculo; somos perse­
guidos, mas não abandonados; pros­
trados por terra, mas não aniquilados. 
Sem cessar e por toda a parte, levamos 
em nosso corpo a morte de Jesus, a fim 
de que também a vida de Jesus se ma­
nifeste em nosso corpo" (2 Cor 4.8-
10). 

Se a Igreja evangelizar a partir des­
sas culturas, pode mostrar e oferecer 
nelas ao mundo, de maneira profética, 
uma grande luz e uma grande força de 
vida e de esperanças: um providente 
sinal do Reino de Deus que ressuscita 
e salva a todo o universo, a partir dos 
crucificados da história. 

José Oscar Beozzo é teólogo e historiador, e 
integrante da equipe do Centro Ecumênico de 
Serviço à Educação Popular e Evangelização 
(Cesep). 

TEMPO E PRESENÇA 39 



~~CUMENISMO I EVENTOS 

11 PROCESSO DE SÃO PAULO" 

CONSOLIDA-SE UMA REDE 
ECUMÊNICA LATINO-AMERICANA 
E CARIBENHA 
Zwinglio M. Dias 

A disposição de oferecer 
espaços de real 
participação a todos 
os grupos comprometidos 
com mudanças que 
possibilitem uma vida 
digna para os povos 
do Continente é 
a principal característica 
do "Processo 
de São Paulo", cuja 
conseqüência imediata 
é a consolidação de uma 
rede ecumênica 

E m' dezembro de 1992 represen­
tantes de igrejas e organiza­

ções populares e ecumênicas dos 
Estados Unidos, da América Lati­
na e do Caribe se reuniram numa 
consulta do "Processo de São Pau­
lo" (PSP) em Yojoa, Honduras. O 
tema foi "Para uma Igreja dos Ex­
cluídos: resistindo e construindo 
os sinais do Reino entre os po­
bres". 

Os participantes avaliaram criti­
camente o trabalho realizado pelas 
igrejas e organismos ecumênicos e 
populares comprometidos com o 
processo de compreensão e cola­
boração mútua, iniciado em con­
sulta similar realizada em São Pau­
lo (1986) por iniciativa do escritó-

40 TEMPO E PRESENÇA 

rio para América Latina e Caribe 
do Conselho Nacional de Igrejas 
de Cristo dos Estados Unidos. 

Esse processo de cooperação foi 
proposto- e em grande parte al­
cançou seus objetivos - para der­
rubar as barreiras que, por muito 
tempo, separaram os a tores da coo­
peração ecumênica entre "doado­
res" e "recebedores" de ajuda, e 
que concebiam o esforço da mis­
são cristã totalmente separado do 
imperativo evangélico do serviço. 

A iniciativa de reunir em São 
Paulo mais de 60 programas, pro­
jetos e agências eclesiásticas de 
cooperação estadunidenses teve 
enorme acolhida. Mudanças signi­
ficativas começaram a ser imple­
mentadas nas formas de coopera­
ção até então vigentes, assim como 
novos conteúdos foram-se impon­
do para fazer da cooperação um 
verdadeiro serviço cristão em fa­
vor dos processos de mudanças 
que carecem as sociedades do Con~ 
tinente. 

Espaço de diálogo e de coopera­
ção. Depois de reuniões preparató­
rias regionais, cujos resultados fo­
ram apresentados na Consulta de 
Yojoa, o conjunto dos participan­
tes chegou à seguinte avaliação do 
percurso seguido até então pelo 
PSP: 

a) O PSP constituiu-se, de fato, 
num espaço que ajudou a quebrar o 
isolamento e os preconceitos entre 
grupos nacionais, abrindo-lhes 

oportunidades para uma rica troca 
de experiências e de preocupações 
mediante conhecimento mútuo. 
Tal espaço, ao projetar-se para fora 
das tradicionais disputas de poder 
e ao estabelecer um código de ética 
e um novo critério para a seleção 
de projetos e programas, possibili­
tou uma nova linha de relaciona­
mentos, baseada na transparência e 
no diálogo fraterno e fortalecida 
pela presença de representantes 
do Norte e do Sul na condução do 
processo. 

b) O PSP contribuiu para o for­
talecimento do diálogo entre igre­
jas e organismos ecumênicos, esti­
mulando a pesquisa sobre mudan­
ças socioeconômicas, culturais e 
religiosas, e consolidando articula­
ções com as propostas da rede 
Compartilhar Ecumênico de Re­
cursos (CER), promovida pelo 
CMI. 

c) Resultados concretos foram 
mencionados, destacando-se, no 
desenvolvimento das relações in­
ternas no PSP: honestidade e trans­
parência na identificação de pro­
blemas, desafios e oportunidades; 
partilha de poder com a inclusão 
dos tradicionalmente excluídos 
nos processos de tomada de deci­
sões; e troca de informações, dons 
e recursos entre agências e benefi­
ciários. 

Pistas de ação. No desenrolar da 
Consulta foram formuladas deze­
nas de recomendações e propostas 



O PSP constituiu-se 
num espaço que ajudou 
a quebrar o isolamento 
e os preconceitos entre 
grupos nacwnats 

para o prox1mo triênio, algumas 
das quais significativas para a re­
gião nos próximos anos: criar con­
dições para que a relação Norte­
Norte se tome um fato, com a in­
clusão do Canadá no processo ge­
ral de diálogo e cooperação; pro­
mover e apoiar os processos de pa­
cificação na América Central, Ca­
ribe e América do Sul, incremen­
tando as iniciativas diplomáticas 
do Conselho Nacional de Igrejas 
dos EUA e do Conselho Mundial 
de Igrejas; implementar e aprofun­
dar as relações Norte-Sul por meio 
de intercâmbios de grupos de igre­
jas e lideranças comunitárias que 
incrementem e consolidem gestos 

de cooperação e solidariedade; de­
senvolver estratégias para ·estabe­
lecer redes no Norte entre organi­
zações de base e igrejas locais; re­
visar os métodos de educação po­
pular com vistas a permitir uma 
nova relação com os movimentos 
sociais; e retomar a análise e a in­
terpretação das expressões cultu­
rais dominantes na América Latina 
e Caribe. 

É importante destacar que, des­
de sua concepção, o PSP está aber­
to aos avanços e às proposições de 
outras articulações ecumênicas 
criadas nos últimos anos. Sua aber­
tura e espírito de colaboração com 
as instâncias supra-eclesiásticas 
que atuam na região (Conselho La­
tino-Americano de Igrejas, Conse­
lho Caribenho de Igrejas e Conse­
lho Mundial de Igrejas, por exem­
plo) são parte de sua natureza, e a 
partir da Consulta de Yojoa se ex­
pande para oferecer sua contribui­
ção a outras propostas de caráter 
mais secular. 

Fiel às suas origens confessio­
nais, o PSP entende, entretanto, 
que o que conta na situação global 
que afeta todo o Continente é a dis­

. posição de compreender e oferecer 
oportunidades de real participação 
a todos os grupos comprometidos 
com transformações que produzam 
mais vida para nossos povos. Isso 
significa, partindo das Organiza­
ções Ecumênicas de Serviço, supe­
rar as formas tradicionais e não-li­
bertárias de cooperação interna­
cional para a construção de uma 
convivência social fraterna basea­
da na justiça. 

Zwioglio M. Dias é teólogo, pastor da Igreja 
Presbiteriana Unida do Brasil, e integra a 
equipe do Programa de Assessoria à Pastoral 
(CEDI). 

TEMPO E PRESENÇA 41 



l!cUMENISMO I EVENTOS 

MENSAGEM AO POVO DE DEUS 
DA AMÉRICA LATINA E CARIBE 
Diante de uma conjuntura 
mundial marcada pela 
ideologia neoliberal, cuja 
principal conseqüência é 
a exclusão de grande 
parcela da população, 
bispos e pastores 
latino-americanos e 
caribenhos desafiam os 
cristãos a uma ação mais 
coordenada e a um 
compromisso mais ousado 
em favor da dignidade 
humana 

"E aquele que está assentado 
no trono disse: Eis que faço 
novas todas as coisas" 
(Ap 21.5) 

VER A REALIDADE E ESCUTAR 
A ESPERANÇA 
Os bispos, presidentes, pastores e 
pastoras de igrejas da América La­
tina e Caribe, contando com o va­
lioso assessoramento de irmãos e 
irmãs nos diferentes aspectos da 
temática que nos ocupou, e acom­
panhados pela visita fraterna de ir­
mãos dos Estados Unidos, Canadá 
e Europa, estivemos reunidos du­
rante seis dias (10-15 de julho de 
1993) em Nova Iguaçu (RJ/Brasil). 
Nós nos reunimos para, juntos, 
tentar ver a realidade que vivem 
nossos povos no quadro da nova 
ordem mundial, para escutar os si­
nais de esperança que nos animam 
em nosso caminho. 

O encontro se caracterizou por 
um clima de fraterno companhei-

42 TEMPO E PRESENÇA 

rismo ecumênico marcado por um 
espírito de alegria, oração e adora­
ção. As celebrações litúrgicas fo­
ram de grande riqueza criativa de 
símbolos e canções representativas 
de nossas diversas culturas. Vive­
mos uma profunda expressão de 
unidade na diversidade, de línguas, 
raças e tradições cristãs. 

À LUZ DA PALAVRA DE VIDA 
Nossas jornadas foram iluminadas 
constantemente pela Palavra de 
Deus, que nos convocou ao Rio de 
Janeiro. À luz desta Palavra fomos 
vendo a realidade e escutando a es­
perança. 

Aprofundamos, especialmente, 
o livro de Apocalipse, que guiou 
todas as nossas celebrações litúrgi­
cas. Compreendemos que não te­
mos razões para fraquejar, mesmo 
em meio aos tremendos conflitos 
da conjuntura histórica. Afirma­
mos, a partir da profecia de João, a 
alegria fundamentada no triunfo da 
vida em Jesus. Seu triunfo sobre a 
grande Babilônia, hoje plasmada 
no mercado, nos garante que nos­
sos esforços, como Igreja, como 
comunidades cristãs no acompa­
nhamento dos excluídos da Histó­
ria, não respondem a interesses 
mesquinhos e egoístas, mas ao pla­
no do Deus da Vida que nos man­
tém na esperança, embora ao preço 
de sermos perseguidos e até mes­
mo martirizados. 

DESAFIOS DA NOVA ORDEM 
MUNDIAL 
Experimentamos, em nossos dias, 
uma acelerada reformulação da or­
dem mundial. A crise do socialis­
mo é acompanhada pela perda da 
liderança econômica que os Esta­
dos Unidos mantiveram por várias 

décadas. Surgem novos possíveis 
centros para esta nova ordem mun­
dial. Contudo, nela continuam do­
minando o capital transnacional e a 
razão do mercado. 

Thdo isso afeta fortemente a re­
gião do Caribe e da América Lati­
na. Assistimos à formação de gran­
des mercados que facilitam as pos­
sibilidades de crescimento do capi­
tal, ao mesmo tempo que enfraque­
cem as soberanias nacionais. A 
ideologia neoliberal, enquanto 
postula um mercado global como 
solução mágica para resolver os 
problemas sociais, legitima a bru­
tal imposição de programas espe­
ciais de reajuste das estruturas que, 
na verdade, desequilibram a vida 
de nossos povos. 

Como ficou assinalado na De­
claração de Kingston (Jamaica), a 
ordem mundial imperante se carac­
teriza pela injustiça de suas estru­
turas, que leva a uma acumulação 
de riqueza por parte de uma mino­
ria, ao passo que os setores sociais 
mais populares - que são a maio­
ria da população da América Lati­
na e Caribe - se vêem condena­
dos ao empobrecimento e à indi­
gência. A deterioração da qualida­
de de vida das maiorias é escanda­
losa, e nossa consciência cristã nos 
leva a exigir que esta situação seja 
corrigida. 

Se não ocorrer tal correção, a 
exclusão dos pobres será cada vez 
maior, traduzindo-se no cresci­
mento da mortalidade infantil e da 
desnutrição, no aumento de crian­
ças abandonadas que pululam nas 
ruas de nossas cidades, no cresci­
mento do desemprego; da prosti­
tuição, do consumo de drogas e da 
anomia social. Aos excluídos não 
restam outros recursos para sobre-



viver senão a marginalidade e a in­
fonnalidade econômica, em que o 
narcotrá fico constitui a expressão 
mais preocupante. Também os in­
dígenas, os afro-americanos e as 
mulheres sofrem a exclusão. 

Considerando tudo isso, denun­
ciamos o caráter sacrificial da nova 
ordem mundial que, ao mesmo 
tempo que se apresenta como glo­
bal, impõe sacrifícios injustos aos 
desfavorecidos. No Caribe e Amé­
rica Latina muitas pessoas morrem 
jovens, têm menos vida . Muitos 
são sacrificados ao ídolo do merca­
do. Isso põe em evidência o em­
buste do neoliberalismo, que ofe­
rece e impõe o mercado como a so­
lução mágica para todos os proble­
mas, levando à opressão e à su­
pressão das maiorias. 

Neste contexto a democracia 
está em crise, limitada pelos pro­
gramas de ajuste impostos pelo 
FMI e pelo BIRD, tutelada pelos 
setores do aparelho estatal que 
acreditam possuir o monopólio do 
uso da violência, administrada por 
burocracias nas quais cresce es­
candalosamente a corrupção; e em 
que os tecnocratas respondem 
mais às variáveis econômicas que 
às expectativas populares. Para 
que a democracia se fortaleça, para 
que seja mais aberta à participação 
popular, é preciso fazê-Ia crescer 
da base social às instituições do 
Estado. Urge, então, reforçar o 
crescimento da sociedade civil, 
consolidando assim um dos pro­
cessos mais esperançosos do pre­
sente de nossos povos. 

III 
,._, ... sTOOlS DA A"""AICA LATINA E CAAIBE 

: .. - y,..,.OMSDf AMEAIC.O LA TINA Y EL 
"""""""OfiiS>fOPS 1J11J ...STO!IS FOOM LATIN AMVUCAN ANO 

Por isso denunciamos a nature­
za violenta e niilista do sistema. 
Ela vai contra a vida e afinna a 
morte. Opõe-se à afirmação da gra­
ça que encontramos no evangelho 
de Jesus, que veio trazer vida em 
abundância para o povo (Jo 1 0.10). 

A violência do sistema impõe a 
competitividade: quem demonstra 
ser competitivo tem grandes possi­
bilidades de vida; quem não é com­
petitivo é deixado de lado. Assim, 
em lugar de afirmar a reconcilia­
ção, leva a transformar o outro em 
potencial inimigo. 

RAZÕES PARA A ESPERANÇA 
Seguindo esta linha de reflexão, 
verificamos o surgimento e o de­
senvolvimento de movimentos que 
reagem diante desta nova ordem 
imposta. Buscam introduzir um ca­
minho racional baseado no bom sen­
so. À exclusão do sistema opõem a 
participação na defesa da vida. Lu­
tam pelos direitos humanos, contra 
o racismo e o hedonismo do siste­
ma, afirmando as culturas de po­
vos indígenas e afro-americanos, 
exigindo o respeito à integridade 
do meio ambiente, a participação 

A ordem mundial 
imperante se caracteriza 
pela injustiça de suas 
estruturas, que leva a uma 
acumulação de riqueza 
por parte de uma minoria, 
ao passo que os setores 
sociais mais populares 
se vêem condenados 
ao empobrecimento e 
à indigência 

ativa da mulher na sociedade .. . As 
expressões de comunidades cristãs e 
de outras religiões se integram nes­
tas práticas que evidenciam a obsti­
nação da esperança no Caribe e 
América Latina. Tudo isso concla­
ma as nossas igrejas e o movimen-
to ecumênico a alentar esses movi­
mentos e apoiá-los. 

Ante um quadro tão dramático, 
as igrejas não permaneceram imó­
veis. Contudo, a gravidade da si­
tuação impõe uma ação mais coor­
denada, uma compreensão mai s 
profunda e um compromisso mais 
ousado dos cristãos na luta por 
uma vida mais digna para todos. 

Como cristãos, nossa esperança 
não esmorece, nossa fé se fortale­
ceu nos dias compartilhados em 

J autêntica caridade fraterna. Irmãos 
c3 e irmãs do Caribe e América Lati-

na, não nos invade o desânimo; 
preocupa-nos o sofrimento das 
maiorias pobres e excluídas de 
nossos povos, mas confiamos no 
Deus da Vida que triunfa mesmo 
onde a morte parece definitiva. 

Que Jesus, Senhor da História, 
nos leve à unidade para mudarmos 
o mundo. 

Nota : Tradução feita pela equipe de TEM ­
PO E PRESENÇA. 

TEMPO E PRESENÇA 43 



(i) usEM ALVES 

OAÇANRACNEER 
Não conheço ninguém que tenha entusiasmo 
com a idéia do céu. Até mesmo os mais 
piedosos não querem deixar este mundo e 
fazem a maior força para adiar o momento da 
partida para o prometido lugar de delícias. 
Preferem ficar um pouco mais, a despeito da 
artrite, da úlcera, da surdez, da dentadura, da 
urina solta. E certos estão, pois nada melhor 
se pode desejar que esta terra maravilhosa, 
com seus perigos e amenidades. 

Lembro-me de dona Clara, mulher mais 
sábia não conheci, que cuidava da horta como 
de um namorado, e fazia isto louvando a 
Deus, sem nunca ser chata. Já velhinha, cega, 
na cama, sua filha lhe lia as Sagradas 
Escrituras, mas parece que ela não ouvia, pois 
a interrompeu: "Minha filha ... Sei que a hora 
está chegando. Que pena! Este mundo é tão 
bonito ... ". 

Cecília Meireles, mística, criatura de um 
outro mundo, conforme testemunho próprio e 
confirmação do Drummond, dizia que ficava a 
imaginar se, depois de muito navegar a um 
outro mundo, enfim se chega. E tremia de 
medo de que isso pudesse acontecer: "O que 
será, talvez, até mais triste. Nem barcas, nem 
gaivotas, mas apenas sobre-humanas 
companhias ... ". 

Consultei a Adélia Prado, para ver se a 
teologia dela era de diferente opinião. E o que 
eu encontrei foi isto: "Se o que está prometido 
é a carne incorruptível, é isso mesmo que eu 
quero, mais o sol numa tarde com tanajuras, o 
vestido amarelo com desenhos semelhando 
urubus e, imprescindível, multiplicado ao 
infinito, o momento em que palavra alguma 
serviu à perturbação do amor". Assim quero 
"venha a nós o vosso reino ... ". Consultei os 
textos dos graves doutores nas coisas divinas, 
e em nenhum deles pude encontrar referências 
a um céu com tanajuras, vestidos amarelos e 
momentos de amor carnal. Mandei os seus 
livros de presente para os meus inimigos e 
guardei o poema da Adélia. 

E até mesmo Nietzsche pensou que seria 
bom que esta vida, com todas as suas dores e 
sofrimentos, não acabasse nunca, e que o 
universo fosse um cânon infinito, em que a 
vida se repetisse eternamente. Ele imaginava 

44 TEMPO E PRESENÇA 

que cada momento deveria ser eterno, e a 
única forma de se conseguir isso era fazer 
com que o tempo fosse uma ciranda, e tudo 
voltasse ao princípio e começasse de novo, do 
jeitinho mesmo como foi . 

Concordo. E até estou pensando em fundar 
uma nova religião, pois religião é isto, 
acreditar que a imaginação é forte ... Desta 
religião a coisa mais importante será a 
doutrina da reencarnação -pois é isso que a 
reencarnação diz que o corpo é como a F êni.x, 
ressuscita sempre das cinzas. Só que a 
reencarnação da minha religião é diferente 
daquela que anda prá frente. O que eu quero 
mesmo é voltar prá trás. 

Andei lendo coisas espantosas da física 
moderna. Pois, se entendi o que li, existe um 
outro tempo, diferente deste do dia-a-dia, rio 
que nasce no passado e vai levando a nossa 
canoa para o futuro. Este outro tempo nasce 
no futuro e vai navegando para o passado ... 

Alegrei-me ao saber de coisa tão 
maravilhosa. Pois o que o meu coração deseja 



não é navegar para o futuro. O futuro é o 
desconhecido. E, por mais que dê asas à 
minha imaginação, não consigo amar o que 
não conheço. Pode ser que ali se encontrem as 
coisas mais maravilhosas -mas como eu 
nunca as tive, não posso amd-las. Não sinto 
saudades delas. 

A saudade é um buraco na alma que se 
abriu quando um pedaço nos foi arrancado. 
No buraco da saudade mora a memória 
daquilo que amamos, tivemos e perdemos: 
presença de uma ausência. "Oh! Pedaço 
arrancado de mim!" -diz o Chico. Minha 
alma é um queijo suíço. E o que a saudade 
deseja não é uma coisa nova. É o retorno da 
coisa velha, perdida. "Saudade é o revés do 
parto. É arrumar o quarto do filho que já 
morreu ... ". É inútil consolar a mãe, diante do 
filho morto, dizendo que ela poderá ter um 
outro filho mais bonito e mais inteligente. O 
que a mãe deseja é aquele filho burrinho e 
feio -pois é ele que ela ama. 

D. Miguel de Unamuno tem um livro 
lindíssimo com o título Paisagens da Alma. As 
paisagens da alma são feitas de cenários que 
não mais existem e que a saudade eternizou. 
Aquilo que o coração amou fica eterno. 

Não, não quero ir nem para o céu e nem 
para frente. Quero mesmo é voltar para os 

lugares do passado que amei. Quero voltar 
para casa ... 

Quero o gemido do monjolo de minha 
infdncia e suas pancadas tristes, noite a 
dentro. Quero as madrugadas pelos campos 
cobertos de capim gordura, o borbulhar dos 
regatos escondidos no mato, o barulho dos 
cascos dos cavalos no chão, misturado ao 
cheiro divino do seu suor. Quero as 
jabuticabeiras floridas e suas abelhas. Quero 
as estórias de almas do outro mundo, 
contadas à sombra das paineiras. Quero o 
barulho das goteiras nas panelas, caindo 
dentro da casa. Quero o apito rouco do trem 
de ferro, que vive apitando dentro do meu 
corpo. Quero um canarinho da terra, 
cabecinha de fogo, no galho da laranjeira. 
Quero o cheiro dos cadernos, livros e 
borrachas, no primeiro dia de aula, no grupo. 
Quero me assentar no rabo do fogão de lenha 
e ficar vendo o fogo. Quero assistir a fita em 
série, no Cinema Paradiso. Quero molhar os 
pés na enxurrada ... 

Se eu fosse escrever uma teologia sobre a 
felicidade futura, seria isto que eu escreveria: 
uma poesia sobre a felicidade passada ... Para 
isso rezo toda noite: "Senhor do Tempo, põe a 
minha canoa no rio do passado, pois só assim 
haverá uma cura para a minha saudade ... ". 

TEMPO E PRESENÇA 45 



IMÉRICA LATINA E CARIBE 

, 
BUSCANDO A UNIDADE VISIVEL 
DA IGREJA 
Zwinglio M. Dias 

A partir da preocupação 
com a unidade cristã, 
temas como solidariedade, 
diversidade, ordenação 
feminina e proselitismo 
religioso foram alvo 
de reflexões durante 
conferência do Conselho 
Mundial de Igrejas 

S ob o tema "Para uma Koino­
nia (Comunhão) na Fé, na 

Vida e no Testemunho", realizou­
se entre 3 e 14 de agosto em San­
tiago de Compostela (Espanha) a 
Quinta Conferência Mundial de 
Fé e Constituição, promovida pe­
lo Conselho Mundial de Igrejas 
(CMI). 

Participaram representantes das 
322 igrejas-membros do CMI, en­
tre protestantes, ortodoxas e pente­
costais, além de delegados roma­
no-católicos nomeados pelo Vati­
cano (10% do total de participan­
tes). O evento ocorreu 30 anos de­
pois de uma conferência semelhante 
realizada em Montreal (Canadá). 

Na busca da unidade visível da 
Igreja de Cristo, o movimento de 
Fé e Constituição, dentro da Uni­
dade I (Fé e Renovação) do CMI, 
entendeu que as igrejas não estão 
divididas apenas por diferenças de 
origem histórica e teológica, mas 
são vítimas das divisões múltiplas 
que separam as comunidades hu­
manas. 

Expressões da comunhão cristã. 
A Conferência organizou-se em 

46 TEMPO E PRESENÇA 

tomo de discussões em grupos de 
trabalho que trataram os quatro 
subtemas derivados do tema cen­
tral, além de contar com a contri­
buição de diferentes preletores. 

O primeiro documento da Con­
ferência -relativo ao subtema "O 
conceito de koinonia e seu signifi­
cado para a humanidade e a cria­
ção"- foi contundente na afirma­
ção de que "nenhum cristão pode 
existir como um indivíduo isolado 
exercendo um privilégio de comu­
nhão direta com Deus. Os seres hu­
manos são chamados a se ajudar 
mutuamente no processo da salva­
ção". Além disso, destacou que "a 
unidade e a diversidade ficam sal­
vaguardadas dentro da estrutura da 
Igreja. Tanto a unidade como a di­
versidade são expressões da comu­
nhão cristã. Ninguém pode dizer a 
outro membro: 'não preciso devo­
cê'. Existe absoluta interdepen­
dência entre todos os membros da 
comunidade". 

O documento resultante do gru­
po de trabalho que debruçou-se so­
bre o subtema "Confessar a fé co­
mum para a glória de Deus" deu 
ênfase ao fato de que a necessidade 
de se viver, confessar, interpretar e 
celebrar a fé única em muitos con­
textos e, por isso, em diversas for­
mas de expressão, não deve ser 
considerada uma ameaça à unida­
de, mas conseqüência necessária 
de encarnação da fé cristã. Lem­
brou também que "é preciso saber 
reconhecer que o Cristo ressuscita­
do que nós conhecemos está pre­
sente na vida dos outros e se nossa 
Igreja é capaz de abrir-se para a 
realidade desse mesmo Cristo". 
Só assim se poderia alcançar uma 

confissão de fé comum a todos os 
cristãos, afirma o documento. 

Ordenação feminina: obstáculo 
à unidade. Os delegados que se 
ocupavam do subtema "Comparti­
lhar uma mesma vida em Cristo" 
discutiram a fundo os sacramentos 
do Batismo, da Eucaristia e Minis­
tério ordenado. No documento fi­
nal do grupo de trabalho se reco­
nhece que a ordenação de mulhe­
res continua sendo um ponto con­
trovertido de importância na pere­
grinação ecumênica em direção à 
unidade da Igreja. 

Recomendou-se que a Comis­
são de Fé e Constituição continue 
sua reflexão sobre a temática, com 
vistas a esclarecer o assunto segun­
do a perspectiva da teologia e da 
antropologia teológica, da tradi­
ção, das questões práticas, das li­
turgias de ordenação e dos proces­
sos de tomadas de decisão tanto 
das igrejas que ordenam como das 
que não ordenam mulheres. 

Também recomendou-se que a 
comissão convide as igrejas, indis­
tintamente, a analisarem e a com­
partilharem as razões de suas atitu­
des diante do tema. Tanto o cardeal 
Edward Cassidy, presidente da Co­
missão Pontifícia para a Promoção 
da Unidade entre os Cristãos, 
como o metropolita João de Pérga­
mo, da Igreja Ortodoxa Grega, 
afirmaram que a ordenação de mu­
lheres ainda constitui um obstácu­
lo para o pleno diálogo ecumênico. 

O grupo de trabalho que se ocu­
pou do quarto e último subtema da 
Conferência - "Chamados a dar 
um testemunho comum para a re­
novação do mundo" - foi cuida-



doso em suas formulações, embora 
tenha feito declarações firmes com 
respeito a esta delicada questão 
que ainda divide as igrejas. Os de­
legados observaram que "por di­
versas razões existe hoje uma im­
port,.anfe movimentação de fiéis en­
tre as igrejas". 

Violação da koinonia. Na busca 
do diálogo ecumênico sobre o pro- _ 1 
selitismo religioso, o documento~ 
considera importante a avaliação 
das práticas de evangelização e de 
proselitismo, e sua eficácia. Tam­
bém é necessário dar uma oportu- u. r:=---.d 

nidade para que as igrejas realizem --~~------------------------------
uma auto-avaliação que leve em ANTES DA QUINTA CONFERÊNCIA .. 
consideração as críticas daqueles 
que abandonaram suas fileiras. 

Com firmeza os delegados rejei­
taram "a utilização de métodos de 
coação ou manipulação na evange­
lização, que degeneram a comu­
nhão cristã". "A evangelização ou 
a prática de proselitismo destinada 
a fiéis de outras igrejas constitui 
uma violação da koinonia real, em­
bora imperfeita, já compartilhada 
pelos cristãos", registraram os de­
legados. Por outro lado, afirmaram 
que "quando as igrejas mostram 
vitalidade espiritual na fé, na vida 
e no testemunho, evidencia-se que 
a manipulação e o proselitismo es­
tão destinados ao fracasso". 

Os cristãos descobrem 
sua condição evangélica 
de proscritos num mundo 
mercantilizado 

A Conferência destacou tam­
bém que "quando os novos movi­
mentos religiosos e os antigos or­
ganismos e movimentos cristãos se 
desafiam uns aos outros ultrapas­
sando fronteiras internacionais, 
surge a necessidade de que se ree­
xaminem a natureza e os limites da 
liberdade religiosa". 

• Numa importante reunião prévia à Quinta Conferência Mundial de Fé e Constituição, 
realizada em Ronde (Dinamaréa), representantes da Comissão de Fé e Constituição e do 
Programa "Justiça, Paz e Integridade•da Criação", também do CMI, lançaram as bases para 
uma reflexão mais profunda !\cerca dos graves problemas que impedem, de muitas 
maneiras, o avanço dos es(orços de unidade das igrejas. 

Falou-se, naquela oportunidade, de "unidade barata", a qual evita os temas éticos 
controversos, e de Munidade dispendiosa", como a que está descobrindo a unidade das 
igrejas como uma graça resultante da busca da paz com justiça. 

Nessa reunião preparatória, cujo tema foi "Koinonia e Justiça, Paz e Integridade da 
Criação", afirmou-se que "na justiça, na paz e na integridade da criação está em jogo a 
essência mesma da Igreja". Foi dito também que "a Igreja não só tem, como é, uma ética 
social, uma koinonia ética ... 

A reflexão prévia sobre a "unidade dispendiosa" foi muito importante para a Conferência 
de Compostela, pelo fato de lançar novas luzes· sobre os enfoques costumeiros que muitas 
vezes têm sido discutidos sem 'Uma relação di reta com as situações objetivas vividas pelas 
comunidades cristãs. 

Fonte: Arquivo do autor. 

A delegação oficial latino-ame­
ricana foi de apenas sete pessoas, 
entre as quais três católicos, inte­
grantes da delegação vaticana. Em 
grande parte esta exígua represen­
tatividade tem a ver com o escasso 
número de igrejas latino-america­
nas e caribenhas participantes do 
CMI. 

Junto a outros latino-america­
nos que participaram da Conferên­
cia como observadores, visitantes, 
prestadores de serviço, etc., a dele­
gação do Continente percebeu que 
a Comissão de Fé e Constituição 
continua dominada pelo pensa­
mento teológico europeu, tanto 

protestante como ortodoxo. Este 
inclui, obviamente, uma concep­
ção filosófica e ideológica refratá­
ria às correntes teológicas oriun­
das dos países do chamado Tercei­
ro Mundo. 

Ficou a impressão, apesar dos 
avanços obtidos, de que a tradição 
e o discurso teológico, em si mes­
mos, são mais importantes que a 
riqueza do pensamento teológico 
gestado nas periferias do mundo, 
numa perspectiva ecumênica, fruto 
do esforço das igrejas que têm vi­
vendado 0 valor da koinonia no 
exercício da fé, da vida mesma e 
do testemunho na dura luta cotidia-

TEMPO E PRESENÇA 47 



• 1\lém 
assumiu'lambém ç\ estudo de 
~ ., • • ~~1 • I e tre as ~~~as, ta1.s como: cu to e~e:spllfJtuaJJÇUi<;l~ 

corti a Co i'ssão Po6tifícia para a l'r<)ffiiDÇlil_t> 
S~m7uía de·Ora<jã·o pela Unidade Cri~tã)1 . ·~ • :.> 

Uni dos trabalhos mais conhe''aidos d~ Cómissãe de Fé Constituição é o Documen,to "" 
sobre Batismo-, Êucaristia e Ministérió (BEM), também conhecido como o doc\)mento de .. 
Lima, publicado em 1982. ~ 

Fonte: Dictionary of the Ecumenical Movement, WCC Publications, Genebra, Suíça, 1991. 

na pela sobrevivência, pelos direi­
tos humanos, pela democratização 
e pela afinnação dos direitos de ci­
dadania. Nesse esforço essas igre­
jas têm obtido uma identidade e 
uma espiritualidade próprias em si­
tuações nas quais a esperança su­
cumbe ao peso da exclusão, da 
marginalização. Esses cristãos des­
cobrem sua condição evangélica de 
proscritos num mundo mercantili­
zado. 

Num dos encontros preparató­
rios à Conferência, os latino-ame­
ricanos e caribenhos expressaram 
que "estas coisas afetam a confis­
são comum da fé", pois "uma con­
fissão autêntica da fé deve levar­
nos a participar dos esforços que 
procuram romper as barreiras que 
separam ricos de pobres, que esta­
belecem preconceitos culturais, ra­
ciais e sexistas". Acrescenta ainda 
o documento que "é difícil crer 
numa mensagem que não procede 
de uma prática visível e confiável". 

48 TEMPO E PRESENÇA 

' ~ 

Hennenêutica cultural ecumêni­
ca. Em discursos na última sessão 
da Conferência, o rev. Konrad Rai­
ser, secretário-geral do CMI, e o 
arcebispo Aram Keshishian, mode­
rador do Comitê Central, fizeram 
uma avaliação desse histórico en­
contro e assinalaram algumas pau­
tas para o futuro do movimento 
ecumênico. 

Para o secretário-geral três ob­
servações se impõem a todos aque­
les envolvidos em situações de res­
ponsabilidade dentro do movimen­
to ecumênico. Em primeiro lugar, 
ficaram evidenciados, na Conferên­
cia, a presença e o empuxe das igre­
jas do Terceiro Mundo, com suas 
contribuições específicas, suas críti­
cas e suas exigências. Isto, segundo 
Raiser, evidencia o deslocamento 
do eixo de gravitação do mundo 
cristão do Norte, rico, dominador e 
em estado de estancamento, para o 
Sul, empobrecido, espoliado mas 
cheio de vitalidade. 

Em segundo lugar, a natureza do 
conjunto de problemas que afetam 
as igrejas hoje assinala que o diálo­
go ecumênico deve constituir um 
esforço de .aproximação e de diálo­
go entre culturas diferentes, e não 
simplesmente entre estruturas 
eclesiásticas. Neste sentido o se­
cretário-geral sublinhou a necessi­
dade da criação de uma "herme­
nêutica intercultural ecumênica" 
como ·um novo paradigma para a 
reflexão das igrejas nesta virada do 
século. · 

Finalmente, Konrad Raiser de­
fendeu uma renovação da missão 
ecumênica, expressando seu dese­
jo de que quando o CMI completar 
50 anos de existência, em 1998, a 
Assembléia Geral ofereça condi­
Ções para que as igrejas deixem 
para trás os "anátemas do passado" 
e afirmem perante o mundo que 
"estão ligadas umas às outras 
numa comu.nhão eclesial genuína". 

O arcebispo Keshishian, da 
Igreja Ortodoxa Annênia do Líba­
no, expressou, por seu lado, que 
deseja que a Comissão de Fé e 
Constituição comece a trabalhar 
com "novos idiomas, novos enfo­
ques e novos estilos que sejam, ao 
mesmo tempo, flexíveis e abertos, 
e que respondam às novas situa­
ções" que o mundo atravessa, e que 
"venham ao encontro das novas 
condições de diálogo oferecidas 
pelas igrejas". Ele acrescentou ain­
da que embora a Comissãô de Fé e 
Constituição tenha que se ocupar 
da dimensão eclesial da unidade, 
"não pode passar por alto a dimen­
são sociopolítica e econômica que 
cada dia ganha mais transcendên­
cia na vida das sociedades de 
hoje". 

Zwinglio M. Dias, teólogo, pastor da Igreja 
Presbiteriana Unida do Brasil , ~ integrante do 
Programa de Assessoria à Pastoral (CEDI). 
TextO produzido com base nos boletins de im­
prensa publicados durante a Conferência. 



mÍBLIAHOJE 

ABSURDOS DO EVANGELHO 

I 
I 

' ' 
' I 
I 
I 
\ 
I 

' I 
' \ 
' I 
I 
I , 
I 
I 
I , 

Paulo Nogueira 

-- -

ti 
ii~~--~~~~ 
~ --

I 

I 
/ 

Ouvistes o que foi dito: Amarás o 
teu próximo e odiarás o teu inimigo. 
Eu porém vos digo: Amai os vossos 
inimigos e orai pelos que vos 
perseguem; para que vos torneis 
filhos do vosso Pai celeste, porque 
ele faz nascer o sol sobre maus e 
bons, e vir chuvas sobre justos e 
injustos. Porque se amardes os que 
vos amam, que recompensa tendes? 
Não fazem os publica nos também o 
mesmo? Portanto, sede vós perfeitos 
como perfeito é o vosso Pai celeste. 
Mateus 5.43-48 

O sermão do Monte está cheio 
de absurdos. Para aqueles que 

não suportavam o peso da lei, esta 
reinterpretação de Jesus tomava-se 
ainda mais insuportável. O absur­
do é o que se contrapõe ao lógico e 
ao bom senso. Bom senso é: não 
matar, não adulterar, não divorciar, 
cumprir juramentos feitos a Deus, 
resistir ao violento e amar a quem 
nos ama. O resto é absurdo: não 
poder desabafar sequer com um 
palavrão "idiota" ou "cretino", não 
poder sonhar com a sedutora, não 
poder se divorciar, não jurar, dar a 
face ao violento, amar a quem quer 
o nosso fim. 

Para que nos tomemos filhos do 
Pai celestial temos que nos tomar 
absurdos: amar os nossos inimigos 
e orar pelos que nos perseguem. O 
normal seria amar o próximo e 
odiar o inimigo. Aliás, isto não é 
contraposição ao Antigo Testa­
mentoemLevítico 19.18! O"odiar 
ao inimigo" não vem do Antigo 
Testamento? 

Temos que nos tomar absurdos 
porque Deus é absurdo. "Ele faz 
nascer sobre justos e injustos". Sol 
e chuva, elementos doadores de 

TEMPO E PRESENÇA 49 



vida, são distribuídos indiscrimi­
nadamente entre bons é maus. 
Acho que aí está a ação absurda de 
Deus: a gratuidade. Ele proporcio­
na vida a todos sem discriminação, 
ele é pura fonte de vida. 

EVANGELHO: RADICALMENTE 
INOVADOR 
Se queremos ser filhos do Pai que 
está nos céus, temos que ter uma 
prática absurda. Radicalmente 
doadora de vida: amar a quem não 
nos ama, saudar com um "paz seja 
contigo" a quem não é nosso ir­
mão. Afinal, se fazemos como to­
dos fazem, onde está a inovação? 
. O Evangelho é radicalmente ino­
vador. Como imitar o Pai do céu 
segmentando as emanações de 
vida? Acaso Deus cede sol e chuva 
respeitando divisões de cercas? 

Lucas ilustra ainda melhor a 
gratuidade de ação em amor, pois 
ele se oferece a um âmbito onde 
não existe gratuidade: o dinheiro. 
"Se emprestais àqueles de quem 
esperais receber, qual é a vossa re­
compensa? Também os pecadores 
emprestam aos pecadores, para re­
ceberem outro tanto. Amai, porém, 
os vossos inimigos, fazei o bem e 
emprestai sem esperar nenhuma 
paga; será grande o vosso galar­
dão, e sereis filhos do Altíssimo. 
Pois ele é benigno até para com os 
ingratos e maus" (Lc 6.34-35). 

Se empresto a quem tem um 
bom cadastro e boa renda para qui­
tar dívida e juros, onde a novida­
de? Acaso o Pai celestial distribui 
a chuva por equivalência de produ­
tividade? Qualquer gerente de ban­
co diria a essa política de emprés­
timos de Jesus: absurda. 

Em nosso mundo não existe gra­
tuidade: financiamento agrícola ao 
grande produtor, ao que devolverá 
muito. Infra-estrutura para bairros 
onde serão construídas mansões. 
Energia para as regiões mais de­
senvolvidas. Afinal, estrada é para 
quem tem carro, escola para quem 
merece educação, eletricidade para 

50 TEMPO E PRESENÇA 

as indústrias. O rentável fica mais 
rentável ainda, o que tem fartura 
ficará obeso. 

Em nossas igrejas (principal­
mente protestantes de classe mé­
dia) tampouco existe gratuidade. 
Pastoral intensiva para poucos. 
Para poucos que pouco sofrem, 
muito consolo. Para quem pouco 
espera porque muito tem, muita 
promessa. Emprestamos àqueles 
de quem esperamos receber. Inves­
timos nos projetos que prometem 
sucesso absoluto. 

Não acredito que o objetivo des­
ta passagem bíblica para nós deva 
ser o de provocar um sentimento 
de altruísmo exacerbado. Nem que 
o texto esteja querendo dizer que 
devo fazer o que não quero, dizer o 
que não penso e concordar com o 
que discordo. Além de não fazer 
bem para o nosso relacionamento 
com as pessoas, não é uma boa 
base para uma comunicação entre 
diferentes. Mas, na maioria das ve-

ViDE OS 

O DESAFIO DAS CULTURAS: 

zes, a passagem é lida assim, como 
se contrários tivessem que sorrir 
um para o outro e oferecer mutua­
mente flores. Já pensaram petistas 
em perfeita harmonia com malufis­
tas, empresários com sindicalistas, 
latifundiários com sem-terra, femi­
nistas com machistas, e palmeiren­
ses com corintianos? 

Acredito que Jesus não pretende 
acabar com antagonismos, alguns 
que, aliás, ele criou. Parece que te­
mos aqui um chamado à prática ab­
surda da gratuidade. Um chamado 
a investirmos em projetos que não 
dão retorno, a trabalharmos com 
gente que não tem poder e beleza 
(ou melhor, que tem, sem dúvida, 
poder e beleza!), a estendermos ao 
nosso mundo as alegrias e a fartura 
causadas pelo sol e pela chuva que 
Deus nos dá a todos. 

Paulo Nogueira~ professor no Instituto Ecu­
m~nico de Pós-Graduação em Ci~ncias daRe­
ligião (IMS), em São Bernardo do Campo/SP. 

OITAVO INTERECLESIAL DE CEBS 
Um acontecimento, como um lntereclesial, é difícil de ser descrito e relembrado com 
toda sua riqueza. Por isso é um desafio aceitar o compromisso de realizar um vídeo 
sobre esses encontros. As imagens do Encontro procuram retratar o calor com que 
foram vividas, em cada um dos blocos, e durante todo o Encontro, a descoberta da 
relação entre Cultura e Fé Cristã. 
Numa perspectiva ecumênica se apresentam os passos que foram dados, as 
perguntas que foram suscitadas e o que precisa ser mais aprofundado. 
Vídeo: VHS I Sistema: PAL-M I Dl.l'ação: 27 minI Preço: US$ 10,00 

VISÕES DO PARAÍSO 
O vídeo de Rubem Alves foi teologicamente concebido 
na tensão entre o poder e a deterioração das relações 
humanas e meio ambiente. 
É um convite onírico, litúrgico, à reflexão 
contemporânea holística e à integração de esforços 
por uma nova criação. 
Vídeo: NTSC I Sistema: Betacam I Dl.l'açáo: 20 min 
Preço: US$ 20,00 

Para adquirir estes vídeos, basta enviar cheque nominal 
no valor (em cruzeiros reais) correspondente, ao CEDI -
Rua Santo Amaro, 129, Glória, CEP 22211-230, Rio de 
Janeiro. Não se esqueça de enviar o endereço para onde 
deseja que a cópia seja remetida. 



~IÁLOGO INTERCULTURAL 

, 

NEGROS, RELIGIAO 
E CULTURA 

C om os trabalhos que se seguem desejamos dar 
um primeiro passo no fito de socializar a 

reflexão que se impôs ao Programa de Assessoria à 
Pastoral (Pp) desde algum tempo. Trata-se de 
buscar as fontes para a produção de uma teologia 
negra genuinamente brasileira. Sabe-se que nos 
EUA e África a teologia negra não só vem sendo 
produzida, como ganhou maior incremento nas 
últimas décadas pela inclusão da perspectiva 
libertária terceiro-mundista. 

No contexto brasileiro, porém, ainda não foram 
reunidas as condições para uma produção mais 
densa. O assunto toma proporção à medida que os 
cristãos negros vão assumindo espaços que lhes 
foram sistematicamente sonegados ao longo dos 
séculos, no interior das agremiações eclesiásticas. 
Contudo, a questão não cessa nesse patamar. As 
práticas ecumênicas estão a exigir um diálogo 
fecundo entre o cristianismo e aquelas modalidades 
religiosas arraigadas na cultura popular, dentre as 
quais merecem destaque as assim chamadas 
religiões afro-brasileiras. 

A temática da negritude e do diálogo 
intercultural, que, por sinal, ultrapassa os limites do 
diálogo religioso, toma imperioso que se inicie uma 
reflexão conseqüente a partir dos debates que 
gravitam em tomo da questão cultural. Não se pode 
esquecer que os preconceitos são culturalmente 
produzidos, e, desse modo, é no âmbito 
simbólico-cultural que eles subsistirão ou serão 
banidos. 

Os preconceitos raciais e sociais que vicejam na 
sociedade brasileira são os principais responsáveis 
pelas posturas e comportamentos que rejeitam a 
priori uma compreensão mais profunda de uma 
religiosidade milenar, reformulada pelos africanos 
em solo brasileiro, como é o caso do candomblé. 
Não é acidental que ele tenha sido escolhido como 
parceiro nestes primeiros passos em direção a uma 
interpretação mais profunda e isenta de uma 
espiritualidade não-cristã tão presente na matriz 
religiosa brasileira. 

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N' 27 1 

Por conseguinte, o ponto de partida não poderia 
ser diferente. Levantou-se um questionamento 
básico- a existência (ou não) e as características 
da cultura negra no Brasil. Nessa expectativa 
realizamos um primeiro seminário, cujo resultado 
parcial aparece em forma de texto (Ordep Serra). 

Após uma visita aos terreiros históricos do 
candomblé em Salvador, realizamos um segundo 
seminário no Rio de Janeiro, contando com a 
presença de mãe Stella (Ilê Axé Opô Afonjá). 
Seguem-se, na forma de crónica, algumas das 
reflexões e proposições ali formuladas. Finalmente 
concluímos com a reprodução dos depoimentos de 
alguns convidados ao último encontro. 

Nosso principal objetivo é subsidiar as 
discussões teológicas, ecumênicas e pastorais 
correlatas ao tema, segundo uma sistemática que 
rejeita os lugares-comuns, os açodamentos 
recorrentes e os radicalismos descartáveis. 

Dessa maneira pretendemos nos manter fiéi s à 
índole ecumênico-pastoral do Programa e, ao 
mesmo tempo, aprofundar as temáticas de fronteira 
que se inscrevem no campo das relações entre 
ecumenismo e cultura. 



TEOLOGIA E CULTURA NEGRA 
Ordep Serra 

A reflexão sobre teologia 
e cultura negra tem sido 
experimentada com muita 
riqueza de dados para o 
Programa de Assessoria 
à Pastoral (CEDI), sem 
falar no convívio com 
especialistas e com 
aqueles que vivem 
diferentes expressões de 
fé, entre as quais o 
candomblé. 
O texto que se segue é 
fruto do primeiro 
seminário que o Programa 
realizou, e traz elementos 
bastante elucidativos 
sobre a temática 

VISÃO DE CONJUNTO 
Uma cultura negra? 

O tema é com­
plicado. Existe 
ou não existe 
cultura negra? 
Vou pegar a pro­
vocação, muito 
interessante, 
que me fizeram. 
Hoje estava re­
fletindo de novo 

sobre isso, depois de ter escrito um 
livro sobre o assunto. O livro vai se 
chamar Águas do Rei, e trata um 
pouco do problema, assim como de 
uma tentativa de construção de 
uma espécie de teologia negra, ela­
borada a partir de meados do sécu­
lo passado. Não uma teologia ex­
plícita, mas um pensamento sobre 

2 

o sagrado, que tem uma repercus­
são muito interessante. 

Começarei mesmo pela questão 
da cultura negra. Primeiro, vou à 
raiz do problema: Desde quando 
estamos nos perguntando se existe 
cultura negra no Brasil? Desde 
quando nos indagamos sobre a rea­
lidade de uma possível cultura ne­
gra? 

No caso brasileiro, me parece 
que isto tem uma marca, uma data 
relativa. É nos anos de 1970 que o 
movimento pan-africanista chega 
ao Brasil com vigor, por intermé­
dio de líderes do movimento negro 
brasileiro que entram em contato 
com líderes americanos, africanos 
e do Caribe. A partir de uma pro­
vocação política, portanto, propõe­
se a idéia de uma cultura negra. 
Essa cultura seria o que consolida­
ria a união política de todos os des­
cendentes dos negros africanos; ela 
é que viabilizaria o plano político 
pan-africanista. 

Isso começa a ser teorizado em 
diversas partes do mundo: na Áfri­
ca, nos Estados Unidos, entre nós. 
Vou lembrar dois nomes dos que 
pensam sobre isso entre nós: Ab­
dias do Nascimento e Elisa Larkin 
do Nascimento, mulher dele. Elisa 
escreveu um livro, Pan-africanis­
mo na América do Sul, que é muito 
importante para a abordagem da 
questão. De um modo geral, o pan­
africanismo quer construir uma 
identidade negra que permita a 
conversação entre negros de todas 
as partes do mundo. 

Há uma intensa procura do que 
representaria a substância dessa 
identidade. Quando a gente diz "a 
substância dessa identidade'' já vê 
que há certa contradição no projeto 
- se a gente pensar do ponto de 

vista socioantropológico. Desse 
ponto de vista, uma identidade não 
tem substância alguma. Uma iden­
tidade é uma relação opositiva. No 
entanto, dá-se um movimento de 
procura pela identidade negra, um 
movimento, a rigor, político: trata­
se de fazer oposição a uma opres­
são muito concreta, muito real em 
toda parte do mundo, que se abate 
sobre os negros. Uma opressão 
identificada com o imperialismo 
branco, com o colonialismo branco 
- e também com a teologia bran­
ca, a catequese branca. 

Nos anos de 1970, isso pega 
fogo no Brasil, sobretudo em São 
Paulo, Campinas, Rio de Janeiro e 
Salvador. Há um surgimento da 
questão. E a nova questão política 
é a questão da opressão étnica, da 
identidade étnica. 

Isso agita a juventude. Por um 
lado, há um movimento parecido 
com aquilo que os sociólogos cha­
mam de "Movimento de Juventu­
de", que se exprime com a explo­
são do rock pelo mundo, com toda 
uma "cultura de juventude": na es­
teira do rock, elabora-se todo um 
estilo de vida, criam-se ideolo­
gias ... Ora, o que acontece, nos 
anos de 1970, na Bahia, no Rio e 
em Campinas, principalmente, é 
também um movimento cultural de 
negros, apoiado na música: é o que 
a gente chama a "onda do black". É 
uma descoberta ... Um movimento 
de juventude: aqueles que se mobi­
lizam são muito jovens, e se mobi­
lizam cantando e dançando, fazen­
do festa e protesto, festa-protesto. 
Mobilizam-se também questionan­
do e procurando uma identidade, 
um passado, uma história: procu­
rando saber quem são. 

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N9 271 



Vou contar uma experiência mi­
nha. Volto a Salvador nos fins de 
1970, e sou convidado, por uns 
amigos da Liberdade, que forma­
ram um bloco de carnaval, o Ilê 
Ayê, famoso. A gente se conhecia, 
tinha amizade ... "Você é antropólo­
go, vem fazer uma conferência 
para a gente aqui no bloco". Foi a 
conferência mais complicada e a 
mais invulgar que já fiz na vida, 
porque era no meio da rua, numa 
praça na Liberdade, num tablado 
onde as pessoas subiam para cantar 
e dançar. Depois de muito samba, 
muita farra, muita cantoria e algu­
mas cachacinhas, fiquei sentado 
naquele tablado, cercado de micro­
fones. Fui apresentado como se 
fosse um cantor: "Agora nosso 
amigo, o antropólogo, vai falar 
para a gente da cultura negra". Foi 
a primeira complicação em que me 
vi com essa tal cultura negra. 
"Como saio desta situação? Estou 
rodeado de amigos da Liberdade 
que descobrem de repente que são 
pretos, que são bonitos; descobrem 
a própria dignidade, a própria ri­
queza cultural, e querem que eu 
lhes fale disso". 

Usei um truque. Comecei a con­
tar para eles a história do Rei Ghe­
zo, o rei ewe que tomou a cidade de 
Ketu. Isto para falar de dois povos 
históricos, de "história quente", 
como diz o Levi-Strauss, de civili­
zações poderosas, complexas, ne­
gras, que entraram em conflito. Os 
garotos negros de Salvador apren­
dem na escola, no secundário, so­
bre a Tomada da Bastilha, mas não 
ouvem falar da tomada de Ketu. 

Ora, quem percorrer Salvador, 
verá centenas de casas que se di­
zem "Casas de Ketu", milhares e 
milhares de pessoas, que dizem: 
"Nós somos filhos de Ketu". De 
certo modo, Ketu é a cidade que 
mais se reproduz em Salvador. Es­
colhi falar de Ketu por isso. Resol­
vi contar um pouco da história que 
não tinha chegado a eles, mas que 
lhes pertence. Falei do Rei Ghezo, 

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N9 271 

da cidade de Ketu. Isso provocou 
um enorme interesse. 

Depois vieram questões muito 
políticas: "O que você acha da 
Princesa Isabel?"; "O que você 
acha do Ventre Livre?"; "O que 
você acha da situação dos negros 
aqui na Bahia, da miséria que a 
gente sofre, este racismo brabo?"; 
"O que você acha dessa coisa do 
branco excluir a gente de tudo?". 
Foi um negócio meio confuso, por­
que eu me sentia numa espécie de 
limbo: sou obviamente mestiço, e é 
uma experiência curiosa ver-se os­
cilar numa classificação étnica. 

A propósito, contarei outra his­
torinha antes de entrar no tema pro­
priamente dito. Uma vez em Pal­
mares, numa reunião do Memorial 
Zumbi, sentei-me entre um negro 
americano, líder de movimentos 
negros dos Estados Unidos, sobre­
vivente dos black panthers, e um 
líder do movimento negro da Ba­
hia, meu amigo. Este me tratava 
como branco; e o black-panther 
tratava-me como negro. Eu era ne­
gro para um e branco para o outro. 
Aprendi alguma coisa, em tal situa­
ção, sobre a oscilação da identida­
de negra, sobre a oscilação da cul­
tura negra. 

Existe ou não a cultura negra? 
A questão da Identidade 
Primeiro, a gente já sabe qual é sua 
origem. Esta indagação não nasce 
sem tempo histórico, mas num de­
terminado momento, a partir de 
uma exigência política. Vou fazer 
um paralelo aqui com uma coisa 
bem conhecida de todos nós. A 
gente sabe que não existe índio. Ín­
dio é uma ficção. A esta ficção de­
diquei grande parte da minha vida, 
com muita seriedade. Sou funda­
dor de duas ANAÍ: a de Brasília, 
que acabou; e outra que continua, 
em Salvador, da qual fui o primeiro 
vice-presidente e presidente três 
vezes, e atual conselheiro. Sempre 
estive muito envolvido com a ques­
tão indígena. 

Quando digo isso, claro que é de 
propósito. Sabemos que não exis­
tem índios: esse rótulo é completa­
mente inadequado, nasceu de um 
engano de Colombo e colado sobre 
povos diferentes, com diferentes 
culturas, organizações sociais di­
versas, línguas diversas. Basta 
lembrar que há 16 povos no Xingu: 
embora haja uma ecumene xingua­
na e seja possível falar de uma cul­
tura xinguana, o fato é que essa 
cultura se alimenta de uma diversi­
dade extraordinária. 

Então quando digo "índios", "os 
índios", de certa maneira estou cor­
roborando equívocos, até certa al­
tura. Em certo momento, começa a 
existir um movimento pan-indíge­
na no Brasil, em parte alimentado 
por aqueles que se preocupam com 
a questão indígena no País: as 
ANAÍ, as Pró-Índio, o CIMI, vá­
rias organizações que lutam pela 
sobrevivência desses povos, etc. 
Elas suscitam, ou ajudam a suscitar 
nas lideranças indígenas, que são 
locais, uma reflexão sobre a ques­
tão do índio. Aos poucos Raoni, 
que era um chefe Kayapó, entre ou­
tros, tomou-se praticamente um lí­
der pankayapó, e depois um líder 
pan-indígena. Raoni foi, por exem­
plo, defender os pataxós no sul da 
Bahia. Assim, muitos índios assu­
miram uma identidade que come­
çou como uma identidade zero. 

Obviamente os índios não sa­
biam que eram índios; muitos deles 
ainda não sabem. Descobrem que 
estão face a face com um opositor 
que lhes confere essa identidade e 
descobrem afinidades com as quais 
constroem a identidade. Hoje, eu 
diria que essa identidade zero, fa­
bricada heteronômica, passou a ter 
uma vida autônoma. O índio está 
sendo criado, agora, pelos próprios 
índios. Há um projeto de unidade 
indígena, o qual Raoni, por exem­
plo, encarnou, e que dá vida à idéia 
de índios no Brasil. Soma aspira-: 
ções diferentes de yanomamis, pa-

3 



taxós, kayapós, etc., que vão en­
contrando pontos de contato. 

Se a gente pensar bem, o que 
acontece com os negros não é dife­
rente. Estes não se sabem negros 
antes de haver brancos que se opo­
nham a eles. Identidade é uma rela­
ção. Não posso ser homem se não 
há mulheres, não vou descobrir 
masculinidade nenhuma. Não pos­
so ser brasileiro sem argentinos 
com quem brigar, sem estrangeiros 
a quem me oponha. Identidade, na 
antropologia, na história, nas ciên- , 
cia sociais, é coisa de "saco de ga­
tos", que até hoje se discute muito, 
numa briga infinita. Mas há um 
consenso fortíssimo em tomo dis­
so : a identidade social, antes de 
mais nada, é oposição e relação. 

Assisti a reuniões na Bahia, or­
ganizadas por entidades culturais 
negras, em que se discutia qual é a 
essência da identidade cultural ne­
gra, a essência do negro, em última 
análise. Numa dessas reuniões ha­
via três antropólogos, dois de acor­
do - quase um milagre - contra 
um terceiro, é claro. Ou melhor, 
outra: a doutora Juanita Elbein dos 
Santos, que é também uma sacer­
dotisa de candomblé e uma ativis­
ta. Embora pessoalmente seja uma 
judia argentina, ela se tomou nagô 
na Bahia. Casou-se com um grande 
sacerdote nagô, o Alapinim. Ela é o 
cérebro antropológico de um grupo 
expressivo: a Sociedade de Estu­
dos e Cultura Negra do Brasil 
(SECNEB), que "pilota", por as­
sim dizer, um projeto cultural, teo­
lógico e político de construção da 
identidade negra. 

Em tal reunião discutia~se, pois, 
qual a essência da identidade ne­
gra, a essência dos negros. Os dois 
antropólogos que aí se opunham à 
posição da doutora Juanita eram 
Peter Fry e eu. Estávamos de acor­
do em que a discussão não fazia 
sentido, porque essa história de es­
sência negra, ou essência branca, 
ou essência amarela, ou essência 
brasileira, não dá muito certo. 

4 

Embora reconhecendo isto, tí­
nhamos muito respeito pelo proje­
to político que gerava tanta angús­
tia e procura por uma identidade 
negra, por várias razões, entre as 
quais vou citar três. A primeira é 
que essa demanda parte de um de­
sejo de justiça; e a justiça é criativa 
e paridora; ela, a mãe luminosa, 
sempre dá muitos filhos brilhantes. 

A segunda razão de nosso res­
peito é que o objeto de tal procura 
não era uma alegação vazia: os ne­
gros estiveram no Brasil, na Amé­
rica, durante muito tempo, nas con­
dições mais terríveis e perversas a 
que pode ser submetido o ser hu­
mano, e, no entanto, fizeram uma 
obra intelectual, construindo este 
país não só com o seu trabalho, 
mas com sua inteligência, criando 
interpretações do mundo muito in­
teressantes. 

A terceira razão é que há pontos 
de apoio histórico para falar, não 
diria em uma cultura negra com 
esse caráter substancial pretendido 
pela doutora Juana dos Santos, mas 
numa cultura negra como projeto. 
E nenhuma cultura é mais do que 
isto, um projeto, uma busca; há 
sempre um lado de tentativa na cul­
tura, que é o mais valioso. É claro 
que numa cultura há muita coisa 
inconsciente, a rigor involuntária; 
esta é uma das suas dimensões. Um 
discurso involuntário do meu cor­
po conta sobre minha formação. 
Basta que eu fale ou ande um pou­
quinho, e identifica-se imediata­
mente um baiano. E antepassados 
dormem na minha língua, formam 
minhas palavras; pensamentos que 
não pensei me acompanham e me 
sustentam: é a minha cultura. 

Mas isto morre se não tem um 
projeto por dentro. Este é mais im­
portante do que as bases sociológi­
cas e antropológicas empíricas em 
que confiamos para identificar 
uma cultura. Eu perguntaria: Que 
bases sociológicas sólidas, indis­
cutíveis temos para falar numa cul­
tura grega? Falando de gregos, fa-

!amos de povos diferentes em mui­
tos aspectos, e em geral hostis uns 
aos outros; dificilmente eles se pu­
nham em acordo sobre alguma coi­
sa; nunca constituíram uma socie­
dade só (tiveram uma unidade po­
lítica imposta à força e praticamen­
te de fora). 

Se usarmos um critério rigoroso 
demais para circunscrever uma 
cultura com bases sociológicas em­
píricas, se quisermos amarrar a 
presença da cultura ao contorno de 
uma sociedade específica, a uma 
unidade étnica ou política bem de­
finida, vamos ter uma " peneira" 
tão rigorosa que não sobrará nada 
em nossas mãos. 

O que é mesmo o negro? 
No caso, embora discordando da 
doutora Juana e dos companheiros 
daquela reunião, e mesmo achando 
um pouco engraçado o jogo de pro­
cura da própria essência, a gente 
também tinha esse sentimento de 
respeito muito grande com o que 
acontecia lá. 

Mas, enfim, a primeira resposta 
que eu daria à pergunta inicial seria 
esta, bem crua: Não existe uma cul­
tura negra no Brasil na medida em 
que mesmo o negro, do ponto de 
vista bioantropológico, é uma fic­
ção . A cor negra é apenas um traço 
somático, um fenótipo que pode 
estar ou não associado com outros 
na configuração de um genótipo. 
Pessoas de pele negra podem per­
tencer a grupos étnicos muito dife­
renciados, a "estoques" diferentes, 
a grupos genéticos diferentes. Os 
fenótipos associados com a idéia 
física da negritude não são exclusi­
vidade de um grupo racial. Sabe­
mos que existem escandinavos de 
cabelo crespo, sem nenhuma liga­
ção com o negro africano. 

Enfim, duas pessoas negras po­
dem ser de origens Il)Uito distintas. 
Não é possível falar em raça negra 
como uma variedade humana iso­
lada. Falar em negro faz sentido 
numa situação política na qual ne-

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N9 271 



gros se juntam uns com os outros e 
se opõem a uma parcela da popula­
ção que não se quer negra, que se 
define como branca e se aparta do 
negro. Dá-se, por exemplo, que 
certo grupo quer o negro apenas 
como um branco em potencial, 
quando é benevolente. Quando 
não, quer o negro para instrumento 
de trabalho, para gerar riqueza: 
como subordinado. Tendo-o deci­
dido, constrói, então, uma teoria 
biológica para isso, ou uma teoria 
sociológica, uma antropologia in­
teira para mostrar que o negro não 
pode ir além de certos limites. Às 
vezes também se produz uma teo­
logia, para dizer que Deus já fez as 
coisas assim mesmo. 

Claro, há também a atitude be­
nevolente de achar que o negro é 
um branco em potencial, alguém 
que até pode ser ocidentalizado. 

Um antropólogo nipo-america­
no, Francis Hsu, diz que etnocen­
trismo existe em qualquer canto do 
mundo, mas que o ocidental tem 
uma singularidade que o toma di­
ferente de todos os outros: é um et­
nocentrismo de conquista. Se eu 
sou um kamayurá e você é caraíba 
ou iawalapiti, eu posso até dizer: 
"Coitado!", ou achar simplesmente 
que você não é tão bom quanto 
eu ... Quase tão bom quanto o ka­
mayurá seria iawalapiti: pelo me­
nos seria índio e xinguano; já caraí­
ba é qualquer coisa no limite do hu­
mano ... Enfim, não fico o tempo 
inteiro perseguindo você para tor­
ná-lo um kamayurá. Não há uma 
política para "kamayurizar'' os ou­
tros. 

Os negros elaboraram um proje­
to pan-africanista, de uma identi­
dade negra positiva, porque esta­
vam colocados heteronomicamen­
te numa posição passiva dentro do 
círculo perigoso de uma identidade 
zero. Postos nessa situação, desco­
brindo esse abandono, descobrindo 
a injustiça que sofrem, eles elabo­
ram diferentes respostas ao longo 

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N9 271 

da história do Brasil. Vou falar de 
algumas. 

Uma primeira resposta é a revi­
valista. Vamos manter, de qualquer 
jeito, a condição de benguela, ou 
de ewe, ou de hauçá que temos. Se 
não claramente, por meio de alguns 
ritos; por exemplo, nas irmandades 
católicas. Vamos colocar sob a pro­
teção da confraria católica a nossa 
verdadeira irmandade que é a dos 
ewe, dos hauçá ou dos benguelas. 
Posso tentá-lo de outras formas. Às 
vezes pega-se em arma para fazer 
isso. 

Vejamos outra resposta. Há uma 
descoberta da situação comum, de 
oposição entre "vários" subordina­
dos e "um" que aparece sempre 
numa posição superior, dominante. 
Isso leva os "vários" dominados a 
construírem para si uma identida­
de. Vamos imaginar: Cada um dos 
que estão ao redor de uma mesa 
tem uma origem diferente - por 
exemplo, um é iraquiano, o outro 

·angolano, o terceiro alemão, tor­
cem por times diferentes, profes­
sam credos diferentes e assim por 
diante -, e, de repente, a polícia 
vem atrás de todos. Depois de um 
mês fugindo juntos da polícia, tor­
nam-se fraternos, estão comungan­
do fraternalmente, numa participa­
ção de idéias espantosa. Lutar con­
tra um opressor comum cria irman­
dade. É um canal muito bom. Se 
me permitem uma brincadeira, di­
ria que é um excelente veículo para 
o Espírito Santo. 

O projeto revivalista reacentua 
oposições étnicas entre os negros e 
permite também uma manipulação 
de fora. Claro, havia um interesse 
dos colonizadores brancos de que a 
"negrada" não se unisse, porque 
ela era maioria. Se esse pessoal se 
junta, se se identifica demais, se 
esse canal do Espírito Santo é ex­
plorado, está perdido o poder do­
minante. 

Eis por que havia no Estado Co­
lonial e no Estado Imperial brasi­
leiro uma política de acentuar divi-

sões. Permitia-se que os negros 
formassem irmandades; mas a ir­
mandade de Nossa Senhora da 
Glória era só para os angolas, a ir­
mandade Nosso Senhor dos Passos 
só para os nagôs, outra irmandade 
para os jeje ... Permitia-se até o can­
domblé, porque fazendo o candom-

. blé os nagôs opõem, a princípio, os 
seus orixás aos inquices dos ango­
las e aos Vodum dos ewe. Permi­
tiam-se batuque e outras coisas, 
para acirrar as oposições. Foi as­
sim. 

Essa política usa também vários 
recursos, às vezes contraditórios. 
O colonizador primeiro tenta fazer 
tábula rasa do negro. Imagine-se o 
que é alguém deixar todo um país, 
toda uma tradição, que o diferencia 
de inúmeros outros, e aportar aqui, 
onde ele não é nada do que foi: é 
um negro, simplesmente, nada 
mais que um negro - e escravo. 

Sabe-se que a parca sobrevivên­
cia das línguas africanas no Brasil 
não foi acidental. Foi criada uma 
situação em que essas línguas não 
pudessem sobreviver, porque nas 
grandes senzalas misturava-se gen­
te de propósito: se alofones, os es­
cravos tinham que usar entre si o 
português, a língua dos amos, 
como língua franca. Era perigoso 
ter na senzala só gente iorubafone, 
ou só falantes de ewe, ou da mesma 
língua banto. Misturavam ali ne­
gros com índios. Era a estratégia de 
aplastamento, de impedir a comu­
nicação, de diferenciar o ladino (o 
que fala a língua do branco, o Ia­
tim, o português) do boçal (que 
"não fala uma língua de gente"). 

Buscou-se impedir que línguas 
africanas subsistissem, mas isso 
nem sempre deu totalmente certo. 
Sabemos que sobreviveram alguns 
falares crioulos. É o caso do cafun­
dó, por exemplo, entre outros no 
Brasil. Conhecemos muito pouco 
dos negros, de comunidades negras 
no Brasil. Não temos essa sociolo­
gia. Nós temos é uma ilusão muito 
grande. 

5 



Na minha cidade, uma língua 
negra foi língua franca no século 
passado e começo deste, no meio 
da população negra e negro-mesti­
ça: o nagô. Há muito pouco tempo 
na Bahia se compunha em nagô; 
havia quem criasse orin, que é uma 
espécie de poema cantado, em 
nagô. 

Isso mostra que há vários proje­
tas de identificação entre os negros 
no Brasil, ao longo da história. Há 
projetas revivalistas que acentuam 
oposições interétnicas entre ne­
gros. O mote de uma revolução de 
escravos acontecida em Salvador 
foi "Viva Nagô!", e o programa dos 
revolucionários incluía eliminar ou 
subjugar negros de outras origens. 
Acentuava-se a comunidade dos 
negros de fé islâmica, opostos a to­
dos os infiéis ... 

Há também um projeto de en­
contrar uma comunhão negra; um 
projeto pouco consciente e claro, 
talvez, de criar comunicação entre 
todos os grupos negros, de inventar 
o negro, a partir do negro. 

Há o projeto de tomar-se brasi­
leiro: "Tá bom, sou negro, mas não 
quero ser mais africano, quero ser 
brasileiro; quero reivindicar este 
país que eu fiz. Minha mãe era afri­
cana, eu sou crioulo". Ou: "Eu vim 
de lá, mas quero ficar aqui; eu tra­
balhei aqui, fiz alguma coisa aqui". 
De repente, é uma decisão. É o que 
leva os negros a criarem o culto 
dos caboclos. Eles usam a máscara 
do índio, a máscara do nativo, para 
reivindicar a sua ligação com a ter­
ra do Brasil. Da mesma forma, o 
projeto de volta à África, ou de ins­
talação da África no Brasil. Ou o 
projeto de criar um Estado não­
branco no Brasil (Palmares possi­
velmente foi isso); ou o projeto de 
reivindicar o Brasil como coisa ne­
gra. 

Expressões "católicas" 
na cultura negra 
Tentei caracterizar a questão da 
cultura negra, em resposta à pri-

6 

meira pergunta. Vou passar agora a 
uma dessas respostas. Acho que é 
muito interessante para aqueles 
que têm a preocupação ecumênica. 
Trata-se de uma resposta que está 
hoje em discussão. Esse problema 
teológico está agitando os negros, 
e está sendo muito vivido na carne. 

Antes de mais nada, sou obriga­
do a destacar o papel dos nagôs. 
Hoje quando pegamos os livros 
brasileiros de antropologia encon­
tramos uma crítica dura, e em gran­
de parte correta e séria, ao nago­
centrismo que prevaleceu no estu­
do dos negros no Brasil a partir de 
Nina Rodrigues. 

Nina Rodrigues estava numa ci­
dade em que a comunidade negra 
era dominada pelos nagôs. Nina 
era racista, tinha uma teoria racis­
ta. Não era um tipo de racismo de 
má-vontade, pois era um sujeito 
bom. Pelo que se lê, foi capaz de 
estabelecer relações muito cordiais 
e honestas com os negros que co­
nheceu, gostava deles, mas estava 
convencido de que eram inferiores. 
Devia lamentar que a natureza ti­
vesse feito assim ... mas, era o que 
a ciência do seu tempo dizia. Nina 
achava mesmo que os negros, em­
bora todos inferiores aos brancos, 
formavam entre si uma escadinha 
em cujo topo estariam, no caso 
baiano, os nagôs, que tinham uma 
civilização difícil de negar: vi­
nham de cidades, tinham um Impé­
rio, um Estado, uma organização 
social complexa. 

Nina não conhecia nada sobre as 
civilizações bantos. Achava que o 
banto era gente atrasada, tribal e 
rural, incapaz de vida urbana e 
muito inferior aos nagôs. Ele ini­
ciou também o estudo do candom­
blé, uma forma de culto muito bo­
nita, a qual atrai muito as pessoas 
pela beleza da liturgia. Isto origi­
nou certo snob. 

Com o fascínio do candomblé 
nagô, nos estudos da religião afro­
brasileira, as pessoas ficaram ce­
gas para ver outras contribuições 

culturais negras. Minimizou-se a 
presença banto. O nome banto re­
fere-se a uma classificação lingüís­
tica. Foram basicamente os sul­
equatorianos falantes de línguas tu 
que povoaram em massa o Brasil 
até o século XVIII e parte do XIX. 
É claro que eles eram repostos. 
Uma das vantagens econôrnicas do 
escravo da época era serem eles de 
fácil reposição pelo tráfico negrei­
ro. Morriam muito cedo, porque 
não se economizava a sua força de 
trabalho. Eles se gastavam, mas o 
estoque humano se renovava com 
facilidade, pela troca por açúcar e 
por fumo. 

Os bantos civilizaram o Brasil. 
Construíram este país, tanto mate­
rial como espiritualmente. Eles 
têm um pensamento bonito. Todos 
conhecem os trabalhos de Turner, 
por exemplo, sobre a civilização 
banto. Quem não admira a metafí­
sica banto, que impressionou tanto 
os antropólogos? a sutileza do pen­
samento banto sobre o tempo, que 
inspirou trabalhos tão bonitos de 
antropólogos e filósofos? Ora, eles 
fizeram uma construção intelectual 
neste país, trouxeram para cá mo­
dos de pensar, valores de religião 
significativos. Na umbanda, que 
triunfou poderosamente aqui, há 
certo revivalismo banto, meio oblí­
quo, atravessado, com uma cons­
ciência infeliz dessa origem, mas 
mesmo assim tem presente a força 
do pensamento banto. E eles foram 
ignorados, foram deixados de lado 
pela antropologia, pela história dos 
negros. 

Acho até que hoje criou-se outro 
escrúpulo, outro. preconceito. Hoje 
os estudiosos no Brasil têm medo 
de falar de nagô, de reconhecer a 
influência marcante que os nagôs 
tiveram aqui, até mesmo no Rio .de 
Janeiro, a partir do fim do século 
XVIII e no século XIX praticamen­
te todo, quando o tráfico de sul­
equatorianos já era mais difícil e 
passou-se a trazer mais gente da 
costa ocidental da África. 

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N9 271 



Não existe uma cultura 
negra no Brasil, na 
medida em que mesmo 
o negro, do ponto de vista 
bioantropológico, 
é uma ficção 

No século passado, deu-se ainda 
um conflito entre dois grandes po­
vos irmãos, o ewe e o ioruba. Os 
ioruba formaram um império efê­
mero, com a hegemonia de Oyó. 
Os povos iorubafones são muito 
parecidos com os gregos, com esse 
negócio de ter pequenas cidades­
estado que nunca se entendem e es­
tão sempre brigando. Acho que o 
Império do Alafin concretizou um 
dos poucos momentos de precária, 
relativa unidade nagô, de grandes 
grupos nagôs. A cidade de Oyó tor­
nou-se hegemônica numa vasta ex­
tensão, mas logo se iniciou um 
conflito muito grande com o impé­
rio ewe que se estava formando. Aí 
os brancos intervêm, e lucram com 
essa guerra, porque servidos por 
ela, penetram e dominam os dois, e 
adquirem grandes levas que trazem 
como escravos para a América. Daí 
essa grande diáspora da costa oci­
dental africana para o Brasil. Prin­
cipalmente de nagôs que chegam 
mais inteiros, até com colégios sa­
cerdotais. Por isso é que o rito nagô 
floresce principalmente no Rio, na 
Bahia e até no Rio Grande do Sul. 

O culto nagô toma duas direções 
históricas. Até certo momento 
mantém-se como um culto de li­
nhagem, etnicamente exclusivista 
(aproximadamente até meados do 
século passado; não há dados pre­
cisos). Mas curiosamente, no fim 
do século passado e começo deste, 
acontece algo que eu chamaria de 
"Revolução Paulina" no candom­
blé. Não foi assim um "Concílio de 
Jerusalém", mas, no momento, eles 
deixam de lado essa diretiva de ex-

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N' 271 

clusividade étnica no culto e come­
çam a aceitar que se iniciem pes­
soas de várias origens. Não se exi­
ge mais ser de origem nagô. Come­
çam a aceitar até brancos: qualquer 
pessoa, de qualquer origem pode 
ser afiliado aos orixás. Assumem 
uma atitude, no sentido etimológi­
co do termo, católica, pois cami­
nham no sentido de universalizar 
sua religião. 

Quem primeiro assinalou isso 
foram dois antropólogos: Manuela 
Carneiro da Cunha e eu. Manuela 
trabalhou com os brasileiros na­
gôs, os retornados. Houve uma 
época em que o Império brasileiro 
alimentou a idéia de devolver ne­
gros para a África. Havia muita 
preocupação quanto a que tipo de 
povo iríamos ser, tão "contamina­
do" de negros. Dizia-se: com tanto 
sangue inferior, nunca este Brasil 
vai dar certo. Neste ponto, Nina 
Rodrigues é lamentável. Ele dizia: 
"Por mais simpatia e amor que te­
nhamos por essa gente sofrida, por 
mais misericórdia que sintamos, a 
verdade é que eles desgraçaram o 
Brasil". Não são estas as suas pala­
vras exalas, mas ele o disse num 
solene parágrafo, muito citado. É 
uma coisa triste. Não o conheci 
pessoalmente, me parece que era 
um homem bom. Sua tragédia era o 
preconceito. Ele achava que fazer 
candomblé era barbárie, mas que o 
negro tinha direito à sua barbárie, e 
a polícia agia muito mal em repri­
mir, negar a essa gente a liberdade 
de culto. Nem todo mundo tinha o 
espírito benevolente de Nina Ro­
drigues. 

Foi coisa discutida no Parla­
mento nacional fazer uma espécie 
de "Libéria" brasileira. Pensou-se 
mesmo em devolver os negros, e 
em troca mandar buscar brancos da 
Itália, da Alemanha, e até brancos 
com origem "menos elevada". En­
tretanto, tinham direito ao país que 
fizeram, mas foram expulsos, exi­
lados. 

O sincretismo prático 
Quando chegam à África, em país 
ioruba, fazem uma política curiosa 
e alucinante, à primeira vista . 
Diante dos outros nagôs, eles di­
zem que são brasileiros: "Nós que 
somos brasileiros nos diferencia­
mos do pessoal da terra, que é atra­
sado". Eles não fazem isso SC?mpre. 
Aí está uma das coisas terríveis dos 
nagôs "retornados": eles conse­
guem ser brasileiros e, ao mesmo 
tempo, quando isso lhes interessa 
economicamente, politicamente, 
ser de novo, homens de Ibadan, 
Badagri, Abeokutá. "Eu sou brasi­
leiro, mas quando preciso de meu 
povo, do pessoal aqui da costa, eu 
grito: ' sou nagô, de tal cidade, de 
tal lugar; a minha linhagem, a mi­
nha cidade tem que me apoiar'". 

Para dizer que é brasileiro o su­
jeito tinha de mostrar que era. Se a 
gente vai à Europa, na primeira 
reunião de "cucarachas" fazemos 
um samba. Assim, os retomados ti­
nham que mostrar algumas marcas 
da sua brasilidade. 

Identidade é uma invenção: a 
gente seleciona alguns traços e 
compõe uma identidade - pelo 
menos é nisso que acredita Manue­
la Carneiro da Cunha, e por isso eu 
a critico um pouco, apesar de reco­
nhecer que, até certo ponto, ela tem 
razão. Os brasileiros nagôs exibem 
traços de identificação, como fazer 
a festa do Bonfim, "comer natal" (é 
a expressão que eles usavam; trata­
va-se de fazer uma ceia de natal, 
com muita comida. Até hoje exis­
tem lá comunidades brasileiras 
que "comem o natal"). Repetem 
festas baianas, porque, sobretudo, 
a maioria dos retomados é baiana, 
mas gente do Rio também. 

Entre esses traços, eles alegam o 
catolicismo e chamam até um pa­
dre, pois têm dinheiro, tomam-se 
poderosos até certo ponto, e saem 
em busca de missionários, pois 
brasileiro é católico. Ao padre, eles 
dão uma dor de cabeça terrível, 
porque são católicos para não ser 

7 



nagôs como quaisquer outros, mas 
não abandonam os orixás e o culto 
aos antepassados. Isto leva os mis­
sionários ao desespero. Por outro 
lado, os brasileiros nagôs não que­
riam que os missionários catequi­
sassem mais ninguém, para não ti­
rar-lhes a singularidade. Isto é uma 
coisa curiosa: essa religião univer­
sal não consegue ser universal lá. 
Mas aqui, eles universalizam a re­
ligião. Manuela foi a primeira a no­
tar essa contradição. 

E aqui vou falar um pouco de 
nossa discussão, muito incipiente. 
Ela escreveu o livro e eu fiz-lhe 
uma cótica, mas não a publiquei 
ainda. Creio que ela acertou no es­
sencial, partindo da seguinte pon­
deração: para falar em religião uni­
versal exigem-se alguns critérios. 
É preciso que o Deus não seja ex­
clusivo do grupo e que o grupo não 
seja exclusivista. Ela chega a isso 
criticando um africanista, chamado 
Robin Horton, para quem, com os 
muçulmanos e os cristãos, a reli­
gião universal chega à costa da 
África e se afirma monoteísta. 

Quando abraço o islamismo, ou 
uma confissão cristã, abraço a 
idéia de que há um Deus só e de 
que ele é de todos, universal. Mas, 
argumenta ManueJa, os brasileiros 
nagôs, os retornados, afirmaram-se 
católicos empenhando-se em mar­
car . diferenças relativamente aos 
outros, a partir do catolicismo. O 
catolicismo é para eles uma lingua­
gem da diferenciação e é transfor­
mado numa religião étnica, de gru­
po. Foi "des-universalizado". Em 
vez de abraçarem a religião univer­
sal, eles "des-universalizaram" o 
catolicismo. 

Já aqui no Brasil, a religião tra­
dicional dos nagôs se universali­
zou, diz ainda Manuela, simples­
mente pela expansão (partindo do 
princípio da admissão de qualquer 
pessoa, de qualquer origem étni­
ca), e não pelo canal do monoteís­
mo. 

8 

Acho que ela está errada neste 
ponto, não conhece suficientemen­
te o candomblé. O povo do can­
domblé é monoteísta, ou pelo me­
nos pode deixar tantas dúvidas, 
com absoluta sinceridade, sobre 
monoteísmo e politeísmo quanto 
os católicos deixam numa pessoa, 
num antropólogo, que estude essa 
religião de fora. Se você perguntar 
ao pessoal do candomblé sobre 
Deus, ouvirá que "Deus é um só". 
Mas, e os orixás? "Os orixás são os 
filhos dele, os intermediários dele" 
- responderão. "Orixá é santo". É 
uma solução católica, em termos ti­
pológicos. Trata-se de um mono­
teísmo curioso. 

O universalismo no candomblé: 
hlstorlnhas 
Vou agora contar três historinhas 
para ilustrar essa coisa do "catoli­
cismo" e do universalismo do can­
domblé. 

Há pouco tempo chegou a Sal­
vador um sueco, Iohan Boglar. Fi­
cou muito meu amigo. É professor 
de educação física e expressão cor­
poral numa universidade da Dina­
marca. É um sujeito muito expansi­
vo, brincalhão, o contrário do este­
reótipo sueco. Deu-se muito bem 
na Bahia. Com uns seis meses de 
Bahia, indo aos terreiros, vendo a 
dança, conversando com ialorixás, 
fascinado, ele quis fazer santo. Jo­
garam os búzios para ele, e disse­
ram-lhe: "Você é de Oxóssi". E aí 
eu fiquei esperando para ver como 
esse negócio se desenvolvia. "Um 
sueco de Oxóssi é demais!", pensei 
comigo. 

Depois ele voltou para a Dina­
marca e abriu um terreiro. O pai­
de-santo disse: "Perfeitamente, 
não tem problema. Aliás, eu acho 
que Oxóssi quer isso mesmo. Para 
você vir de tão longe, bater aqui na 
Bahia, na porta da minha casa, é 
porque Oxóssi lhe agoniou muito. 
Ele está lhe marcando com a ponta 
da flecha, e é melhor você fazer. 
Mas não se agonie, pense". E acres-

centa ponderações práticas: "A 
vida de gente de santo é complica­
da. Como vai fazer na sua terra?". 
A questão étnica não entrou em 
discussão, o fato de ele ser sueco 
não foi problema nenhum. 

Hoje tem terreiro de candomblé 
em Portugal, Itália, Uruguai, Ar­
gentina, Inglaterra. Tem centro de 
umbanda em praticamente todo o 
Cone Sul. Iyá Juanita é argentina, e 
tem um posto alto no candomblé. 
Aqui no Rio, existe uma mãe-de­
santo muito interessante: Gisele 
Binon-Cossard, uma francesa, que 
era casada com o embaixador fran­
cês. É uma brilhante antropóloga, e 
fez a melhor descrição do rito de 
candomblé que até hoje alguém 
conseguiu. 

Outra historinha. Esta é mais de 
encabular. Quando Roberto Freire 
se candidatou à presidência da Re­
pública, ele foi a Salvador e, na­
quela coisa de partido comunista, 
ponderou que tinha de fazer uma 
média, pois baiano é religioso de­
mais. Uma turma do Partido acon­
selhou: "Vá visitar o cardeal, assim 
você mostra que é um sujeito aber­
to à religião". Ele visitou o cardeal. 
Mas outra turma ficou insatisfeita: 
"A religião mais popular aqui é o 
candomblé. Você tem menos de du­
zentas igrejas em Salvador e mais 
de dois mil terreiros. Você tem de 
visitar um terreiro!". 

Escolheu-se o da Casa Branca. 
Este terreiro fez uma campanha 
muito forte para reaver o seu terre­
no, que tinha sido em parte tomado 
pela especulação imobiliária. Ins­
talou-se um posto de gasolina lá. 
Ora, a Comissão de Defesa da Casa 
Branca é brilhantemente ecumêni­
ca: estão lá d. Timóteo, Fernando 
Santana, gente de todas as origens, 
mesmo comunistas. 

Lá se foi então Roberto Freire 
visitar o terreiro da Casa Branca. 
Foi uma cerimônia muito interes­
sante. Havia uma grande mesa, en­
feitada com uma toalha branca, 
com flores. Ele ficou ali sentado, 

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N' 271 



rodeado pelos ogâs e pelo povo do 
"Partidão", e a mãe-de-santo sole­
nemente no seu trono, cercada pe­
las iyá, diante da coroa de Xangô. 
E tome discursos. Freire fez a sau­
dação, não sabia direito o que di­
zer. "Vocês sempre foram perse­
guidos, nós também, nós comunis­
tas sofremos o diabo ... ". Foi um 
discurso por esse lado e ganhou a 
simpatia do pessoal. Mãe Tatá 
olhou para ele e perguntou: "Você 
é de quem, meu filho? Parece que é 
de Iansã ... ou de Xangô?". "Em Re­
cife já me disseram que eu sou de 
Iansã" . E começou aquela conver­
sa meio extravagante, meio con­
fusa. 

De repente, para complicar mais 
as coisas, apareceu um senhor na 
porta e disse que queria falar com a 
mãe-de-santo. Ela disse: "Ah, meu 
filho, você também é comunista? 
Pode entrar, porque hoje aqui está 
cheio, e fique à vontade". Ele retru­
cou: "Não, meu caso é outro, é par­
ticular com a senhora". "Então es­
pera naquela saleta". E continuou a 
cerimônia, com mais discursos, 
uma despedida interminável. 

Até que Roberto Freire saiu. Aí 
foi-se atender o rapaz que estava 
lá, coitado, esquecido na saleta. Eu 
tinha ficado para conversar um 
pouco com a mãe-de-santo e com o 
Agnelo, um ogã, presidente da so­
ciedade que toma conta da Casa, e 
assisti à entrevista. O rapaz disse: 
"Olha, estou com um problema e 
vim pedir para a senhora me aju­
dar. Sou de São Paulo, sou empre­
sário" . E contou a história dele. 
Contou que foi à Índia por conta de 
um empreendimento, e lá lhe acon­
teceu uma coisa grave que ele não 
quis explicar. Só falou que sua vida 
ficou muito complicada. Um ami­
go indiano sugeriu-lhe oferecer um 
sacrifício num templo. Fez isso e 
tudo deu certo. Ficou numa boa. 
Depois, voltou para São Paulo. 
Passado algum tempo, sentiu-se 
agoniado, com o desejo de dar ou­
tro presente à divindade que lhe ti-

ENCARTE OE TEMPO E PRESENÇA N° 271 

nha feito bem. Mas achar um tem­
plo dessa divindade em São Paulo 
era impossível. Foi então que ele 
leu uma reportagem sobre a Casa 
Branca. 

Não sei qual foi o raciocínio, 
mas o homem achou que hindu e 
nagô davam na mesma. Provavel­
mente considerou que uma coisa é 
tão esquisita quanto a outra. Eis 
por que foi à Bahia. Depois de ex­
plicar-se, narrando isso tudo, falou 
à mãe Tatá: "Estou com um presen­
te para dar a essa entidade. Como 
faço?". Ela resolveu rápido: pediu 
ao moço para dizer o nome do san­
to da Índia ao ogã e ordenou a este: 
"Agnelo, pegue o pacote na mão do 
moço, leve na Casa de Exu e entre­
gue". De fato, Exu tem o título de 
portador de oferendas; ele é repre­
sentado também como o Deus via­
jante, que conhece todas as lín­
guas. Assim, mãe Tatá presumiu 
que ele não teria dificuldade de en­
contrar um colega indiano e lhe fa­
zer a entrega de uma oferenda. 

O sujeito voltou para São Paulo 
muito feliz, com o seu problema re­
solvido. O pessoal da Casa Branca 
achou aquilo perfeitamente nor­
mal; e quem ficou de cabelo em pé 
fui eu. Mas, enfim, teve um desdo­
bramento ainda: o sujeito voltou à 
Índia e de lá escreveu para a Casa 
Branca mandando postais com re­
tratos de templos. Havia um muito 
bonito, com umas deusas lindas es­
culpidas na frontaria. Meu amigo 
Agnelo comentou: "Agora é que 
Exu não volta mais!". 

A questão dos "convênios" 
santos/orlxás 
Contei essas histórias para dar a 
entender que realmente é sério o 
ecumenismo do candomblé. Quan­
do mãe Tatá fazia sua conjetura so­
bre o possível orixá do Roberto 
Freire, ela falava sério. Sabia per­
feitamente que era ateu. Isto não 
lhe diminuiu o apreço, ela o achou 
um sujeito muito bom, muito sim­
pático. Pensou: "É ateu lá para ele, 

para mim é filho de Xangô, filho de 
lansã". Como quem diz: " É uma 
interpretação que eu faço e pode 
ser compatibilizada com qualquer 
outra, ou pelo menos não precisa 
entrar em conflito com outra". Isso 
é perfeitamente possível no can­
domblé, na ótica do "catolicismo" 
do candomblé, que é bem diferente 
do catolicismo mesmo. 

A religião dos o ri xás é totalmen­
te não exclusivista. A pessoa pode 
ser do candomblé e fazer sacrifí­
cios para Kamadeva; ou ser teólo­
go dominicano, ou protestante . 
Com que explicação? Eles têm 
uma explicação teológica: dizem 
que a religião (a confissão religio­
sa) faz parte do destino que é dado 
a uma pessoa quando nasce. Um 
ponto de partida é uma reflexão 
monoteísta : há um grande Deus 
que sobrepaira a tudo isso, a todas 
as diferenças religiosas, e pode ser 
encontrado por muitos caminhos. 
Mãe Tatá não quis saber como era 
o ritual de um Deva, não perguntou 
nada ao moço, e também não se es­
candalizou por ele ter feito sacrifí­
cios para um "orixá" de tão longe; 
achou que ele devia mesmo fazer 
aquelas obrigações. 

O povo do candomblé faz o quê? 
Celebra a missa para o santo que 
tem "convênio" com aquele orixá 
da festa. Isso me leva a outra histo­
rinha, que é bem rápida. 

Uma vez eu estava meio impa­
ciente a conversar com um amigo 
paulista que queria entender a festa 
do Bonfim, entender que confusão 
era aquela: trio elétrico, batucada, 
gente derramando água na cabeça 
para Oxalá. E eu quis explicar, mas 
depressa, sem muita complicação 
teológica. Disse o seguinte: "Oxa­
lá, na Bahia, tem "convênio" com 
o Senhor de Bonfim". Um babalo­
rixá estava perto, e fiquei receoso 
de que ele me considerasse irre­
verente. Nada! Pouco tempo de­
pois, encontro esse mesmo baba­
lorixá explicando para alguém que 

9 



"Oxóssi tem 'convênio' com São 
Jorge". 

Pan-afrlcanlsmo; sincretismo 
e não-sindicalismo 
No presente momento está emer­
gindo a consciência política pau­
africana, a penetração dos movi­
mentos negros nos terreiros, a 
conscientização do problema do 
negro, a necessidade de opor negro 
a branco. Começa a haver uma mo­
vimentação de pessoas jovens, 
também em terreiros, no sentido de 
um exclusivismo étnico não rigo­
roso, que separe as pessoas por sua 
origem. Não existe essa posição de 
que só pode fazer santo nagô quem 
for de origem nagô, mesmo por­
que, com poucas exceções, nin­
guém sabe quem é ou não de ori­
gem nagô. Às vezes, já é difícil sa­
ber quem é branco ou quem é ne­
gro. 

Mas afirma-se que é preciso se­
parar, excluir totalmente, a ligação 
que o candomblé teve com outras 
religiões, no caso a religião católi­
ca. Isso divide radicalmente os na­
gôs da Bahia em dois grandes cen­
tros teológicos, digamos assim, 
que sustentam posições antagôni­
cas. As pessoas, por vezes, se que­
rem muito e se respeitam, mas dis­
cordam nisso. 

De um lado, destacam-se o Ala­
pinim (o mestre Didi), e mãe Stel­
la, com todo o pessoal ligado ao 
terreiro do Axé Ilê Opô Afonjá, que 
se originou da Casa Branca (assim 
como o Gantois). No Opô Afonjá 
há uma ruptura com o sincretismo, 
condena-se o sincretismo: "Santo 
de igreja pra lá, e candomblé pra 
cá. Não vamos mais fazer missa 
para santo por causa de orixá. Não 
vamos mais dizer que a gente tem 
aqui uma seita, mas a religião é a 
católica. Vamos separar. Uma coisa 
é a religião católica, outra coisa é a 
religião de negro". 

Do outro lado, está o pessoal da 
Casa Branca e do Gantois, que se 
recusa a abandonar o famoso sin-

10 

cretismo, mesmo concordando em 
alguns pontos com a cótica desen­
volvida na teologia de mãe Stella e 
mestre Didi. Concordam quando 
eles dizem, por exemplo: "Que ne­
gócio é esse? Não é uma humilha­
ção eu dizer que a religião é a cató­
lica, e tem uma seita subordinada 
que é o candomblé? Isto é um ab­
surdo, não faz sentido". Mesmo 
concordando em que isso tem ori­
ginado grandes equívocos, o pes­
soal da Casa Branca defende o sin­
cretismo. No começo, eu não en­
tendia essa tese. Eles dizem: "A 
gente conserva este negócio, faz 
missa para orixá, e é católico, por­
que os antigos fizeram assim". Eu 
achava isso uma coisa estranha. 
Pois os defensores dessa tese admi­
tiam que "os antigos" fizeram as­
sim para enganar: " Branco não 
queria que se cantasse para Ogum, 
então eles cantavam para Santo 
Antônio de dia e de noite batiam 
atabaque". Uma fraude piedosa. 
Mas então -eu me perguntava-, 
por que conservar essa pia fraus? 
Não seria melhor acabar com a 
fraude estratégica de vez, já que ela 
não é mais necessária? 

Mas os defensores do sincretis­
mo têm um argumento precioso, 
que só depois vim a entender. Para 
eles, o sincretismo não foi só um 
arranjo, foi uma descoberta. Os an­
tigos descobriram ligações entre 
uma religião e outra, e as explora­
ram. Alguns dos nagôs da Bahia 
não querem abandonar essa desco­
berta. Eles fizeram uma opção teo­
lógica, assim como mãe Stella fez 
outra, numa caminhada revivalista. 
Pois mãe Stella traz sacerdotes 
africanos, professores nigerianos 
para fazer conferências ou ensinar 
nagô no terreiro, ensinar a ciência 
nagô. É uma teologia revivalista: 
"Vamos voltar a ser nagôs, voltar 
ao culto original de Xangô". 

Aninha, a primeira antecessora 
dela, criou lá no Opô Afonjá o mi­
nistério dos obá de Xangô, trazido 
por um sacerdote brasileiro que 

viajou, foi a Oyó, e na volta reim­
plantou aqui a instituição. Hoje, 
esse projeto revivalista passa por 
uma recusa altiva e irritada, hostil 
ao cristianismo. "O cristianismo é 
opressão, nos evangelizaram a chi­
cote; os nomes de santo que nos de­
ram, foram postos à força, em lugar 
de nomes tirados". É um argumen­
to · terrível, porque é verdade. Os 
escravos se tornavam, ao mesmo 
tempo, cristãos e mercadorias. 
Quando eram batizados, sofriam a 
perda do antigo nome. Como diz 
um belíssimo poema de Nicolás 
Guillen, qual seria o nome do meu 
avô? Qual seria o nome dele, esse 
nome que trocaram por Paulo, por 
Antônio? Qual o nome desse pobre 
homem de quem tiraram tudo, até o 
nome? Para mim, isso é muito to­
cante, porque sou de origem negra. 
Isso aconteceu com meus avós. 
Eles perderam tudo, até o nome. 
Hoje eu ganhei um nome. A Casa 
Branca me deu um nome e fiquei 
muito emocionado: senti como se 
recuperasse uma história perdida. 
Mesmo que seja num tempo imagi­
nário, é recuperar uma história per­
dida. 

O argumento de mãe Stella é 
profundamente respeitável, conve­
nhamos: "Eu quero agora que me 
respeitem em minha religião, as­
sim como eu respeito as outras". 

Lembro também a declaração 
de uma pessoa que não é da mesma 
linha de mãe Stella, é da Casa 
Branca, mãe Antonieta. Ela fez, um 
dia, uma declaração bonita e muito 
dura a propósito desse assunto. 
Quando saiu uma coisa qualquer 
do cardeal da Bahia sobre a "po­
breza espiritual" das religiões afro­
brasileiras, resultado, segundo ele, 
de falta de educação religiosa, mãe 
Antonieta comentou: "Por que ele 
não cuida da Casa dele? Eu não 
saio caçando gente para a minha 
Casa. Eu não digo que quem vai na 
igreja vai para o inferno. Eu não 
obrigo ninguém a vir aqui; também 
não pergunto: 'Meu filho, você é 

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N1 271 



católico? Você é protestante?'. Para 
mim, é uma pessoa que precisa de 
ajuda, e eu vou ajudar. Não trago 
amarrado, mas ajudo sem perguntar 
qual é a religião". 

Há, portanto, duas posições 
nessa discussão teológica. Numa, 
está o pessoal do Opô Afonjá; na 
outra a Casa Branca. Esta não de­
fende sua linha muito explicita­
mente, não tem uma teologia ex­
plícita. Às vezes, é muito difícil 
entender, porque eles pouco falam 
sobre este assunto. O rito nagô é 
muito difícil de estudar, até porque 
a transmissão de conhecimento é 
considerada perigosa, envolve 
compromisso com a divindade. Se 
revelo a outro alguma coisa de 
Xangô, eu crio uma relação entre 
ele e Xangô, uma relação que pode 
ser perigosa se ele não souber lidar 
com isso. É difícil. 

Mas a tenacidade com que eles, 
da linha da Casa Branca e Gantois 
(tomo os dois terreiros como sím­
bolos), preservam a idéia do sin­
cretismo se explica pelo sentimen­
to de que o sincretismo é uma cria­
ção teológica. "Os antigos fizeram 
isso, e o que eles fizeram está cer­
to, não foi sem fundamento". En­
tão: "alguma coisa Santo Antônio 
deve ter a ver com Ogum". Em úl­
tima análise, é isso. As explicações 
são sempre a posteriori. A pessoa 
pode justificá-lo dizendo que 
"Santo Antônio era de Ogum"; ou 
então: "Ele deu esse nome lá para 
os brancos, para a gente ele deu o 
nome de Ogum". Existe uma teolo­
gia do sincretismo, sem dúvida ne­
nhuma. 

Falei até aqui sobretudo sobre 
candomblé, mas há uma segunda 
revolução que acontece no Rio de 
Janeiro: a revolução da umbanda. 
É muito mal compreendida, porque 
é muito complicada. 

Facciosismo, Idealização 
e conflitos Internos 
Os movimentos negros, a partir dos 
anos de 1970, conseguem expandir 

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N9 271 

um pensamento pan-africanista, 
mas têm uma série de problemas 
complexos. Em primeiro lugar, há 
um facciosismo espantoso dentro 
do próprio movimento. A gente 
tem uma brincadeira na Bahia. 
Quando encontra quatro pessoas 
do movimento negro, quatro ne­
gros "da pesada"; a gente já pode 
garantir que conhece, pelo menos, 
cinco correntes e seis facções do 
movimento riegro. 

Como eu disse, é um movimento 
que também está muito embasado 
em jovens. Não é que não haja ma­
duros e velhos nas lideranças im­
portantes, mas trata-se basicamen­
te ainda de um movimento juvenil. 
Mesmo aqueles líderes que já estão 
mais maduros, continuam tendo 
um comportamento juvenil. São 
sociologicamente jovens. 

Por outro lado, o intelectual ne­
gro tem muito pouca oportunidade 
de expressão, tem que disputar o 
espaço cultural de outras pessoas. 
Um intelectual negro, pobre, de fa-

vela, com pouco acesso à universi­
dade e a outras instituições, para 
afirmar-se, tem que disputar muito, 
tem que brigar, abrir o caminho na 
base da foice. E essa é uma das ra~ 
zões desse facciosismo, sem dúvi­
da. 

Vejo outra razão para isso. Eu 
próprio sou ligado ao movimento 
negro. Fui fundador e sou integran­
te do Memorial Zumbi, com o qual 
tenho uma ligação grande. A gente 
tem de reconhecer que o movimen­
to negro se fundou muito numa 
cultura de ressentimento. Por justa 
que seja a causa negra, sabe-se que 
ressentimento é pouco produtivo. 
Quando não se ultrapassa a barrei­
ra do ressentimento, é muito difícil 
ordenar uma atividade política pro­
funda. Isso alimenta o facciosismo. 

Os jovens do movimento negro 
se politizaram recentemente e fize­
ram uma descoberta de sua cons­
ciência negra. Muitos estão assim 
como "novos ricos" dessa cons­
ciência, e um pouco desorientados. 

11 



Apresenta-se a questão da legitimi­
dade, que chega a ser angustiante, 
pelo que há nela de contraditório: 
Quem é que realmente representa a 
comunidade negra? 

No caso da Bahia, a radicação 
das lideranças do movimento ne­
gro na massa negra é muito peque­
na, muito tênue; não é representati­
vo da massa negra, não teve suces­
so ainda. É possível que venha a 
ter, que chegue a ligar-se profunda­
mente com a massa negra; porém, 
por enquanto, conseguiu êxitos su­
perficiais, por vezes, onde não se 
esperava. Por exemplo, os líderes 
do movimento negro tinham uma 
convicção da seriedade da causa 
política; por isso, inicialmente, vi­
ram com muita severidade, com al­
guma desconfiança, movimentos 
como os dos blocos afros. Porque o 
bloco é uma organização lúdica, li­
gada ao rito do carnaval, festiva, 
alegre. O sujeito vai para o bloco 
para quê? Para tomar cachaça, dan­
çar, tocar tambor, namorar, diver­
tir-se ... Não havia a clareza de per­
ceber que esse ludismo dos blocos 
propiciava, com a abertura de um 
espaço de lazer, um grande ganho 
político, a reunião da "negrada", e 
achava-se que as pessoas estavam 
ali se alienando. 

A alienação era uma coisa que 
os politizados queriam acabar, dan­
do uma direção a essas manifesta­
ções. "Vamos usar o bloco para po­
litizar as pessoas! No ensaio, a 
gente canta, dança, toca o tambor, 
mas depois, vamos ter uma conver­
sa aqui sobre a Lei do Ventre Livre, 
a mentira abolicionista. Ou então 
vamos ter um seminário sobre o ra­
cismo". Ninguém fica para o semi­
nário; todavia, no próprio ensaio a 
coisa passa, na letra do samba. 

Essa política acha um veículo 
que tem as suas próprias leis. A le­
tra de samba dos blocos traz ele­
mentos de uma espécie de mito, 
que é o mito daquela festa. Ela está 
amarrada em certa mitologia. Se 
observamos as letras dos blocos 

12 

afros da Bahia, encontramos uma 
linguagem espantosa, difícil de ler, 
mais rebuscada que latim renas­
centista, com um toque de surrea­
lismo. É uma coisa cheia de voltas, 
com palavras difíceis, altissonan­
tes e complicadas, uma extrava­
gância barroca na letra, que tam­
bém carrega slogans políticos mis­
turados com coisas absolutamente 
míticas. Por aí passa, por exemplo, 
uma África totalmente irreal: uma 
África que é uma contínua festa 
baiana. 

Outro problema é que a politiza­
ção das pessoas ligadas aos movi­
mentos negros na Bahia e também 
no Rio vai mais pelo reconheci­
mento empírico de situações quoti­
dianas de conflito étnico, resultado 
de uma dominação social e secular; 
mas é muito pouco embasada num 
conhecimento histórico, sociológi­
co, antropológico. Na visão até de 
muitos intelectuais dos movimen­
tos negros está uma África que é 
um mito, uma utopia sem nada a 
ver com a África real. É uma Áfri­
ca idealizada. Esse mito utópico é 
puritano no seguinte sentido: no 
seu contexto, o negro é uma depu­
ração de todo o negativo que se as­
socia com o branco. Às vezes, é um 
negro que não pode ter nenhum co­
mércio cultural, intelectual, espiri­
tual positivo com o branco. Ele é 
excessivamente depurado, numa 
espécie de revivalismo utópico. 
Essa utopia oblíqua fala uma lín­
gua revivalista, mas o que ela quer 
reviver nunca exístiu. Agora é uma 
utopia que não se conhece como 
utopia. Aí é que está o complicado. 

Muitas vezes falamos a lin­
guagem da idealização, mesmo que 
não queiramos. Reforçamos isso 
também pela má consciência que 
temos diante dos negros e dos ín­
dios, por exemplo. Temos, muitas 
vezes, covardia em enfrentar a dis­
cussão aberta sobre esse problema 
com os intelectuais negros. E a téc­
nica usada para a -auto-afirmação 
pela vanguarda negra é uma técni-

ca de guerrilha, com certo cultivo 
da agressividade, para abrir espa­
ços. Esse comportamento agressi­
vo na discussão leva, às vezes, a 
um pensamento simplista. Cria 
oposições muito marcadas, facilita 
a adesão irrefletida a idéias pron­
tas. 

O conflito não raro acontece en­
tre os intelectuais dos movimentos 
negros. Aquele mais refinado so­
fre, às vezes, uma pressão de hosti­
lidade muito grande por parte dos 
companheiros. Os que são mais po­
bres, que estão na favela, acham 
que aquele negro intelectual já não 
é tão irmão quanto o outro, já é 
meio branco. 

Há também o conflito entre uma 
parte do movimento negro e outra 
num sentido mais dramático. Eu 
falei do movimento negro como 
um fenômeno recente, juvenil; 
mas, na verdade, movimento negro 
sempre houve neste país, um atrás 
do outro. Se a gente tiver uma idéia 
mais elástica, qualquer forma de 
organização política entre negros, 
sob qualquer aparência, para resis­
tir a uma opressão, será uma ex­
pressão do movimento negro. 

Há, pois, um conflito entre lide­
ranças negras novas e antigas que 
percebemos com muita nitidez no 
caso do candomblé. As autoridades 
no candomblé, que são sempre 
gente mais madura, pessoas mais 
velhas, têm um grande senso da 
hierarquia e do valor da seniorida­
de. Por vezes eles olham com in­
compreensão e irritação para as no­
vas lideranças. Isso porque o jo­
vem do movimento negro está con­
vencido de que descobriu a verda­
de da questão negra, e acha que o 
pai-de-santo e a mãe-de-santo são 
alienados, pois estes contempori­
zam com a opressão branca, e, de 
certa maneira, atraiçoam causas da 
"negrada". 

Algumas vezes as queixas são 
muito duras, amargas de lado a 
lado. Lá está um pai-de-santo anti­
go, e vem um fedelho pregar cons-

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N1 271 



cwncia. O mais velho protesta: 
"Ora, a gente sofreu, apanhou da 
polícia, lida com um negócio muito 
complicado que passa a vida intei­
ra para aprender, depois vem esse 
menino aqui querendo ensinar coi­
sa para a gente ... Quem é esse me­
nino?". Estou apontando a expres­
são mais aguda desse conflito; tal­
vez esteja caricaturando um pouco 
para tomar visível o fato. 

QUESTÕES LEVANTADAS 
Questão 1: Movimento negro 
e candomblé 

No seio do movi­
mento negro de­
cidiu-se primei­
ramente que de­
veriam conquis­
tar o candomblé, 
porque era óbvia 
essa necessida­
de. Quem polari­
za a "negrada" é 

o candomblé, pois há quase dois 
mil terreiros na Grande Salvador. 
Vou usar uma expressão do can­
domblé que foi apropriada pelo 
movimento negro: "A gente pode 
chegar e fazer a cabeça do pessoal 
(isto é, no caso, conscientizar poli­
ticamente)". Mas dizer que se vai 
fazer a cabeça de um pai-de-santo 
é complicado. 

Portanto, essa primeira iniciati­
va de ir lá e "fazer a cabeça" da 
turma do candomblé não deu muito 
certo, mas teve um resultado que 
menos se esperava. Com essa 
idéia, um grupo do movimento ne­
gro acabou entrando para o can­
domblé, fez sua própria cabeça, e, 
lá dentro, já como membro da co­
munidade, passou a difundir suas 
posições com mais eficácia. Foi 
possível um nível de diálogo que 
não havia antes, de maneira que o 
movimento negro apostou, a partir 
de certo momento, na defesa de di­
reitos da comunidade do candom­
blé. Começou a lutar contra a 
agressão feita ao candomblé por 

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N9 271 

certos grupos, como os pentecos­
tais de missão. 

Questão 2: Expressões conflltantes 
no candomblé 
A expressão ecumênica no can­
domblé é extraordinariamente pre­
dominante, há muito poucos cen­
tros exclusivistas na Bahia. Os úni­
cos grandes terreiros desta linha 
são o Axé Opô Afonjá e um terreiro 
de Babá Egun, o Ilê Axipá, do, Ala­
pinin, mestre Didi. Ambos são pro­
fundamente tradicionalistas, revi­
valistas, exclusivistas. Com uma 
diferença entre si: o mestre Didi e 
seu grupo são mais tenazmente tra­
dicionalistas. Têm ligação, por 
exemplo, com o movimento reli­
gioso ioruba internacional, que 
tende à formação de uma religião 
iorubana internacional, juntando o 
pessoal da África e das Américas. 

Mãe Stella vai em outra direção. 
Embora o terreiro Axé Opô Afonjá 
e o Ilê Axipá sejam uma vanguarda 
isolada do candomblé nessa linha 
exclusivista, mãe Stella é a maior 
expressão político-religiosa do 
candomblé, não só na Bahia. Tem 
uma influência espantosa no Rio 
em São Paulo. O revivalismo do 
candomblé em São Paulo é mais 
forte que na Bahia, os terreiros 
paulistas querem ser mais africa­
nos e acompanham muito mãe 
Stella. 

O revivalismo african6 pode ser 
uma espécie de neo-ortodoxia, mas 
tem nuances. A mãe Stella está lon­
ge de considerar o catolicismo 
como algo negativo. A relação en­
tre o catolicismo e o candomblé é 
negativa, porque nos balizaram à 
força, porque não tem sentido mis­
turar Xangô com São Jerônimo. 
Xangô é Xangô, não precisa ser 
mais ninguém. Ela, porém, se sen­
taria à mesa com qualquer grupo e 
conversaria calmamente, num 
maior acatamento, o que acho mais 
difícil para outros grupos religio­
sos e pessoais. 

Mestre Didi, por outro lado, se­
ria um pouco mais resistente, e o 
pessoal mais jovem, ligado a movi­
mentos negros dentro do candom­
blé, chega a considerar o catolicis­
mo, o cristianismo, veículo da opres­
são, e às vezes, acha que é contra­
ditório ser negro e cristão. Do seu 
ponto de vista, há valores africanos 
que precisam ser revividos com a 
supressão do cristianismo. Esses 
recusariam o diálogo ecumênico. 
Essa posição não é hegemônica, é 
muito pequena por sinal , mas é 
crescente e já tem um raio de in­
fluência ponderável. 

Questão 3: Projeto político na 
religião loruba, e Institucionalização 
Que a articulação internacional de 
religião ioruba tem um projeto po­
lítico parece ser verdade, mas que­
ro contar a história, porque isso é 
mais complicado do que, talvez, eu 
tenha feito. 

Fez-se, há uns cinco anos, o se­
gundo Congresso Internacional da 
Tradição e Cultura dos Orixás, em 
Salvador. Houve outro depois des­
se, acho que nos Estados Unidos (o 
primeiro, creio, foi na Nigéria). 
Uma densa história, que começa no 
fim dos anos de 1960 e vai até os 
de 1980. Esses congressos servi­
ram de preparação. Nele se envol­
veram intelectuais das Américas e 
nigerianos, nagôs, gente de univer­
sidade e também sacerdotes do cul­
to nagô, como o doutor Abimbol­
lah. Ele chegou a ser reitor da Uni­
versidade de Ilê Ifé, e é um sacer­
dote de Ifá. Houve uma articula­
ção, entre grandes lideranças. 

No Brasil, quem mais se empe­
nhou nisso foi a doutora Juana dos 

. Santos e o mestre Didi. Chegou-se 
a criar uma espécie de Internacio­
nal do Culto Nagô, e aqui desen­
volveu-se um trabalho com vistas a 
criar uma espécie de CNBB de 
pais-de-santo, a INTECAB, que 
reúne a umbanda e o candomblé. 
Trata-se de uma linha da política 
religiosa surgida no universo dos 

13 



cultos afro-brasileiros, que preten­
de ser uma espécie de centro ecu­
mênico nesse contexto - ecumê­
nico mesmo, porque reúne umban­
da, candomblé, batuque, xangô, 
todo mundo. Em parte, essa linha 
foi acionada pelo pessoal que se 
havia empenhado, aqui, na forma­
ção da Internacional Nagô. 

Como é esse movimento inter­
nacional? Por um lado, há sacerdo­
tes nigerianos, nagôs, empenha­
dos, é claro, em erigir uma estrutu­
ra que consagre sua religião como 
uma religião internacional mesmo: 
universal no sentido de que pode 
estar em todo lugar. E há persona­
gens destacados nas Américas (em 
Cuba, nos Estados Unidos, no Bra­
sil) que se juntam com esse empe­
nho. 

O congresso da Bahia foi muito 
interessante nesse aspecto, porque 
houve um enfrentamento. A certa 
altura fez-se uma combinação en­
tre os brasileiros, nagôs da Bahia, 
liderados, parece, pelo mestre 
Didi, e os nagôs da Nigéria. Um 
sacerdote ioruba fez um pronuncia­
mento sobre o culto nas Américas e 
destacou os terreiros tradicionais 
baianos como mais próximos do 
culto nagô originário. E aberta­
mente declarou que era preciso 
progredir na recuperação dessa tra­
dição originária, rompendo com o 
sincretismo. 

Foi a primeira expressão mais 
aberta, mais plena, dessa linha. O 
resultado foi a imediata retração de 
grandes casas, a começar por duas 
das maiores casas nagôs presentes: 
a Casa Branca (recebeu aquilo com 
certo escândalo) e o Gantois. 

De um modo geral, o pessoal de 
candomblé já não é tão tradiciona­
lista, não pode imaginar um culto 
hegemonicamente nagô. O pessoal 
dos terreiros de outras nações se 
recolheu. De certo modo, isso foi 
contraproducente. Mas foi a pri­
meira declaração de guerra, a pro­
clamação explícita dessa linha re­
vivalista, ortodoxa 

14 

Havia ali também um projeto de 
dominação hegemônica por parte 
dos sacerdotes nagôs da Nigéria. 
Estavam querend9 montar uma es­
trutura mais ou menos hierárquica 
de dominação religiosa. Mãe Stel­
la, por exemplo, quando se aperce­
beu disso, "recolheu o barco". Ela 
não estava interessada nisso, por­
que sente-se autônoma. O senti­
mento de autonomia do pessoal 
provocou logo uma fissura muito 
grande, uma cisão forte. 

Notada uma pretensão hegemô­
nica, acenderam-se os facciosis­
mos do candomblé, que são muito 
grandes. Repare-se: o candomblé 
não tem uma estrutura eclesiástica 
como a da Igreja Católica ou a da 
Igreja Batista. Cada terreiro é autô­
nomo. Eles podem ter interrela­
ções. Uma filha-de-santo da Casa 
Branca, que é mãe-de-santo em ou­
tro terreiro, acata a Casa Branca, 
mas tem autonomia em sua Casa. 
Sabe-se que o Gantois e o Axé Opô 
Afonjá se originaram da Casa 
Branca. As mães-de-santo do Gan­
tois e do Opô Afonjá dizem seu axé 
que é o mesmo da Casa Branca, 
mas o Opô Afonjá e a Casa Branca 
têm linhas de política religiosa dis­
tintas. O Opô Afonjá segue uma 
teologia que a Casa Branca, sua 
matriz, não observa. O ativismo 
político é muito maior no Opô 
Afonjá. Isso desde o começo deste 
século, quando foi fundado, a par­
tir da iniciativa de uma brilhante 
mulher, política e sacerdotisa cha­
mada Aninha. Mãe Aninha fundou 
em Salvador e no Rio uma Casa 
com o mesmo nome. Tinha planos 
político-religiosos muito sérios, e 
era de uma linha que a Casa Branca 
historicamente recusou. É verdade 
que a Casa Branca parece mais tra­
dicionalista: lá não se vêem as pes­
soas fazendo abertamente política, 
a Casa Branca é muito concentra­
da no ritual; mas, por outro lado, 
parece menos ortodoxa no sentido 
de que não faz essa viagem reviva­
lista. 

Questão 4: Desentendimentos 
com a Igreja Católica na Bahla 
Sem dúvida descobre-se certa se­
melhança com a instituicionaliza­
ção no catolicismo. Vemos isso na 
história do Axé Opô Afonjá, funda­
do por Aninha. Ela teve em sua po­
lítica religiosa a colaboração de um 
grande babalaô, Martiniano Bon­
fim. Este, em sucessivas viagens 
entre a Nigéria e o Brasil, traz ins­
tituições nigerianas e implanta no 
Axé Opô Afonjá o "colégio" dos 
obás, que não existia no Brasil an­
tes. Eles criam um culto mais orto­
doxo, fazem esse investimento de 
renovação revivalista. É uma coisa 
meio contraditória, "renovação re­
vivalista", mas é isso que ocorre. 

De qualquer maneira, a linha 
ecumênica é mais forte, conta com 
mais adeptos, com mais gente, 
mesmo porque ela satisfaz o pluni­
lismo religioso que há entre os bra­
sileiros. O brasileiro "visita" todas 
as religiões, uma de tarde, outra de 
noite. A atitude aberta é muito mais 
simpática ao povo. Por enquanto, 
essa é a linha mais popular e é mui­
to atraente porque permite fazer 
oposição entre culturas, de igual 
para igual. "Você tem aí seu mito 
católico, com sua tradição, e eu 
também tenho o meu mito, minha 
tradiçãÓ, minha história: estamos 
empatados. Tem apenas uma dife­
rença: eu nunca peguei navio para 
ir lá, batizar vocês, bater, escravi­
zar; nunca o marquei com ferro em 
brasa, logo, você é que tem uma 
religião inferior". A coisa vai-se 
tornando complicada, esse discur­
so defensivo vai-se tomando ofen­
sivo, na voz de alguns, ainda muito 
poucos. Abertamente, um discurso 
mais duro só foi feito, na Babia, 
pelo Alapinim e por representantes 
do movimento negro durante a 
questão que opôs recentemente (há 
dois anos) a Igreja Católica à "gen­
te de santo". O cardeal abriu uma 
questão muito dolorosa e muito 
grave com o candomblé. Criou 
uma situação de guerra, que fez re-

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N' 271 



gredir uma conversação que já 
existia. Dom A velar já estava tendo 
entendimento com o pessoal do 
candomblé. Thdo começou durante 
o Congresso Eucarístico, em que 
ele teve a iniciativa de convidar o 
pessoal de santo, que "abriu o ver­
bo". Quem "abriu o verbo", engra­
çado, foi o pessoal da Casa Branca: 
"Que negócio é esse de dizer que o 
candomblé é coisa do diabo? Tirar 
a pipoca que a gente coloca no pá­
tio de São Lázaro? IssÓ é atitude 
religiosa, isso é cristão?". Reparem 
bem, é uma crítica de casa: "Eu 
vou a sua casa e digo: vem cá, que 
negócio é esse, você está em con­
tradição consigo mesmo ... ". Isso é 
bem aceito. O cardeal não estava 
presente, mas sim dom Pelé. A 
queixa foi bem recebida, levada ao 
cardeal da Bahia, dom Avelar, que 
acolheu, e de fato parece que to­
mou alguma iniciativa: começou a 
haver menos sermões agressivos. 
Houve um episódio até engraçado. 
Quando assumiu o trono a atual ia­
lorixá da Casa Branca, o mestre 
Agnelo fez um bilhete ao cardeal: 
"Comunico à Vossa Eminência que 
foi escolhida, através da determi­
nação de Ifá, a Ialorixá da Casa 
Branca, que é primaz do Brasil 
como Vossa Eminência". O cardeal 
respondeu: "Meu irmão Agnelo, 
agradeço a comunicação, de Cristo 
todos somos filhos". 

Havia um clima de muito bom 
entendimento que foi rompido há 
pouco tempo, porque houve uma 
retração com a entrada de dom Lu­
cas e com um episódio muito desa­
gradável, o caso da Irmandade da 
Boa Morte. Trata-se de uma irman­
dade de negras velhas de Cachoei­
ra, no Recôncavo. Elas estão liga­
das ao culto das divindades femini­
nas, um culto feminino de mistério, 
da tradição nagô; esse culto preser­
vou-se ligado à celebração de Nos­
sa Senhora da Boa Morte. Negros 
americanos que iam a Cachoeira 
assistir a essa festa doaram uma 
casa para a irmandade, e a paróquia 

ENCARTE OE TEMPO E PRESENÇA N9 271 

queria a casa. Então as irmãs se 
opuseram, o padre reivindicou e na 
Justiça elas ganharam. Em represá­
lia, o padre recusou-se a fazer a 
festa. Elas procuraram a Igreja 
Brasileira, que fez. Isso agravou o 
problema. As irmãs da Boa Morte, 
as velhas preservadoras da tradição 
nagô, ligadas ao candomblé, esta­
vam em rompimento com a Igreja 
Católica, e isso repercutiu de uma 
maneira terrível nos terreiros baia­
nos. A Igreja fechou a porta. 

Acho que o cardeal não está sa­
bendo lidar com o problema, e está 
afastando o pessoal que queria se 
aproximar. No caso das irmãs da 
Boa Morte, elas eram dessa linha 
ecumênica. Com isso,. ele afastou 
um pouco o pessoal mais aberto e 
deu razão à linha mais exclusivista. 
O Movimento Negro tomou a defe­
sa das irmãs; mãe Stella protestou. 
Para a ala exclusivista, foi uma vi­
tória considerável. 

Em São Paulo, creio que o revi­
valismo é mais forte; e no candom­
blé paulista, que cresce a olhos vis­
tos, mãe Stella é venerada como 
uma líder. É uma figura imponente, 
uma mulher brilhante, forte, altiva, 
jeito de princesa. Ela fala, enfrenta, 
e é uma pessoa muito boa. Está lon­
ge de ser uma "xiita" (no mau sen­
tido), está longe desse espírito. 

Questão 5: Prestígio, honra 
e poder nag6 
A sucessão numa grande casa de 
candomblé é muito complicada, 
sempre tem guerra de orixás. No 
candomblé, o crescimento do nú­
mero de casas se dá freqüentemen­
te por cisão. O Gantois nasceu de 
uma crise de sucessão na Casa 
Branca, o Opô Afonjá foi fruto de 
uma segunda crise na Casa Branca. 
Uma crise de sucessão, antes de 
mãe Stella, fez com que parte do 
pessoal do Opô Afonjá se afastas­
se. Até mesmo muitos dos intelec­
tuais desse Axé, Dorival Caymmi e 
Jorge Amado, por exemplo, "mi­
graram" para o terreiro de mãe Me-

nininha. Mãe Stella foi quem os 
trouxe de volta. 

O poder da mãe-de-santo é mui­
to grande, extraordinário. Ela é a 
ialaxé, a "dona do axé: o poder sa­
grado do terreiro". A graça concen­
trada pelo terreiro a tem como cen­
tro. É ela quem pode gerar novos 
sacerdotes, pode distribuir o axé. 
Por meio dela se faz a ligação com 
os orixás. Mesmo num terreiro que 
tem uma estrutura hierárquica 
complexa como o Opô Afonjá, a 
mãe-de-santo tem um poder quase 
absoluto. 

Entretanto, a estrutura de mando 
é complexa, como também a de 
cargos honoríficos. A Casa Branca 
nasceu tentando reproduzir em ter­
mos simbólicos um pequeno reino 
africano. Foi fundada por uma mu­
lher de quem só sabemos o título, 
Iyá Nassô, um título da mais alta 
sacerdotisa de Oyó, do império de 
Xangô; só uma mulher nobre pode­
ria ter esse título. Então, quando 
ela funda a Casa Branca, tenta re­
produzir a estrutura do reino de 
Xangô e os títulos hierárquicos. 

Logo há uma guerra, uma tensão 
muito grande, uma disp11ta de po­
der na Casa Branca, que racha duas 
vezes. Essas duas cisões criam dois 
pequenos "reinos" ligados a ela. A 
luta pelo poder e a política in~.ema · 
são grandes. Às vezes, as pessoas 
são muito pobres, como na Casa 
Branca, mas há um sentimento de 
status, de prestígio, de honra, de 
valor. Os títulos são principescos. 
Há fé em tudo isso. Se eu tenho um 
título xis, isso importa em poder 
espiritual. Um poder que leva a ter 
autoridade efetiva sobre a vida das 
pessoas. Por isso, há uma grande 
luta dentro das casas que mais cres­
cem. Parece até aldeia kayapó, 
cujo crescimento leva à cisão. 

As alianças são muito comple­
xas dentro do mundo do candom­
blé. O pessoal fala o tempo inteiro 
em paz, e faz guerra o tempo todo. 
Acho que até é por causa disso 
mesmo, para poder obter a paz. Um 

15 



dos principais orixás dos nagôs é 
Ogum, o senhor da guerra, muitas 
vezes considerado a Terceira Pes­
soa na trindade nagô. 

Questão 6: A trindade nagô 
A trindade nagô tem várias versões 
Na Casa Branca, vão dizer: Obata­
lá, Orumilá e Odudua. Em outro 
terreiro pode ser Obatalá, Odudua 
e Ogum. A Casa Branca combina 
duas tradições; ela foi feita por 
gente de Ketu e gente de Oyó; fez­
se aí uma tentativa de organizar um 
panteon, que tem dois pólos: de um 
lado, Xangô; e do outro, Oxóssi. A 
casa principal é dominada por Xan­
gô, mas o terreiro é de Oxóssi. Foi 
o compromisso entre dois grupos 
que se juntaram de duas cidades e 
fundaram aquela casa. E há certa 
variação. Há um panteon básico 
dos orixás, mas há muita variação 
de casa para casa. A teologia não é 
igual, certas estruturas são seme­
lhantes, certos pontos estruturais 
são idênticos; digamos que a estru­
tura "mater" é a mesma, mas há di­
ferenças sérias. A conversação en­
tre as casas de candomblé é bastan­
te complicada. 

Houve uma tentativa de repro­
duzir o reino. É uma coisa históri­
ca. Ketu foi destruída pelo rei Ghe­
zo, que vendeu muitos cativos des­
sa guerra aos portugueses, mas eles 
chegam em pé de guerra, sem a 
consciência de escravos e sim de 
guerreiros, prisioneiros de guerra. 
A primeira tentativa deles é fazer 
guerra, e na hora de fazer guerra 
todos eles procuram uma lingua­
gem religiosa para a guerra: o isla­
mismo. Na Revolta Malê eles qua­
se conseguem êxito, foi por pouco. 
Se não fossem denunciados ... O 
erro deles, que acho que deve ter 
ficado na memória, foi alijar os 
crioulos, que passaram para o lado 
branco com medo. O grito de guer­
ra da revolta era "Viva Nagô!". 
Esse foi o erro. 

Eles depois deixaram essa polí­
tica exclusivista, tomaram uma 

16 

nova decisão política, além de teo­
lógica. Deixaram o islamismo de 
lado, investiram mais na religião 
tradicional e se tomaram "católi­
cos". Começaram a fazer o Império 
Nagô, não mais à base de sangue, 
mas de pensamento, como se qui­
sessem "nagoificar" todo mundo 
para vencer a batalha. Creio até 
que eles investiram na formação do 
chamado candomblé Angola, tal 
como ele é hoje: de base e estrutura 
nagô . O candomblé Angola foi 
reinventado com a colaboração de 
sacerdotes nagôs, com sua orienta­
ção e apoio, por certo em busca de 
uma aliança política. 

Questão 7: Origens muçulmanas 
do espírito guerreiro 
Sobre características muçulmanas 
(e o espírito guerreiro) entre nagôs, 
pode-se dizer que desapareceram 
recentemente na Bahia. Mestre Ag­
nelo conta que o pai da mãe-de­
santo chamada tia Massi, uma das 
mais famosas da Casa Branca, era 
muçulmano, e tinha algum dinhei­
ro. Ele investiu na iniciação da fi­
lha no culto tradicional, em que ela 
veio a ser mãe-de-santo. Segundo 
Agnelo, ela ficou muito doente, 
por isso tinha de se iniciar, se não 
o Orixá carregava, mat\va. 

Decidiu-se então fazer isso. Seu 
pai veio ao Rio consultar um baba­
laô, que era seu parente. Eis, por­
tanto, um líder muçulmano na Ba­
hia do começo do século, que tinha 
ligações com o pessoal da religião 
tradicional, tinha parente babalaô. 
Existe essa ambigüidade, na minha 
opinião. O islamismo é uma lin­
guagem de luta, de união e luta. 
Daí: vamos fazer uma guerra santa, 
e em nome dela juntamos todo 
mundo. Os nagôs dessa forma con­
seguiram juntar-se com os ewe, 
com os jejes, com quem estavam 
lutando na África, e com outros da 
Costa Ocidental. Depois eles per­
ceberam o erro político e que ti­
nham de ganhar os bantos: "Não 
podemos ficar aqui sem eles, sem 

esse pessoal que já estava, que já 
sabe como é". 

O candomblé Angola é mais an­
tigo e mais novo que o candomblé 
Nagô. Parece uma maluquice dito 
assim, mas o primeiro culto afro­
brasileiro que apareceu no Brasil, 
sem dúvida nenhuma, foi de ori­
gem banto, pela simples razão de 
que os bantos foram os primeiros a 
ser trazidos em massa e com fre­
qüência. "Candomblé" é uma pala­
vra banto. Mas os nagôs, quando 
chegam à Bahia, criam a atual 
estrutura do candomblé, encon­
trando pontos de contato aqui e ali. 
O candomblé, tal como a gente co­
nhece hoje, é basicamente um fruto 
da religião nagô, adaptada ao caso 
brasileiro e com aportes de outros 
negros. 

Creio, pois, que eles mudaram 
de política: deixaram a espada, vol­
taram a investir com mais força na 
sua religião tradicional, mas uni­
versalizando-a, e descobriram a 
possibilidade de aproximar sua re­
ligião do catolicismo. O sincretis­
mo não é totalmente espontâneo. 
Há também muita reflexão dentro 
do sincretismo, e até uma investi­
gação teológica muito séria, que 
julgo ser a tese do pessoal da Casa 
Branca, quando diz: "Os antigos fi­
zeram isso, eles criaram esse negó­
cio de sincretismo, e tem funda­
mento. Nós seguimos porque tem 
fundamento". Eles acham que por 
trás disso tem uma teologia, e uma 
teologia que está certa. Eles não a 
abraçam à toa. Consideram que os 
fundadores tinham suas razões, 
que quando "as velhas" resolveram 
fazer essa combinação, sabiam o 
que estavam fazendo. 

Penso também assim: "os anti­
gos, as velhas" sabiam o que esta­
vam fazendo. Reparem, é muito 
bem explorado, é muito coerente 
para ser de todo espontâneo, há 
muita marca de reflexão. 

Em primeiro lugar, vamos reco­
nhecer uma coisa: não havia, pro­
priamente, um panteon ioruba na 

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N' 271 



O movimento negro 
se fundou muito numa 
cultura de ressentimento. 
Por justa que seja a causa 
negra, sabe-se que 
ressentimento é pouco 
produtivo. Quando não se 
ultrapassa essa barreira, 
é muito difícil ordenar 
uma atividade política 
profunda, o que alimenta 
o facciosismo 

África, havia divindades. A estru­
tura da religião iorubaoa é bem 
marcada; por isso, se vou a Ifé, ou 
a Oyó, ou a lbadã, encontro mais 
ou menos a mesma religião, a mes­
ma liturgia-base, uma cosmologia. 
Mas as variações são imensas. Se 
estou em Irê, é Ogum; se estou em 
Oyó é Xangô; se passo a Ketu é 
Oxóssi quem prevalece. Essa coli­
gação de orixás que encontramos 
na Bahia, não se encontra na Áfri­
ca, é um panteou construído aqui, 
no Rio e na Bahia. São remanes­
centes de vários lugares que se en­
contram, e não dava para repetir 
aquelas divisões todas. Tinha que 
se fazer uma teologia única. Lá 
eram guerras entre cidades-esta­
dos. É como o caso grego: uma re­
ligião básica, que é a mesma, todo 
mundo adora a Zeus, mas se estou 
em Éfeso é Ártêmis, em Delfos é 
Apolo. 

Questão 8: Expressões 
Interessantes 
do sincretismo nagô-católlco 
Há muita sutileza no sincretismo 
nagô-católico, para que seja o re­
sultado de simples confusão. Co­
nheço muita gente de candomblé, 
eles gostam de pensar claro. O 
nagô, em particular, é um pessoal 
arrojado, que aposta alto e que gos­
ta de pensar, de refletir. 

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N' 271 

Vou dar alguns exemplos de 
como há sutileza teológica no sin­
cretismo. Utilizo o mote Santo An­
tônio e Ogum. Quem é Santo Antô­
nio que a gente conhece na Bahia? 
Santo Antônio, no Rio de Janeiro 
também, é um general do exército, 
um grande guerreiro. Ao mesmo 
tempo é protetor dos namorados, 
convive com o domínio erótico. 
Em Portugal, dizem tradições po­
pulares que ele protege os ladrões. 
É um santo muito curioso. Santo 
Antônio que eles conhecem aqui 
identificam com Ogum. 

A analogia não é à toa. Ogum é 
extremamente fálico - ligado, 
portanto, ao domínio erótico, ao 
amor, no sentido amplo, e é um ge­
neral, é o senhor da guerra, violen­
to, ao mesmo tempo prodigioso. 
Santo Antônio é o santo dos gran­
des prodígios, tanto para os brasi­
leiros como para os portugueses. É 
o santo que deixa um homem sus­
penso nos ares à espera do milagre 
definitivo, faz o burro se ajoelhar e 
o morto levantar-se. A mitologia de 
Santo Antônio é toda desaforada. 
Os milagres dele são desaforados. 
Têm certa coisa de exagero. Com­
bina muito com Ogum. 

É muito interessante a operação 
do sincretismo no caso de Oxalá. 
Este passa a ser pensado no Brasil 
de um modo que permite a aproxi­
mação com o pensamento católico. 
Oxalá, ou Orixalá, é o Grande Ori­
xá (como diz seu nome): está aci­
ma de todos, é a unidade de todos 
os orixás. Quem é ele? É o filho de 
Deus. O filho do Deus supremo, 
que ficou lá longe e não se interes­
sou pela Terra. Oxalá se interessou 
pelo mundo. É o Deus deste mun­
do, o filho do Deus presente neste 
mundo. Eles colocam, efetivamen­
te, Oxalá como eixo da teologia. 
Mesmo na Casa Branca, onde Xan­
gô e Oxóssi são dominantes, se al­
guém perguntar qual é o principal 
orixá, eles dirão: Oxalá . Há uma 
escolha nisso, não de aproximação 
com a religião dominante, mas da 

linha universal. Fazem o que eu 
chamei de " revolução paulina", 
uma leitura católica de seu univer­
so. Com interesse, menos de assi­
milação e mais de dispor de uma 
linguagem. 

Trata-se de um projeto missioná­
rio sim, só que eles são missionários 
sutis demais, porque não fazem pro­
selitismo explicitamente. Sua "cate­
quese" é abrir espaços, estar em to­
dos os lugares. E, no plano simbóli­
co, o resultado é que os orixás inva­
dem os altares cristãos. Vou a uma 
missa de São Jorge, lá no Pelouri­
nho, aí entra uma velha baiana, e diz: 
"Oxóssi, olha eu aqui, olha a sua em­
pregada! Vamos comungar para 
Oxóssi!". 

Na festa de Oiá eu fui com Re­
gina, minha mulher, paulista, filha 
de italianos, de formação católica. 
Ela não tinha ligação com o mundo 
afro-brasileiro. Regina foi comigo 
a uma festa de São Lázaro e achou 
uma coisa inacreditável, fantástica 
demais. As pessoas passando pipo­
ca no corpo, dentro da missa e o 
padre reclamando: " Não comam 
pipoca aqui!". Aí é que a turma co­
mia pipoca. Ela já saiu dali meio 
baratinada. Depois nos sentamos 
numa barraca para tomar uma cer­
veja, e vimos passar a procissão: na 
frente São Roque, atrás Santa Bár­
bara (todo mundo sabe que Oiá 
gosta muito de Obaluaiê); e o Se­
nhor do Bonfim depois; por fim, no 
quarto andor, uma panela, cheia de 
obrigações, cercada de pipoca. E as 
pessoas carregavam aquele andor 
cantando: Ave, ave, ave Maria! 

Depois ela foi comigo à festa de 
Santa Bárbara, no Pelourinho. Na 
missa, o padre fez um sermão mui­
to bonito. E disse: "Minha gente, 
vamos fazer o seguinte: cada coisa 
no seu espaço. Vamos fazer o rito 
católico no espaço católico; noutro 
lugar, outros rituais podem aconte­
cer de forma adequada". Quando 
ele terminou o sermão, que foi bo­
nito, o povo aplaudiu. Mas parecia 
uma ironia involuntária: quando o 

17 



padre se virou para continuar a 
missa, baixou uma iansã logo atrás 
dele. Aí o sacristão já estava preo­
cupado: quando atendia a uma, bai­
xava outra. À medida que as pes­
soas encostavam no altar de Santa 
Bárbara, baixava o santo. Depois, 
saiu a procissão pela rua. 
Oiá é uma espécie de Grande 
Mãe, se parece muito com 
aquelas grandes mães medi­
terrâneas. É tão feminina 
que feminiliza. Muitos ho­
mossexuais se consideram 
gente de Oiá. 

Quando era garoto, eu fiz 
a grande asneira de ir com 
um bando de moças bonitas à festa 
de Santa Bárbara no Mercado (as­
neira porque é uma festa em que 
sempre tem confusão). A santa gos­
ta, ela é guerreira. Ela gosta de pro­
vocações, de assistir a um panaruê. 
O pior lugar para se ir com mulher 
bonita é à festa de Oiá (a festa do 
largo de Santa Bárbara, no seu 
Mercado). Entre minhas compa­
nheiras nesse dia estava Sandra, 
uma moça linda e muito danada. 
Um sujeito deu um beliscão na 
bunda de Sandra, ela desceu a mão 
nele, aí um outro disse: "Bate em 
mim também, Oiá!". Saímos cor­
rendo, e nunca mais fiz essa bes­
teira. 

Quero passar, com essas histó­
rias, um pouco do clima do sincre­
tismo. Parece uma coisa totalmente 
espontâne? . mas não é. Tem um 
lado refletido. Eu, pessoalmente, 
estou convencido de uma coisa: a 
estrutura da teologia do candomblé 
realmente se parece com a do cato­
licismo. Tem um Deus trascenden­
te, que ao mesmo tempo é ligado à 
terra, aos homens, e um Filho de 
Deus, que é o grande mediador. Fa­
lamos do politeísmo do candom­
blé, que tem muito orixá, mas com 
o mesmo argumento podemos falar 
do politeísmo católico. O pessoal 
do candomblé não entende quando 
o chamam de politeísta. "Deus é 
um só, estou cansado de lhes dizer. 

18 

Agora tem santo, claro, e tem Oxa­
lá, que é o pai de todos os santos. 
Não é assim na igreja?". 

CONCLUSÃO 
Uma teologia fortemente política 

Vejam bem, gente 
como a Aninha, fa­
zia orikis, criava 
poemas, era uma 
pessoa culta. Ani­
nha até falava 
francês. Ela tomou 
a iniciativa, por in­
termédio de Os­
waldo Aranha, de 

solicitar ao governo Getúlio Vargas 
a liberdade religiosa do candom­
blé. Ela não era uma pessoa qual­
quer. As histórias que me contam 
da tia Massi me fazem imaginar 
uma pessoa muito inteligente e su­
til. 

Esses líderes do povo de santo, 
que consolidaram o candomblé, 
não eram pessoas rudes, mesmo 
quando analfabetos. Longe disso. 
E já o mostra o próprio tamanho do 
êxito que eles tiveram, uma igreja 
brutalmente perseguida. A persegui­
ção policial aos terreiros foi uma 
coisa violentíssima. Acredito até que 
o candomblé está vivendo um mo­
mento de eclipse; há talvez uma cri­
se, também teológica; a coisa se 
fragmentou demais, e já não se con­
segue dar conta da situação nova. 
Creio num impasse, é uma igreja 
num impasse. Mas foi o resultado de 
uma obra muito inteligente. Não é 
explicável esse triunfo que eles tive­
ram sem uma ação muito inteligente. 
Agora, é claro, eles não tinham ma­
neiras de registrar, de documentar 
sua teologia. 

Eu consegui encontrar lá, graças 
ao mestre Agnelo, um oriki feito na 
Bahia, que é uma coisa belíssima e 
que dá o tom dessa teologia forte­
mente política, guerreira. É um ori­
ki dedicado não a um orixá, mas a 
Iyá Nassô, a fundadora da Casa. E 
quem fala no oriki é a própria Casa, 

ou melhor, o grupo de culto de Iyá 
N assô (que deu origem à Casa 
Branca e ao Axé Opô Afonjá ; neste 
se registrou uma variante do mes­
mo oriki). 

Vou fazer uma transposição 
ruim, prosaica, que não chega nem 
perto da beleza do texto, mas cita­
rei um trecho que é algo assim: 
"Vocês pensam que é fácil caçar o 
leopardo, mas o leopardo pode ma­
tar! O leopardo está aqui". E come­
ça uma consagração da glória de 
Iyá Nassô e de Xangô. É um grupo 
que tem essa soberba coragem de, 
em uma terra hostil, dominada por 
outros, dizer isto: "Somos um leo­
pardo e estamos aqui. Vocês não 
vão se livrar do leopardo". 

Acho até que hoje o leopardo 
está encurralado. Mas é uma coisa 
muito corajosa. Eles não têm uma 
atitude servil em momento ne­
nhum. Não é isso que esse oriki re­
flete. O seu testemunho é de arrojo, 
de confiança: "Eu vou ganhar!". 
Uma mensagem que, no fundo, se 
traduz assim: "Vou ganhar essa bri­
ga, ninguém me tira daqui! Sou um 
conquistador, e não é fácil lidar co­
migo!...". Ele está tomando posse, 
e essa Casa se multiplica imensa­
mente. Ora, quem fala "Eu sou o leo­
pardo, sou o conquistador", numa si­
tuação de exílio, está pensando, 
não está fazendo uma religião no 
puro improviso. O discurso não é 
improvisado: tem um projeto. O do 
leopardo se torna mais forte no 
Opô Afonjá, mais do que na pró­
pria Casa Branca. A Casa Branca 
parece ter escolhido outra linha. É 
uma Casa mais silenciosa, muito 
acolhedora, muito agregadora. 
Houve uma ruptura teológica em 
algum momento, a linha do leo­
pardo prevaleceu na Casa descen­
dente. 

Ordep Serra é doutorando em Antropologia 
e professor da Universidade Federal da Bahia. 

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N9 271 



,., 

ENCONTRO DE IR MA OS AFROS ,., 

E CRISTAOS: UM PAINEL 
Em um clima de fraternidade e de diálogo, 
cristãos e lideranças do candomblé 
se reuniram, sob a coordenação do Programa 
de Assessoria à Pastoral (CEDI), na busca 
de uma aproximação ecuménica. Acima 
de tudo, o respeito à diversidade cultural 
e religiosa e a luta pela dignidade humana 

M i no rias étnicas, políticas, sociais sempre encon­
traram, em suas expressões religiosas e nas de 

outros, a melhor forma de resistência. Se é verdade 
que também as religiões oficiais acobertaram e 
abençoaram os opressores, verdade ainda maior é que 
oprimidos sempre extraíram de sua fé a força propul­
sora que não os deixou morrer. 

Na história incipiente do cristianismo, sob os roma­
nos, as catacumbas (sepulcros) eram o lugar dos alta­
res e da celebração dos mistérios da fé e da vida. E na 
história dos negros no Brasil, entre outros, foi o can­
domblé, cujos o ri xás, para despistarem os opressores 
cristãos, fizeram "convênio" com os santos católicos, 
o que serviu de refúgio. 

Por duas vezes o Programa de Assessoria à Pastoral 
(CEDI) reuniu pessoas de corações e cabeças envolvi­
dos em suas expressões próprias de fé para conversa­
rem com os irmãos do candomblé. A proposta que 
reunia pessoas tinha a ver com uma abordagem neces­
sária entre proscritos nos planos social e religioso. Os 
da iniciativa eram cristãos com a intenção de barafus­
tarem os meandros de sua fé que os leva a resistirem 
às expressões de uma sociedade adoecida e ensande­
cida, mas canonizada por um projeto neoliberal que, a 
partir do econômico, ·gangrena o social. Os do can­
domblé, religião de pobres, desempregados e, na 
maioria, de negros, todos eles alijados pelas razões 
econômicas e pelas religiões cristãs das maiorias, ex­
cluídos do mundo ecumênico (da casa). 

As diversas formas concretas do poder econômico 
e político associaram-se às do poder religioso das 
igrejas-mercados. E, por não serem grupo representa­
tivo de produção e de consumo, ou por alegações de 
terem parte com o diabo, eles e elas os alijam do con­
vívio normal e os enquadram entre os desclassifica­
dos. 

Pareceu àqueles que decidiram ampliar o diálogo 
ecumênico entre teologia cristã e cultura · negra que 

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N' 271 

uma das mais expressivas realidades de proscrição 
efetiva em nossa sociedade eram pais e mães-de-santo 
do candomblé. E vieram eles sentar-se à mesa com os 
demais. Para desabafar e para se ouvirem mútua e 
fraternalmente. 

Num painel (pastor batista, leigo católico, mãe-de­
santo) os velhos e suados refrãos alinhados com novas 
expectativas surgiram. Todos foram perguntando e 
contribuindo. Depois dois teólogos (católico e protes­
tante) mais unt ogã rebateram. Entre eles, a debater, 
outras vozes, pares uma vez, díspares, outra, foram 
dialogando. 

Esta reportagem recolhe falas, pedaços de falas, em 
quatro agrupamentos: antigos refrãos; os frutos da 
alienação; novas leituras; coincidências notáveis; e, 
por fim, uma retomada de todas as canseiras para fa­
zer mais caminho e não parar. 

DAS VELHAS LEITURAS ÀS NOVAS DESCOBERTAS 
1. Antigos refrãos 
O cristianismo tem-se esvaído numa leitura-consenso 
de séculos: "As verdades santas estão conosco e nos 
cultos afros estão práticas diabólicas" - diz. 

E ainda: "A cultura evangélica (evangélicos de mi­
gração; de missões; e pentecostais) é superior à cultu­
ra brasileira", considerada esta como o conjunto de 
viveres indígenas, católicos (ocidentais transplanta­
dos) inculturados e negros encravados numa terra es­
tranha e adversa, trazidos que foram nas galés. 

Por isso, ainda hoje, não se acredita numa proposta 
de aproximação, mas insiste-se em querer libertar os 
outros de uma sub-religião bárbara. 

O cristianismo (muito mais os protestantes) conti­
nua conversionista. Para eles a missão é a de converter 
os outros. É a lógica do espelho: tornar o outro à mi­
nha referência (Paulo Cezar). 

Compaixão e misericórdia são substituídas pela 
missão colonizadora pela proposta de uma fé, dizem, 
que os faça nossos iguais. 

Colonizar é o método enraizado no inconsciente 
das práticas religiosas mais fortes e mais ainda entre 
os grupos neopentecostais (pentecostalismo autôno­
mo ), que prometem libertar de todos os males, entre 
eles a "macumbaria". Neste neologismo estão incluí­
dos os cultos afro-brasileiros muito particularmente, 
embora, quando incluem ídolos, ajuntem orixás e san­
tos. E o catolicismo vai de roldão. 

19 



2. Frutos da alienação 
No diálogo que se inicia já se vão desfazendo aliena­
ções seculares. Particularmente os cristãos descobrem, 
de modo especial no candomblé, claras raízes evangé­
licas (aqui o vocábulo refere-se ao que há de universal 
nos evangelhos e que perpassa dezenas de outras ex­
pressões de fé não-cristãs). 

"Se uma religião tem que ter liturgia, sacrifício, 
doutrina e até hierarquia, então o candomblé é uma 
religião", declara a mãe-de-santo. "E a religião, se é 
religião, tem que ser uma busca da paz". 

Nas meras práticas litúrgicas não se tem conseguido 
unidade. Esta se encontra na aceitação comum. As re­
ligiões não se devem misturar. A gente se une por pen­
samentos comuns e pelo respeito mútuo. 

O candomblé abraçou a todos. Decidiu ser ecumê­
nico, para além da linhagem nagô. 

A força que abate/abateu o sentimento de escravi­
dão, que lhe resistiu bravamente foi capaz de gerar 
liberdade. 

Este é um momento de quebra de preconceitos de­
correntes do desconhecimento mútuo: uns sabem qua­
se nada dos outros, e, por medo, misturam os canais de 
comunicação. 

Neste diálogo, à medida que foram os cristãos des­
cobrindo e conhecendo a espiritualidade rica e bonita 
dos irmãos negros e de sua fé, eles, os cristãos, antes 
ignorantes, repetiam aquela expressão interiorana do 
Nordeste: "Ai, é?!" 

3. As novas leituras 
As descobertas se fizeram falas de irmãos e revelaram 
que a marginalização de cristãos e de candombleístas 
tinha dores comuns, esperanças e aspirações também 
comuns. Como: 

3.1 Dos cristãos (católicos e protestantes) 
Não há mais como considerar o candomblé uma práti­
ca demoníaca (eles nem crêem no demônio ), mas 
como uma expressão religiosa merecedora de todo o 
respeito. 

Músicas e símbolos afros já vão sendo assimilados 
nas práticas religiosas e litúrgicas. 

É momento de se pedir perdão pelas atitudes pre­
conceituosas que permearam e ainda permeiam mut~as 

de nossas práticas. É fato que, a partir dos anos de 
1970, começou a ser superada a fase apologética da 
guerra santa entre cristãos e não-cristãos e entre cató­
licos e não-católicos. 

Entre os testemunhos partilhados já se sabe que se 
estão introduzindo nos currículos de seminários disci­
plinas sobre as religiões afro-brasileiras. Entre os ca­
tólicos desenvolve-se o grup(\"União e Consciência 
Negra" com agentes da Pastoral Negra: "O que é ser 

20 

negro dentro do catolicismo?". Uma filha-de-santo 
chega a ser ministra da Eucaristia. Outra, mãe-de­
santo na umbanda, é coordenadora de CEBs em Santa 
Catarina. Caem os entraves. 

Leonardo Boff destaca (resumo nosso): Cada um 
tem uma experiência distinta de revelação. Tal diver­
sidade é para toda a vida; é importante manter a acen­
tuar as diferenças, porque é na diferença que vamos 
conhecer a Deus; não se pode continuar adepto da 
tese da supremacia dogmática. Cada experiência tem 
suas contribuições: para se conhecer melhor a expe­
riência do corpo há que procurar e cultivar as raízes 
africanas; para conhecer melhor a experiência sobre a 
Palavra de Deus há que se falar com protestantes. 

3.2 Dos grupos afros 
Antes éramos um grupo de negros e analfabetos, hoje 
acolhemos brancos e pessoas letradas. Se os negros 
antes tivessem podido estudar não precisariam hoje 
de antropólogos para conhecerem melhor a própria 
história -é mãe Stella quém fala. 

Atualmente vamos conseguindo esquecer se so­
mos negros ou brancos porque descobrimos que so­
mos irmãos. Por isso muitas vezes temos que dizer 
aos radicais da "Consciência Negra" que não se trata 
mais de uma guerra. É tempo de compreensão. 

A pior coisa do mundo é a divisão. Aquela mulher 
que servia na Igreja Católica e entrou em crise de 
consciência pessoal deve entregar todos os caminhos 
a O~um e prosseguir (da mesma testemunha). 

E preciso que nos despojemos de nossas vaidades, 
sejamos ateus, muçulmanos, evangélicos, católicos, a 
fim de trabalharmos juntos e desenvolvermos o res­
peito pela vida. 

Hoje o terreiro de candomblé é uma comunidade, 
na maioria, negra ainda. A especulação imobiliária 
urbana tem tentado desativar nossos terreiros. Mas 
quando um terreiro é destruído as pessoas ficam sem 
amparo econômico, material e espiritual. Nos terrei­
ros (cerca de dois mil só em Salvador) está a diferen­
ça entre a vida e a morte para muita gente. O terreiro 
é a possibilidade de ainda-vida (idéia de Ordep Serra). 

Candomblé é compromisso com o que é universal. 
Precisamos por isso unir todas as religiões universais 
e todos termos vergonha na cara. Temos que deixar o 
"meu universal", o "seu universal" de lado ... 

Outra prática é a de que o povo do candomblé está 
atendendo a pessoas, às quais os cristãos não alcan­
çam, pela prática do "comer juntos" (seria uma euca­
ristia afra?). 

No Axé Afonjá existe um trabalho lindo com crian­
ças onde elas aprendem sobre a dignidade humana. 

Na Casa Branca há mais subempregados do que 
empregados, e todos são levados a repartir o que têm 

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N9 271 



("tinham tudo em comum" - Livro dos Atos dos 
Apóstolos). A ialorixá mais antiga vende doces para 
ter o que repartir com os outros. E a mãe Menininha, 
tão famosa, morava numa casa com o telhado amea­
çando desabar. A prefeitura· é que mandou consertar. 

Cada um tendo a sua fé pode se ajuntar com outros 
em amor e pelo amor (mãe-de-santo). 

4. Colncldinclas notivels 
Coincidências e confluências surgiram daquilo que 
foi dito: propósitos comuns entre afro-religiosos e 
cristãos. Continuamos pinçando. 

É comuni a necessidade sentida por cristãos e can­
dombleístas de se entenderem e de se aproximarem. 
Daí o desejo de se reconciliarem. Levando-se em con­
ta a necessidade de diálogo, descarta-se trabalhar com 
os ritos, porque não há possibilidade nem necessidade 
de um ritual comum. Isso empobreceria ambas as ex­
periências. A unidade não nasce na celebração litúrgi­
ca, mas no amor. 

Os desafios da fome, da miséria, das divisões não 
são litúrgicos e se impõem à consciência religiosa de 
todos: "Se fugirmos, seremos cobrados por Jesus, por 
Oxóssi, por Buda, pelo nome que se dê" (Ordep Serra). 

A nossa realidade se configura como uma guerra 
civil e somos responsáveis pelas vítimas que ela faz. 
Eis por que o caminho do nosso encontro precisa ul­
trapassar as nossas tradições. 

Outra coisa a ser repensada é o conceito de missão. 
Até aqui temos -sido caudatórios da colonização impe­
rialista com suas diversas facetas, mas sempre impe­
rialista. Urge reconhecer que há experiências religio­
sas às quais Deus chega sempre antes dos missioná­
rios. Missão tem que ser, neste nosso tempo, autocon­
versão. O evangelho de Deus encontra-se em cada 
rosto de Deus que as outras experiências carregam. 
Na tradição dos franciscanos, missão centra-se no 
evangelho da fraternidade (falar do irmão Leonardo). 

Cabe-nos, pois, evangelizar o cristianismo. Como? 
Não é importante capturar os outros para algum orixá 
ou para Cristo. Importante é nos convertermos a nos­
sos irmãos. 

Temos que fazer do lugar religioso, cada vez mais, 
um centro de resistência a tudo o que é indigno. Pro­
pomos religiões universais que afirmam a dignidade 
humana. 

"Tenhamos o mesmo sentimento que houve em 
Cristo Jesus" (São Paulo). Uma decisão pela genero­
sidade deve ser o novo tempo apesar dos descami­
nhos. A humanidade foi criada para ser generosa. É a 
vida que está em jogo e não as nossas tradições. 

Há que se rever o sentido do vocábulo "religião" 
no seu verdadeiro sentido de "religação". Em seu 
stricto sensu é que tem sido usada a palavra. E por 

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N' 271 

isso separa e divide. No seu sentido fundante (lato 
sensu) podem construir-se caminhos de reencontro, 
de reconciliação, de amor. E José Bittencourt acres­
centa: Há um dado sociológico nas religiões que é 
reincorporar as pessoas socialmente. Reestruturar as 
pessoas desestruturadas. 

IMPOSSfvEL NÃO PROSSEGUIR 
A partir de confluências e de reencontros, foram pen­
sadas questões para o futuro que podem resumir-se 
como campos comuns. 

1. Tratamento e cuidado com a saúde pertencem às 
tradições do candomblé e dos cristãos. Com esse in­
tuito podem-se, em união, realizar pressões sobre os 
governos. 

2. A nossa comum indignação contra a imoralidade 
em todos os campos da atividade de nosso país deve 
unir-nos em ações conjuntas. 

3. Precisamos escrever isto que aqui falamos e dis­
cutimos. Textos que apresentem a realidade nagô. 
Ainda não existe uma produção séria do encontro do 
negro do Brasil com a sua história africana. Além 
disso podemos estabelecer entre nós vínculos de co­
municação. 

4. Produzir uma teologia negra a partir de uma her­
menêutica própria. Grupos como os Agentes da Pas­
toral Negra não fizeram isso. Seria esta a nossa origi­
nalidade a fim de derrubar preconceitos que os mes­
mos grupos até aqui não conseguiram derrubar. 

5. A teologia que estamos produzindo é a teologia 
da proscrição. Esta não pretende ser um modelo alter­
nativo à teologia da libertação, pelo contrário, faz-se 
necessário retomar os grandes princípios da teologia 
da libertação no plano da transgressão. 

6. Há uma dimensão ampla da questão religiosa de 
candomblé que é universal mesmo, generoso, acolhedor. 

7. Necessitamos reunir sociólogos, antropólogos, 
teólogos a fim de pensarmos juntos. 

8. Constituir uma rede de trabalho e de pesquisa 
sobre questões litúrgicas. No próximo evento poderia 
haver alguma celebração conjunta. 

9. Conquistar para as lideranças afras a categoria e 
as vantagens de ministros religiosos contra a lei de 
1979 que considera apenas os padres, os rabinos e os 
pastores das igrejas históricas. 

10. Numa espécie de carta de princípios, entre ou­
tras coisas, poder-se-ia trabalhar a questão da presen­
ça de elementos da natureza nos cultos cristãos, coisa 
até então inexistente. 

11. A questão do sincretismo religioso precisa ser 
derrubada. Isto é um processo longo. 

Mãe Stella resumiu num quase desabafo: "Pelo 
visto começamos com idéias e terminamos com 
ideais". 

21 



EVANGÉLICOS E CANDOMBLÉ: EM BUSCA 
DE UM RELACIONAMENTO RESPEITOSO 
Djalma Torres 

Historicamente, 
o relacionamento entre 
evangélicos e integrantes 
do candomblé tem sido 
marcado por preconceito 
e distanciamento. 
Entretanto, segundo o 
autor, há sinais concretos 
de uma aproximação entre 
os dois grupos, baseada 
no diálogo fraterno 
e respeitoso 

S empre que nos deparamos 
com qualquer questão que 

inclua o termo protestante ou 
evangélico, temos que explicar 
alguns aspectos importantes. No 
caso da teologia negra, e muito 
especialmente no do candomblé, 
podemos pinçar o termo a partir 
de três pontos diferentes. 

O primeiro diz respeito àquilo 
que chamamos de evangélicos de 
migração, os que chegaram ao 

Brasil no início do século passado 
sem um compromisso com o 
processo de evangelização ou de 
identificação com o País e sua 
cultura. 

O segundo grupo é o que 
chamamos de pentecostal, que 
inclui uma gama muito variada de 
igrejas -vai desde a Assembléia 
de Deus, que já tem uma 
trajetória histórica, até os novos 
grupos. Os mais antigos estão no 
Brasil desde o início do século. 
Todos já vêm desenvolvendo sua 
prática pastoral a partir de um 
processo de catequese baseado na 
expulsão de demônios e na 
conquista, para suas igrejas, 
desses fiéis endemoninhados ou 
com problemas. 

O terceiro grupo é o que 
chamamos de evangélicos de 
missão, vindos em sua maioria 
dos Estados Unidos a partir do 
final do século passado. A prática 
pastoral desse grupo consistiu na 
contestação aos católicos; 
também considerava demoníaco 
tudo o que vinha do candomblé. 
Mas é justamente a esse grupo 
que devemos as maiores 
iniciativas no campo ecumênico. 

PROTAGONISTAS DO DIÁLOGO INTER·REUGIOSO 
.• 

Durante o segundo seminário sobre Teologia e Cultura Negra, promovido pelo Programa de Asses­
soria à Pastoral do CEDI (14-15/8/93) no Rio de Janeiro, um fator foi marcante: o diálogo ecumê­
nico fraterno . Vindos de diversas tradições religiosas -católicos, evangélicos e adeptos do can­
domblé-, todos tiveram seu espaço de expressão respeitado e puderam refletir sobre a desafiadora 
temática. 

Entre os participantes, que incluíram cientista político, filósofo, pastor, frei dominicano, teólo­
go e biblista (equipe do Programa), destacam-se alguns convidados que, sob diferentes enfoques, 
deram uma contribuição positiva ao debate sob o ponto de vista da expressão de fé a que estão 
ligados: Leonardo Boff (teólogo católico); Ordep Serra (doutorando em Antropologia, estudioso 
da religião e cultura afro-brasileira); Maria Stella de Azevedo Santos, mãe Stella (mãe-de-santo do 
llê Ax.é Opô Afonjá/Salvador-BA -, uma das mais importantes autoridades do candomblé no 
Brasil); Cleofe de Oliveira Martins (advogada, Agbeni Xangô do llê Ax.é Opô Afonjá); Joaquim 
Beato (teólogo presbiteriano); Marcos Rodrigues da Silva (teólogo católico); Eduardo Spiler (dou­
torando em História); e Djalma Torres (mestrando em Teologia e pastor batista de Salvador/DA). 

22 

Portanto, o trabalho ecumênico 
entre os evangélicos pode ser 
caracterizado como entre grupos 
mais ou menos afins, como os 
pentecostais; entre grupos 
conservadores, fundamentalistas; 
entre grupos mais progressistas 
que incluem a Igreja Católica, e 
em nível muitíssimo limitado 
alguns líderes ou comunidades 
que, num esforço ecumênico, 
saem da relação entre 
protestantes e católicos e vão 
além disso. 

Outra observação importante é 
que já neste momento os 
chamados evangélicos têm uma 
preocupação com muitos aspectos 
da vida cotidiana, especialmente 
em termos políticos, econômicos, 
sociais. Já se vêem nas igrejas 
discussões sobre direitos 
humanos, homossexualismo, 
drogas, aids, índios, mulheres, 
terra, justiça, crianças, 
adolescentes. No entanto, quando 
se deparam com a questão do 
negro, eles fogem da discussão e 
do aprofundamento, porque esse 
tema reclama outras abordagens. 

Perceber como os evangélicos 
têm agido em relação ao negro é 
outro aspecto relevante a ser 
abordado. Há relatórios, cartas e 
publicações de líderes do século 
passado que exaltam o 
comportamento do Brasil em 
relação às diversas questões 
sociais. Por exemplo, sobre o 
negro se diz que não há mais 
escravidão, mas liberdade racial. 
Há relatórios de missionários 
batistas dirigidos às Juntas Gerais 
nos Estados Unidos que exaltam 
essa situação. 

Preconceitos e omissão. Na 
minha maneira de olhar os fatos, 

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N1 271 



tem havido preconceitos por parte 
das igrejas evangélicas. 
Menciono quatro aspectos que 
considero relevantes: 

Em primeiro lugar, há uma 
atitude pretensiosa de supremacia 
cultural e religiosa em detrimento 
dos valores culturais brasileiros. 
Como evangélicos, chegamos 
com um evangelho e uma cultura 
superiores para converter o povo 
de uma religião bárbara e 
demoníaca. 

Em segundo lugar tem havido 
também uma alienação em 
relação às questões sociais 
br;tsileiras. De acordo com uma 
tese de mestrado de um candidato 
da Universidade Federal da 
Bahia, os primeiros 50 anos da 
história dos batistas no Brasil 
mostraram que esse grupo sempre 
esteve alheio, no sentido de . 
intervenção, às questões sociais. 
Segundo a tese, a realidade atual 
não é diferente: o autor cita 
um recorte do jornal "A 
Tarde", de Salvador, 
segundo o qual um padre 
foi expulso do Brasil, e a 
Igreja Batista enviou 
telegrama ao governo 
parabenizando-o pela 
atitude tomada. É dever do 
cristão prestar obediência 
às autoridades constituídas, 
justificava a igreja, insurgindo-se 
contra essa situação. Isso prova 
que para os batistas a situação 
não mudou. 

Esse é exatamente o terceiro 
ponto que considero importante: 
a tendência para a submissão às 
autoridades constituídas. Quando 
falamos de evangélicos, sempre é 
necessário particularizar algumas 
denominações, porque a forma de 
governo difere entre elas. No 
caso dos batistas, há uma 
propalada democracia da igreja 
local que lhe dá uma autonómia 
para se autogovemar. Isso em 
teoria, porque na minha 
experiência de batista, trata-se de 

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N' 271 

uma forma de fugir a um 
compromisso com a sociedade. 
Quando uma situação grave 
surge, o grupo se exime de 
qualquer pronunciamento em ' 
nome da denominação, porque 
cada igreja é autônoma, 
independente. 

Finalmente, o quarto ponto é o 
conceito e a prática de missão e 
de evangelização, que busca 
converter o católico, o não-crente 
para a igreja evangélica. 

Sinais de esperança. Graças a 
Deus a situação não fica tão ruim 
quanto parece porque existem 
algumas experiências concretas 
de relacionamento ecumênico 
entre os evangélicos, as quais vão 
além do relacionamento com a 
Igreja Católica -o que já é um 
avanço muito grande - e 
chegam até o candomblé. Entre 
essas experiências que me são 

muito 
particulares, 
destaco algumas. 

Sinto, 
primeiramente, 
que há uma 
atitude de 
respeito com o 
candomblé por 
parte de líderes 

evangélicos. Não há mais a 
tendência de considerá-lo uma 
prática demoníaca, mas uma 
expressão religiosa que merece 
respeito. 

Em segundo lugar, há uma 
abertura ecumênica de poucas 
igrejas e entidades para a 
inclusão de músicas e símbolos 
afros em suas liturgias. 

O terceiro ponto é a coragem 
de poucas igrejas evangélicas e 
entidades para a discussão desse 
relacionamento ecumênico, o que 
era há algum tempo assunto 
proibido. Outro aspecto diz 
respeito aos 500 anos de 
colonização na América Latina. 
Os debates em tomo dessa 

questão despertaram o interesse 
para a participação dos 
evangélicos nas discussões, que 
chegaram até a abordagem dos 
negros e das religiões afras. 

A realização de reuniões 
especiais em função de 
problemas graves no País ou fora 
dele tem possibilitado 
celebrações ecumênicas 
inter-religiosas em diversas 
partes do Brasil. 

Destaco ainda o surgimento de 
diversos movimentos para a 
valorização do negro, com a 
participação de evangélicos. Aqui 
os Agentes de Pastoral Negros 
(APNs), os movimentos de 
mulheres negras e outros têm 
contado, em menor ou maior 
proporção, com um contingente 
evangélico. 

Foi positivo também o ato de 
inauguração da Praça de Oxum, 
em Salvador (mês de junho), em 
que estavam reunidos 
evangélicos, católicos, caciques 
indígenas e, naturalmente, grande 
contingente de várias nações do 
candomblé. Foi uma solenidade 
muitíssimo emocionante e rica 
para todos nós. 

Destaque-se até mesmo o fato 
de que, na Bahia - não sei se em 
outras partes do Brasil -, em 
1988, houve um encontro sobre 
teologia cristã e religiões 
afro-latino-americanas e 
caribenhas. Foi um seminário 
extremamente positivo porque o 
pessoal do candomblé nos 
provocou assim: "Quando vocês 
nos chamam para uma reunião 
como essa, se colocam em uma 
posição de superioridade. A 
teologia cristã é boa e nós não 
valemos nada. Se tivermos que 
manter um diálogo, temos que 
caminhar num mesmo pé de 
igualdade". Nesse seminário 
houve mais levantamento de 
questões do que decisões. 

O penúltimo ponto que 
destaco é que, em Salvador, foi 

23 



organizada, há um ano e meio, 
por um pastor negro 
presbiteriano, a Igreja da 
Revelação Ancestral. É uma 
igreja evangélica como outra 
qualquer, só que com muita 
ênfase na ancestralidade. Eles 
consideram que criaram uma rota 
de colisão com a Teologia da 
Libertação, porque esta dá muita 
ênfase à questão do oprimido . 
mas, para eles, o oprimido é o 
negro. Segundo eles, a Teologia 
da Libertação deveria 
particularizar, em vez de 
generalizar o tratamento. Além 
disso, defendem que a 
ancestralidade é um patrimônio 
da humanidade, e não apenas se 
restringe ao candomblé. 

Finalmente, temos a criação 
do Instituto Teológico da Bahia. 
Trata-se de um seminário 
diferente dos demais, pois é 
ecumênico entre cristãos, não 
tem dono. Em seu currículo há 
disciplina de religiões 
afro-brasileiras. Embora haja 
mais progressistas entre os 
alunos, há uma grande 
diversidade, e até grupos 
pentecostais. 

Gostaria de levantar algumas 
questões bastante difíceis nesse 
relacionamento entre os 
evangélicos e o candomblé: o 
êxtase; o culto dos ancestrais; a 
intermediação dos orixás; e o 
conceito e a prática de missão e 
de evangelização. Thdo isso vai 
ter que ser trabalhado por um 
longo período. 

Relacionamento respeitoso. 
A eclosão da cultura negra, com 
todos os seus valores, tem 
desmistificado o aspecto da 
demonização, na visão dos 
evangélicos. Pouco a pouco 
incluímos em nossas canções 
elementos dessa cultura e nos 
damos conta de que tempos atrás 
isso era considerado demoníaco. 

24 

Acredito também que há uma 
tendência de tomada de 
consciência do candomblé como 
expressão religiosa universal e 
não mais diabólica. Estamos 
dando os primeiros passos na 
direção de um relacionamento 
respeitoso e fraternal com o 
candomblé, o que deve ser 
compreendido em função da 
nossa cultura religiosa 
comportada e cultivada durante 
mais de cem anos. 

Por fim, considero que, por 
uma questão de sinceridade, 
honestidade e humildade, nós 
deveríamos pedir perdão aos 
negros e aos do candomblé pelo 
comportamento preconceituoso 
que temos tido nestes mais de 
cem anos. 

Encerro minhas palavras com 
o prefácio de Leonardo Boff ao 
livro "Manual dos Inquisidores", 
que é tão interessante e oportuno 
que poderia ser aplicado aos 
evangélicos: "Ao se terminar a 
leitura do 'Manual dos 
Inquisidores' a primeira reação é 
de perplexidade e de espanto. 
Como é possível tanta 
desumanidade dentro do 
cristianismo em nome do 
cristianismo? Os sonhos originais 
da proposta cristã são de 
ilimitada generosidade. Deus é 
pai com características de mãe. 
Todos são filhos e filhas de Deus. 
O Verbo ilumina cada pessoa que 
vem a este mundo. A redenção 
resgata toda a humanidade. E o 
arco-íris da benevolência divina 
cobre todas as cabeças e o 
universo inteiro. Como se passa 
desse sonho para o pesadelo da 
inquisição?". 

Djalma Torres é pastor da Igreja Batista 
Nazaré (Salvador/BA). 
Depoimento apresentado no seminário sobre 
Teologia e Cultura Negra, promovido pelo 
Programa de Assessoria à Pastoral do CEDI 
(agosto/92). 

"ACIMA 
DE TUDO, 
SOMOS 
TODOS 

,.. 

IRMAOS" 
Maria Stella de Azevedo Santos 

A perseguição ao 
candomblé vem desde a 
escravidão. Pouco a 
pouco, porém, a religião 
vem sendo reconhecida e 
aceita. O segredo, 
segundo a autora, é o 
respeito mútuo entre as 
religiões 

Toda religião deve ter a liturgia, 
o sacrifício e a doutrina. Está 

provado que o candomblé é uma 
religião porque tem todos esses 
elementos. O candomblé foi 
relegado como o resquício da 
escravidão. A crença do 
candomblé é ligada a pessoas que 
não têm condições de pensar, 
seres inferiores - pessoas 
menores, negros e escravos. 
Assim, para poderem viver a sua 
fé, utilizaram o sincretismo. Para 
fazerem suas louvações, 
escondiam os altares dos orixás 
atrás dos santos. A religião foi 
justamente a maior forma de 
resistência para o negro. 

A idéia de o candomblé ser de 
negros veio porque a religião foi 
trazida pelos escravos e foi uma 
forma de resistência desse grupo. 
Com o tempo, as pessoas 
passaram a perceber que o 

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N1 271 



candomblé não era uma religião 
apenas de negros, e começaram a 
participar. Da mesma forma que a 

. Igreja Católica hoje não é uma 
religião de brancos, o candomblé 
não é uma religião de negros. 
Como disse certa vez, para os 
orixás não existem fronteiras, 
nem a religião tem nacionalidade. 
Religião é algo do alto para nós, 
e cada um faz a sua cor, a sua 
crença. 

Reconhecimento e aceitação do 
candomblé. A religião do 
candomblé está passando por um 
processo de reconhecimento e de 
respeito. Quem é do candomblé 
não tem mais vergonha de se 
identificar como tal. Eu mesma 
era uma católica muito fervorosa 
até ser chamada para o 
candomblé. Conciliei por um 
determinado tempo o catolicismo 
e o candomblé, e poderia ter 
continuado assim não fosse a 
repressão da Igreja Católica 
naquela época. Não era possível 
entrar na igreja com os trajes de 
baiana. Se os padres soubessem 
que se freqüentava o candomblé, 
diziam que se acendia uma vela a 
Deus e outra ao diabo ... Não sei 
porque associavam o candomblé 
ao diabo, nem no diabo a gente 

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N9 271 

acredita ... O candomblé era, pois, 
relegado à terceira categoria. 

Hoje, porém, com muito 
esforço, o candomblé não é mais 
uma religião só de negros, mas 
de todos. Os brancos até fazem 
questão de dizer que são do 
candomblé, e que cada um tem 
seus orixás. Com o tempo, o 
próprio povo do candomblé se 
alfabetizou -porque um dos 
fatores que nos relegou à terceira 

classe foi o analfabetismo, sem 
falar na caracterização de que os 
pertencentes ao candomblé eram 
pobres e negros, lavadeiras de 
roupa, babás, cozinheiras, etc. 

Se o negro tivesse condição, 
naquela época, de freqüentar a 
escola e desenvolver sua 
inteligência, não iria aprender 
sua própria história pela boca dos 
antropólogos. 

O esforço que fazemos agora é 
de que cada um se conscientize 
de sua cor e de que se esqueça, 
no dia-a-dia, que somos brancos, 
negros, etc. Acima de tudo, 
somos irmãos. 

Respeito mútuo. Para se 
demonstrar que é bom, não é 
necessário agredir o outro. 
Dentro do conceito 

discriminador, estou totalmente 
inserida, porque sou negra, 
mulher e do candomblé. Mas se 
eu ficar pensando sempre nisso, 
na realidade eu mesma estou 
dando ênfase à discriminação. A 
gente deve colocar na cabeça a 
nossa competência e mostrar o 
potencial que tem. Pelo fato de 
ser mulher ou negra, não vou 
deixar de ser inteligente ou 
sensível. 

Portanto, o que temos que 
fazer é estabelecei' uma posição 
séria: em qualquer coisa na qual 
se envolva, tem-se que fazer o 
melhor, há que se fazer dentro de 
uma linha na qual se mostre 
respeito e que a nossa capacidade 
seja reconhecida. Acho que isso é 
uma forma de superar o 
preconceito. 

Creio que deve haver um 
respeito mútuo, respeito ao 
irmão. Pode-se trabalhar junto na 
mesma causa, e cada um com seu 
ideal de crença. Ajudar o irmão é 
outro ideal, mas os dois 
impulsionados pelo amor e pela 
integração. Essa é a melhor 
forma de se estar junto. 

Finalmente, temos que 
começar a fazer um trabalho 
ecumênico, porque assim cada 
um mostra como é, a gente se 
entende, ou não se entende, e 
entra nos eixos. Devemos 
lembrar que somos todos iguais e 
irmãos. A convivência ecumênica 
é isto: eu posso ir a uma missa, 
mas as religiões não se misturam. 
A gente se une por pensamento e 
respeito mútuo. 

Acredito que podemos juntar 
nossos esforços como teólogos, 
sociólogos, antropólogos, etc. e 
estabelecermos as bases das 
quais vamos partir. 

Maria Stella de Azevedo Santos é mãe­
de-santo do llê Axé Opô Afonjá (Salva­
dor/BA) .Depoimento apresentado no 
seminário sobre Teologia e Cultura Negra, 
promovido pelo Programa de Assessoria à 
Pastoral do CEDI (agosto/93). 

25 



CULTURA E RELIGIOSIDADE NEGRA 
NA IGREJA CATÓLICA 
Marcos Rodrigues 

Por meio de um traçado 
histórico, o autor 
perpassa aspectos 
importantes na análise da 
teologia e cultura 
negra, como 
religiosidade 
popular, 
sincretismo, 
diversidade, entre 
outros 

G ostaria de fazer um traçado 
histórico para entender como 

a questão do negro entra na 
conjuntura eclesial católica nos 
últimos vinte e cinco anos -já 
que não é uma coisa presente 
dentro desse espaço que estamos 
levantando agora. 

Primeiramente, é importante 
destacar que não fomos nós que 
iniciamos o debate. Aí tem muito 
da voz de dom Boaventura 
Kloppenburg que, nos anos de 
1950 e 1960, levanta a polêmica. 
Através da revista REB, discute 
questões relacionadas à umbanda 
e ao espiritismo. Não vem 
tratando a questão negra, mas 
polemiza, de fato, a partir do 
nosso povo, o negro, enquanto 
este, por trás de uma capa cristã, 
faz algumas experiências 
demoníacas ou 
pseudodemoníacas. 

Seus textos apresentam uma 
linguagem apologética, tentando 
legitimar que este é apenas um 
deslize de fé, um problema 
psicológico, patológico; se se 

26 

fizer uma reconversão desse 
sujeito à Igreja, ele superará o 
problema do espiritismo e da 
umbanda. 

Portanto, Kloppenburg levanta 
alguns aspectos que já trazem o 
negro e as questões a ele 
relacionadas para dentro da 

igreja. A forma de 
comunicação não é 
a mais correta, ao 
contrário, gera 
mais preconceito e 
legitima as 
tendências 
conservadoras da 
igreja. 

Religiosidade e sincretismo. 
Nos anos de 1960/1970 vamos 
ter outro discurso interessante a 
destacar, que é o da religiosidade 
popular e o do sincretismo 
religioso. Supera-se a polêmica 
da questão apologética e passa-se 
a ver a prática dos povos dos 
terreiros e das comunidades de 
umbanda como um lugar 
sincrético. O que há é a presença 
de santos católicos, e portanto, 
trata-se de um sincretismo 
religioso. 

Nessa área, algumas vozes na 
Igreja Católica vão ser 
especialistas. Uma delas é 
Raimundo Cintra, dominicano 
famoso que fez um estudo muito 
aprofundado sobre isso. Ele 
trabalhou no eixo Rio-São 
Paulo-Bahia, e nos seus artigos e 
escritos afirma que as religiões 
afro-brasileiras, principalmente a 
umbanda - ao candomblé ele dá 
uma tonalidade de mais respeito, 
não aprofunda porque há uma 
dificuldade de percetier o 
sincretismo -, são sincréticas. 
Raimundo Cintra afirma que é 

possível haver uma religiosidade 
desse povo mais simples da 
igreja, com uma fé ainda primária 
e que se sincretiza com as 
relações das divindades 
ancestrais. 

Outra pessoa que trata a 
questão da religiosidade tentando 
ouvir mais a voz do episcopado é 
Alberto Antoniazzi. Em seus 
estudos, tenta desenvolver, no 
confronto com o Vaticano II, o 
Concílio de Medellín e o 
episcopado latino-americano com 
alguns pressupostos da Teologia 
da Libertação, uma visão mais 
antropológica e religiosa. 

Essas escolas revelam-se 
importantes para nós, porque são 
esses textos os que lemos e 
somos alimentados por essas 
pessoas. Quando estamos falando 
da questão negra no movimento 
católico·, há pouco material e o 
que tem é baseado em 
pressupostos muito determinados. 

Já nos anos de 1980/ 1990, a 
flor desabrocha com perspectivas 
bastante diferentes. Temos uma 
Teologia da Libertação mais 
aprimorada no sentido de sair do 
eixo dos pobres para atingir o 
eixo da cultura, do gênero -
questões mais específicas. A 
presença do negro surge com 
muito mais intensidade no 
documento de Puebla. 

Quando o episcopado se reúne 
no México (Puebla), já tem 
relidos alguns resultados desse 
confronto religiosidade popular x 
sincretismo, e impulsionados 
com práticas populares mais 
presentes. Aparecem, então, três 
vertentes na Igreja Católica, no 
Brasil, que vão impulsionar tal 
processo. Uma delas é a Linha 

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N' 271 



Missionária da CNBB (Linha 2), 
chamada Dimensão Missionária. 

Essa linha, que teve em dom 
Sinésio Bohn um de seus 
impulsionadores, dá o primeiro 
passo nesse processo, quando 
recebe os documentos de Puebla 
e estimula um encontro em 
janeiro de 1980. Tal reunião foi 
polêmica porque havia, entre as 
vinte pessoas, apenas dois 
negros. A partir dela foi realizado 
outro encontro com os agentes de 
pastoral negros, em que a 
temática foi discutir o que se 
teria a dizer à igreja se ela até 
então não dava qualquer espaço 
para algum tipo de expressão por 
parte dos negros. Nessa época foi 
criado o Movimento de 
Consciência Negra em Brasília. 
Houve um encontro entre aqueles 
que estudavam a religiosidade 
popular e os que se encontravam 
no movimento negro, muito 
estimulados pelos movimentos 
sociais e eclesial a buscarem sua 
própria identidade de negros e 
negras. Foi um momento 
marcante, em que as mulheres se 
encontravam como negras, os 
homens se reencontrando, enfim, 
superando-se aquela fase do 
negro e do branco. Ser preto não 
é mais um valor de identidade, 
mas um valor político e social. 
Há uma assimilação desses 
códigos na consciência das 
pessoas. 

Isso reverte também no mundo 
religioso, em que, nesse 
momento, surge uma nova força. 
Os agentes de pastoral católicos 
percebem que há necessidade de 
se abrir uma janela para se 
discutir, em encontro de 
liderança pastoral, catequista, 
religioso, padre, seminarista, etc., 
o que é ser negro nessa igreja que 
diz que o negro é importante. 
Aparecem, então, alguns aspectos 
importantes. 

O primeiro é o valor: 
começam a ter valor em si 

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N' 271 

mesmos. Isso é muito sofrido, as 
pessoas vão ter que recontar sua 
. história, as discriminações que 
vivem dentro das instituições 
católicas, até hoje não superadas. 

Outro fato é a aproximação à 
questão negra e sua experiência 
de fé -na realidade, uma 
reaproximação. Até então o 
elemento fundante era a 
catequese; de repente se percebe 
que há uma linhagem, uma 
tradição negra na fann1ia; a 
pessoa é católica mas a tataravó 
não tinha necessariamente que 
ser, ela era escrava, e vinha de 
uma região africana. Começa-se 
a buscar isso. O conceito de 
ancestralidade não entra a partir 
do terreiro mas a partir da 
fann1ia. A ancestralidade começa 
por aí e depois, logicamente, está 
num código e depois, sem dúvida 
nenhuma, chega até o terreiro. 

Esse é o grande dilema de 
hoje: entre os agentes de pastoral 
negros há uma mística. Eis 
porque vamos encontrar 
comunidades negras inseridas, 
em que teólogos e teólogas estão 
iniciando como filho e filha de 
terreiro (São João de Meriti). 
Temos todo esse resgate e retomo 
às origens. O dilema - o qual 
estamos acompanhando e que 
não tem respostas -é: deixar a 
Igreja Católica ou conviver com 
essas duas realidades. 

Estamos começando a 
história - há apenas dez 
anos de caminhada. Por 
isso não existe nada de 
substancial que permita 
dizer que há uma teologia 
negra. Seria ousadia dizer 
tal coisa. Existe um 
encontro muito rico, 
potencialmente muito 
assustador para a hierarquia. Por 
outro lado, destacava-se dessa 
massa negra que se dizia católica 
apostólica romana. Hoje já não se 
pode dizer isso: eles são católicos 
apostólicos mas não 

necessariamente romanos. É 
muito comum os agentes negros 
se identificarem como católicos e 
filhos de Xangô, por exemplo. 
Isso, de uma forma muito 
respeitosa. 

Em segundo lugar, gostaria de 
dar dois exemplos que mostram 
com clareza esse confronto. O 
primeiro é sobre a minha 
comadre. Ela mora no Morro da 
Caixa D'água em Florianópolis, 
um dos mais antigos da ilha, 
aonde chegaram as primeiras 
levas de escravos na Ilha do 
Desterro. Ela é ministra 
extraordinária da Eucaristia da 
Igreja Católica. 

Nos últimos cinco anos, ela 
jogou os búzios, que mostraram 
que ela tinha que voltar para o 
terreiro e retomar às obrigações 
que não foram cumpridas. E ela 
fez isso. Entretanto, ao se 
jogarem os búzios no terreiro, foi 
mostrado que ela deveria 
continuar como ministra 
extraordinária da Eucaristia. Para 
complicar ainda mais, o padre da 
comunidade odiava esse tipo de 
coisa. Ela entrou em pane, 
porque vai para o terreiro mas 
não quer sair da Igreja Católica. 
Ela me procurou para pedir 
ajuda. Eu falei-lhe que se o santo 
dela disse para que não deixasse 
a Igreja Católica - porque tinha 
uma missão a cumprir lá -, ela 

deveria continuar 
na igreja, sem se 
importar com o 
padre. "Você tem 
essa obrigação de 
cumprir a tarefa 
na igreja, não 
porque o padre 
mandou, mas 
porque está em 

sua ancestralidade", disse-lhe. 
A partir desse momento, 

depois que ela superou a 
angústia, passou por um processo 
de revisão do que é fazer pastoral 
na igreja. O interessante é que a 

27 



comunidade sabe e legitima, 
enquanto a hierarquia não, 
porque se não desmobiliza. 

O outro exemplo é de uma 
senhora, moradora no Morro do 
Mocotó, que é mãe-de-santo na 
Umbanda. Ela foi, durante seis 
anos, coordenadora na 
Arquidiocese de Florianópolis 
das Comunidades Eclesiais de 
Base, e mãe-de-santo na 
Umbanda. Ela recebe a Preta 
Velha Tia Maria, mas o arcebispo 
nunca ficou sabendo e nem pode, 
se não ela perde esse cargo de 
coordenadora. 

Também uma questão 
interessante é a postura do 
episcopado diante dos dez anos 
de movimento negro na Igreja 
Católica. Há uma linha dentro do 
episcopado que vem, de uma 
forma truculenta e radical, 
recuperar as definições do 
Concílio Vaticano II, em especial 
de um documento que fala 
sobre o ecumenismo. Há 
uma tendência forte de que 
aí está a definição de 
ecumenismo, ou seja, o 
diálogo com as religiões, 
as experiências comuns 
entre as igrejas históricas, 
o diálogo com 
muçulmanos e judeus. Mas 
não se trabalha com o diferente, 
ou seja, os nossos ancestrais­
negros, indígenas. Esse tipo de 
diálogo não aparece no 
documento, pois esses grupos 
não constituem experiência 
religiosa, de fé. 

Outro grupo, mais marcado 
pela experiência dialética da 
Teologia da Libertação, está mais 
aberto ao diferente. Desse grupo 
fazem parte dom Casaldáliga, 
dom Tomás Balduíno, dom José 
Maria Pires, dom Aparecido, 
entre outros. São homens que, a 
partir do episcopado, percebem 
que há uma experiência de fé do 
outro lado e querem entender 
isso, pensando como bispos. 

28 

Porém, eles trabalham com três 
vertentes interessantes. 

Em primeiro lugar, esse 
movimento constitui um diálogo 
inter-religioso, e isso não é 
possível de se superar. Em 
segundo, tal movimento pode ir 
·até a experiência celebrativa, 
desde que não haja rito. No 
fundo, existe na consciência 
deles um limite não reconhecido 
da prepotência do poder, e o 
poder está marcado pela tradição. 
E em terceiro, a tradição 
dogmática- quem detém o dado 
revelado é a tradição cristã. Não 
existe revelação na 
ancestralidade. Trata-se de um 
conceito muito dogmático do que 
é teologia. 

Finalmente apresento um 
aspecto que considero 
importante. As CEBs fizeram um 
barulho muito grande 
recentemente e vêm produzindo 

uma turbulência 
dentro da Igreja 
Católica - e das 
igrejas 
evangélicas 
também. De 
repente surgiu um 
novo nome­
macroecumenismo. 
Sempre se criam 

novas terminologias para tentar 
explicar questões de fundo. Isso 
traz-nos uma questão: o VIII 
lntereclesial de CEBs (Santa 
Maria) foi o momento da 
explosão da bomba. Não se trata 
de uma bomba produzida pelo 
pessoal dos terreiros, nem pelos 
evangélicos, nem pela Igreja 
Católica, mas pelo cotidiano das 
nossas relações. Parece-me que a 
gente precisa trabalhar com essa 
diversidade. 

Conviver com a diversidade. 
Finalmente, creio que existem 
algumas questões que devemos 
acentuar. A primeira delas é que 
não é possível trabalhar e 

legitimar a tese da unidade e dos 
ritos entre as religiões e os ritos 
afros. Existe a grande tendência 
de se criar unidade no rito. Isso é 
um empobrecimento de nossa 
consciência religiosa e não existe 
a possibilidade, porque existe 
outra compreensão das relações 
com a divindade, do que é Deus, 
porque Deus existe. Não é 
possível dizer que uma 
compreensão é melhor ou pior do 
que outra. Cada um recebeu uma 
revelação diferente e deve-se 
conservar isso. Aí está o grande 
valor do encontro, da 
diversidade. Se as experiências 
fossem algo comum, não haveria 
necessidade de se fortalecerem 
algumas tendências, tanto da 
parte dos terreiros como das 
igrejas históricas. 

A outra questão importante é 
manter e acentuar diferenças, 
para a riqueza da produção do 
conhecimento. 

Finalmente não podemos 
aderir à tese da hegemonia da 
tradição dogmática. Se a gente 
quer que esse encontro nosso 
busque temáticas, uma delas é a 
questão dos pressupostos do 
dogma. Estamos entrando no 
século XXI e muitos dogmas 
estão indo por água abaixo. Não 
é o caso de mexer com o dogma 
da fé, mas nas relações com o 
dogma - na moral, na ética, na 
espiritualidade. Nós, católicos, 
estamos muito restritos aos 
retiros espirituais. Hoje estão 
mais em questão os retiros 
ecológicos, o encontro com Deus 
nas questões mais comuns da 
vida, da saúde. Existem, 
portanto, outros desafios que se 
estão apresentando. 

Marcos Rodrigues é teólogo católico e as­
sessor da Comissão Pastoral da Terra em 
Santa Catarina. 
Depoimento apresentado no seminário so­
bre Teologia e Cultura Negra, promovido 
pelo Programa de Assessoria à Pastoral do 
CEDI (agosto/93). 

ENCARTE DE TEMPO E PRESENÇA N' 271 



~ESENHA 
CULTURA E HISTÓRIA NACIONAL 
Ronaldo Pereira de Jesus 

DIALÉTICA DA COLONIZAÇÃO 
Alfredo Bosi 
São Paulo, Companhia das Letras, 1992 
404 páginas 

E sta coletânea de ensaios, resul­
tado de reflexões desenvolvi­

das nos cursos de Literatura Brasi­
leira ministrados por Alfredo Bosi 
desde 1970 na Universidade de 
São Paulo, coloca-se indiscutivel­
mente entre os monumentais traba-

lhos acadêmicos 
que aspiram à sínte­
se da história nacio­
nal. Assim como 
Caio Prado Júnior, 
Celso Furtado, Sér­
gio Buarque de Ho­
landa, Jacob Goren­
der e outros, Bosi 

· enfrenta com suces­
so a tarefa de ava­
liar o peso históri­
co, sobretudo nega­
tivo, de nossa he­
rança colonial, cuja 
superação parece 

indispensável à construção atual 
de um país moderno, independente 
e civilizado. 

Para reconstruir a história do 
Brasil, o autor adentra a sociedade 
colonial e os séculos XIX e XX por 
meio das idéias e dos textos literá­
rios, usando-os como ponto de par­
tida para a análise das relações so­
ciais extremamente complexas e 
da realidade dialética em que fo­
ram produzidos. Isso representa, 
de início, uma crítica metodológi­
ca às análises literárias simplistas e 
excessivamente lineares da reali­
dade material em que as obras fo­
ram produzidas, e também uma crí­
tica às análises estruturais-formais 
de textos fora de seus contextos. 

Desse modo, por exemplo, o es­
tudo sobre o padre José de Anchie­
ta revela a contradição estrutural a 
que estava subordinado o primeiro 
intelectual cristão brasileiro em 
sua missão colonizadora, levado 
pela fatalidade dramática que divi­
diu sua fala em dois códigos distin­
tos: um para uso próprio e entre os 
pares, e outro "para uso do povo" 
(os índios). Como resultado, longe 
das pré-condições históricas indis­
pensáveis a sua pureza e coerência, 
o universalismo cristão dividiu-se 
na Colônia conforme seu público, 
tornando-se mais contraditório 
quanto mais o cristianismo se en­
volvia com os setores sociais e po­
líticos das elites dominantes. 

Mais adiante, no final do século 
XVII e início do século XVIII ra­
cionalista, definiu-se o primado da 
lógica mercantil sobre a Colônia. 
No discurso de Antonil (nosso pri­
meiro economista) desfez-se tam­
bém "o sonho salvífico e ecumêni­
co desejoso não só dos braços mas 
das almas dos novos gentios". No 
século XIX, observou-se a articu­
lação entre a prática liberal e o re­
gime escravista: desde a lógica da 
construção do Brasil como Estado 
autônomo -dentro do ideá rio po­
lítico conservador capaz de garan­
tir a propriedade fundiária escrava 
"até seu limite possível" -, até o 
"novo liberalismo" (pós-1868) re­
formista e pragmático dos fazendei­
ros de café do Novo Oeste Paulista. 

No limiar deste século, as pala­
vras de Castro Alves revelavam o 
contraste fundamental indisfarçá­
vel de nossa sociedade excludente: 
a incapacidade de incorporar os 
ex-escravos ao universo da cidada­
nia. A análise histórica encerra-se 
com a reflexão sobre os ideais po­
sitivistas da Primeira República 
como sustentáculos ideológicos 
intrínsecos à modernização econô­
mica promovida por um Estado 

centralizador que culminaria em 
Vargas. 

O eixo central de Dia/ética da 
Colonização é o conceito de cultu­
ra. Logo no primeiro ensaio, Bosi 
explora a origem comum das pala­
vras "cultura", "culto" e "coloniza­
ção", que derivam do verbo latino 
"colo". A partir daí, discorre sobre 
a contradição básica entre o siste­
ma agromercantil, perfeitamente 
integrado à economia européia, e 
uma "condição doméstica tradicio­
nal" marcadamente arcaica. A co­
lonização surge, então, como luta 
material e cultural. 

Bosi ressalta ainda o valor posi­
tivo dos componentes da cultura 
popular como resultado da acultu­
ração e do entrelaçamento entre 
expressões primitivas e arcaicas 
(materiais e espirituais) existentes 
à margem ou em delicado contato 
com os códigos letrados. São " for­
mas significantes cujo sentido co­
mum é o culto, a devoção" e, prin­
cipalmente, a capacidade de resis­
tir à Iogica destrutiva, tanto colo­
nialista quanto capitalista. 

Segundo Roberto Schwarz, a ló­
gica da síntese histórica feita por 
Alfredo Bosi sustenta-se na " rea­
firmação do universalismo cristão 
nas condições da América Latina 
de hoje, de olhos postos no espaço 
social que o outro universalismo, o 
do capital e da cidadania, parece 
incapaz de preencher". 

Concordemos ou não com Al­
fredo Bosi, é preciso saudar sua 
brilhante tentativa de refletir racio­
nalmente sobre a totalidade histó­
rica de nossa formação econômi­
co-social, como condição funda­
mental para que possamos trans­
formá-Ia. 

Ronaldo Pereira de Jesus é mestre em 
História Social Moderna e Contemporânea 
pela Universidade Federal Fluminense, e 
trabalha no CEDI. 

TEMPO E PRESENÇA 51 




