
te
m

po
 e

p r e s e n ç a
pubticação mensa) do CEDI 
número 188
novembro/dezembro de 1983

NÃO PASSARÃO!

H #  l í
Este selo representa o nosso 
protesto contra a intervenção 
militar na Nicarágua

NATAL
SINAIS

DE ESPERANÇA



Cadernos do CEM 11

*EÕESeGAR)MPE)ROS terra etrabatho no,

UBERTAÇÃO
ux à re

0  pape) das igrejas como espaço de resistência, 
de mobiüzação e de sustentação do povo, a partir 
das exigências do Evangetho.

As diferentes expressões de 
luta popular, historicamente, 
atravessam continentes.
No Brasil elas passam em 
cheio pela experiência 
eclesiástico/religiosa de seu 
povo pobre e cristão.
A revista Tempo e Presença 
relata e analisa essas lutas 
dentro da perspectiva 
mundo/igreja.

DAS CEBs

X . . . < u s  —

dc VancoHver

JESUS
AV1DA

DO MUNDO

1 e ^  80 anos de igreja

cantores do br?"
o ZERO E

. Q  H sjF lM T O  dois canunhos

.,V ,S T A  TEMPO E PRESENÇA E

Aconteceu

/ \ S  L U L A S  

P O P U M S E S ;  

7DD/\ SFM4M4

Publicação semanal mimeogra- 
fada com fatos destacados da 
imprensa diária e outras fon­
tes. É dedicada ao acompanha­
mento das lutas levadas por di­
versos setores populares. Ideal 
para quem não tem acesso a 
jornais diários.

Trabatho e ação pastora): 
experiências e discussões nos 
Cadernos do CED).

Cadernos do CED! 10
ROÇAS COMUN!TÁR)AS
& outras experiências 
de coietivização no campo Cadernos do CED)

IGREJAS/DESENVOLVIMENTO 
E PARTICIPAÇÃO POPULAR

PUBLICAÇÃO '  
J\IÃO PERIÓDICA,

l/ocê não encontrará nossas pob/zcações em bancas deyorna/s ou //vrar/as. 
faça  ped/do pe/o çprre/o no cupom  anexo.

presença
publicação mensal do CED! 
número 188
novembro/dezembro de 1983

Ágape Editora Ltda.

Diretor
Domício P. de Matos

Conselho Editorial 
Elter Dias Maciel 
Rubem Alves 
Jether Pereira Ramalho 
Heloisa Martins 
Luiz Roncari

Composição
Prensa
Rua Cte. Vergueiro da Cruz, 26 
Tei. 280-8507

Fotoiito e Impressão 
Ciip — Rua do Senado, 200 
Tei. 252-4610

Pedidos em cheques para 
Ágape Editora Ltda.
Caixa Posta] 16082
22221 — Rio de Janeiro — RJ

CEDI
Centro Ecumênico 
de Documentação e Informação

Rua Cosme Veiho, 98 Fundos
Teiefone 205-5197
22241 — Rio de Janeiro — RJ

Av. Higienópoiis, 983 
Teiefone 66-7273 
01238 — São Pauio — SP

Editor Gerai 
Eiter Dias Maciei

Editores 
Carios Cunha 
Luís Roncari

Copy Desk 
Carios Cunha

Revisão
Márcia Pimentei

Programação Visuai 
Anita Siade 
Martha Braga

Produção Gráfica 
Roberto Daimaso

Assinaturas e Expedição 
Vaiéria Carrera Roura 
Vanderiei da Siiva Gianoti

Foto da Capa
Lourdes Maria Grzybowski

2



editorial
^ o  /!o.s oprox/üzarwo^ d o //n a / de 
/9&? con^/o/owo.? çae ey/c /o / aw owo 
pród/go de acop/cc/wcrz/o^ worcc^/c.y 
para o /a ra ro  da /!awaa/dade. zlo 
/ado de evea/oi espe/aca/are.s e 
a&ya.s/adore.s gae pcrcc/ow /nd/cor <yae 
eaaaa/!aa?o^ de /o /o  para  o 
Ao/oeaa^/o /;a a / de,síacaw-,se on/roj, 
aea! ^ea?pre /ão espe^aca/are^ çae, 
ea/re/aa/o, /rw orow -se  coa?o s/aa/s 
proai/ssores de esperaapa reve/aado 
Aordoares a o vos e poss/dd/dades rea/s 
para saperarwos a er/se gera/ ew <?ae 
a?erga/doa o a?aado.

Despre/eac/osaa:ea/e, a?as coa! a 
/rw c zo  da<yae/es çnc acred//aa! aas 
po/eac/a//dades cr/a//vas do doa:ea! 
por caasa de saa vocação d/v/aa, 
Tempo e Presença procaroa re/ra/ar 
ea? saas pág/aas faa/o os a/os 
/res/oacados dos poderosos servos da 
aadv/da, coa!o ass/aa/ar e des/acar os 
s/aa/s coacre/os de esperaaça, 
garaa/Zdores da v/da <?ae, coa?o ecos 
do Evaage/do, se espa/daraa! pe/o 
a!aado aas a:a/s d//erea/es /o raras de 
res/s/êac/a às po////cas de opressão e 
a!or/e /a!pos/as aos podres, do/s /erpos 
da da/aaa/dade, pe/os "pr/ac/pados e 
po/es/ades des/e aíaado.

Do //agc/o da corr/da ara:aa!ea//s/a 
ao /rsc /a /o  gerado pe/a /d a a g e a ! da 
v/da de Gaadd/,' das /a/as e 
res/s/êac/as dos /rada/dadores 
drasde/ros às /ea/advas s/s/ea:à/!cas 
do !a!per/a//sa!o aor/e-aa!er/caao ea!

des/ra/r as esperaaças e soados das 
aapdes cea/ro-aa:er:caaas coa!o 
M carágaa, D/ Sa/vador e Gaa/ea!a/a; 
da /a/a das Coa!aa/dades Ec/es/a/s de 
Base ea! sea es/brpo p o r  a:aa//es/ar 
coacre/aa:ea/e o Evaage/do ao /a/as/o 
e opress/vo coa/ex/o drasde/ro às, 
a!a//as vezes aa:d/gaas, a!aa//es/ações 
das a!áx/a!as aa/or/dades ec/es/às/Zcas; 
e a!a//os oa/ros /ea!as e ao/íc/as 
/o raa : /ra/ados procaraado 
coa/ra-/a/ora!ar e re/brpar a 
caaaadada de /odos os ?ae /a/aa! e 
res/s/ea: ea: / /v o r  da v/da.

Expressamos a^a/ aossa gra//dão a 
/odos <yae, ao Bras/7 e ao  ex/er/or, 
/oraaraa: poss/ve/ es/a /are/a e <?ae 
a!a//o aos a/adaram  coa: saas cr/Z/cas 
e seas es/naa/os.

/Ves/e aáa:ero, <?ae e o á/Z/mo do aao, 
aosyaa/aa:os a /odos os <yae 
procaraa! resga/ar e revereac/ar a /a/a 
— e/a /ado /gaa/ à aossa — de 
Aíar/Zado La/ero aas comemorações 
de sea <yar'a/o cea/eaàr/o de 
aasc/a/ea/o.

P o r seca/os ía /e ro  /o /  v:s/o e 
es/adado apeaas ea: /era:os de saa 
rededão re//g/osa. .Saas /dé/as e saas 
a///ades /o raa : es/adadas e 
coarda/Zdas oa apo/adas apeaas ao 
a/ve/ das çaes/ões /eo/dg:'co-doa/r:'aa:s 
separadas de /odo o coa/ex/o 
sóc/o-po/;7/co, ca/Zara/ e d/s/dr/co ao 
<yaa/ se movea. Mas T a Zero yama/s 
/er/a ace:7o /s/o. Saa v/são do

Evaage/do o /? z  am doazeaz do 
azaado, e aão apeaas ara re:7or de 
/e/ap/os. Como aa: dos /ex/os <yae ora 
pad//caa:os aos reve/a, para  e/e, 
dea/re oa/ras co/sas, o aso 
/ad/scráa/aado do d/aderro como 
mercador/a, codraapa de yaros 
segaado os /a/eresses do empres/ador 
se coas/:7a/a aam a çaes/ão /eo/dg/ca 
v//a/. d/oye se recapera poaco  a poaco 
o verdade/ro seaZ/do da Ee/drm a, aa/ 
mov/mea/o <yae aasce das /a/as da 
época pe/a coas/ração de ama aova 
soc/edade. Ee/ac/oaar Evaage/do e 
U/da, Eé e Po/:7:'ca /o :  o /ema 

/a ad a a /e  desse mov/mea/o.

E  Ea/ero, coa/o Eraac/sco de Ass/s e 
oa/ras çae  o precederam, e oa/ros <yae 
/de/?ram  coa/emporâaeo, /?:' aa: 
/:omem coas/raag/do (como d/z/a S. 
Paa/o) pe/o exemp/o de Cr/s/o.

/Ves/es /empos /ão cde/os de 
/a/errogações çaaa/o  ao /a /a ro , /ão 
ddacerados aas p o r /a s  pe/o poder, o 
exemp/o de Cr/s/o — /magem v/va do 
aa/zpoder e da aecess/dade de 
/raas/orm ação perm aaea/e das 
re/ações do doazea: coa: seas 
sea:e/daa/es ea: /odos os a/ve/s; do 
Eav/ado de De as, çae assame a carae 
e o saagae dos domeas (TVa/a/) para 
<yae es/es assamam a v/da — //ca  para  
aós, a:a/s aa:a vez, coa:o aa: desc/:'o 
para o prossegaónea/o da /a/a <?ae Tez 
a v/da ressarg/r, ea: çae  pesea: os 
poderes da a:or/e.

SUMÁRIO

4 SINA/S DE ESPERANÇA 
E DE JUSTIÇA

Pere/ra Rama/Ao

8 NATAL NAS CEBs 
Penr/gMe Pere/ro Jr

10 SOBRE BRUXAS E FADAS
ítaero, confaãor e.!fór/a.s 
PuAem A/va:

12 ESTARÁ O
MOVIMENTO PENTECOSTAL 
AINDA EM MARCHA?
James A. Portes Jr

17 OS 500 ANOS DO
NASCIMENTO DE LUTERO 
WaRer ARmann

19 NICARÁGUA, NICARÁGUA]
Segunda parte
Car/os Poí/ngueí Pranãão de Tempo e Presença

21 Bíblia Hoje * No editorial, último parágrafo,
FAMINTOS FARTOS, RICOS VAZIOS:
DUAS PARÁBOLAS NATALINAS
Car/o-y Can/ia * Na página 27, o nome correto do

artigo é "Abóbora... e
23 Documento Sementes" e seu autor é João

CARTA DE BUENOS AIRES Carlos Oliveri.
* Na página 29, o artigo "JOC e o

Encarte Terceiro Congresso Nacional de
DEUS versus CAPITALISMO: Jovens Trabalhadores", não é de
TERIA LUTERO APRECIADO MARX? João Carlos Oliveri, mas um
Per ProFfiM manifesto produzido no

Congresso.

3



SINAIS
DE ESPERANÇA 
E DE JUSTIÇA
Jether Pereira Ramaiho

Gradas 7c doa, d Pai, Senhor do cea e da ierra, çac 
ocadayie evtus co/jaj ao j jád io j e eaicadido^, c uv reve/asie 
ao^ pc<?aca;'ao^.
(Afaica^ 77.2J).

Um dos acontecimentos mais significativos das últimas dé­
cadas é o surgimento e o amadurecimento cada vez maior 
da consciência poiítica dos setores popuiares. Em todos os 
países do mundo, os pobres vêm tomando consciência de 
seus direitos e do papei que podem desempenhar como 
protagonistas principais na construção de uma nova socie­
dade.

Já se foi o tempo em que o povo aceitava passivamente, 
como se fosse uma coisa naturai ou determinada por for­
ças transcendentais, a situação de miséria e opressão em 
que se encontrava. Estamos, sem dúvida, vivendo um novo 
momento histórico.

Todas as forças da sociedade estão sendo chamadas a se 
definir em face da nova situação. Como em todos os pro­
cessos sociais profundos, não há lugar para os simples es­
pectadores. De uma forma ou de outra, todos são partici­
pantes do momento histórico atuai.

O aparecimento de tantos regimes militares e totalitários 
durante as últimas décadas, especialmente nos paises do 
Terceiro Mundo, é um dos sinais de reação aos movimen­
tos populares emergentes. Esses regimes não sobreviverão, 
em face do despertar dos opimidos.

Construídos sobre a violência e a manutenção de sistemas 
de exploração, os regimes autoritários sabem que sua si­
tuação é insustentável. Os setores populares cumprirão seu 
papel de atores principais no novo projeto histórico que 
surge. Não é por coincidência que as formas autoritárias 
de opressão pelo Estado são atualmente encontradas, com 
maior freqüência, em países onde a maioria da população 
é formada de jovens e de pobres.

A Igreja, como componente importante dessa estrutura so­
cial, também está sendo chamada a tomar posição. Desde 
suas origens, ela sempre teve participação nos grandes 
momentos de crise social. Às vezes, colaborou para melho­
rar as condições de vida. Outras vezes — é forçoso reco­

nhecer — tomou decisões erradas, em favor dos opresso­
res. Também é de justiça reconhecer que é impossível fazer 
generalizações sobre a Igreja, como se ela sempre se com­
portasse de forma monolítica. Em seu seio sempre houve 
os que, nos momentos de equívoco, conseguiram colocar- 
se corajosamente ao lado da justiça e dos oprimidos.

Na situação atual — quando os pobres e oprimidos protes­
tam com mais veemência, organizam suas forças, tomam 
consciência do seu estado de exploração e do seu direito de 
participar do poder em todos os niveis — a Igreja está 
sendo insistentemente desafiada a envolver-se profunda­
mente com o povo, oferecendo-lhe os seus serviços e a sua 
solidariedade. Isso certamente significa sacrifícios e riscos, 
que são os sinais de fidelidade à sua missão. A Igreja não 
pode ficar surda e muda aos sinais dos tempos. Ela deve 
ser sensível ao chamado do próprio Deus, Senhor da histó­
ria, criador e protetor do povo. Deus está desafiando a 
Igreja de hoje, através da Bíblia e da luta dos oprimidos 
pela justiça, para assumir a causa dos pobres.

Nestes tempos tão cheios de desafios, quando as mudanças 
às vezes ocorrem de forma súbita e inesperada e a paciên­
cia dos pobres dá sinais de estar chegando ao fim, as deci­
sões não podem ser adiadas indefinidamente sob diferentes 
pretextos. Do contrário, há o risco de se perder o sentido 
da história e de se ocupar um lugar errado, por omissão e 
ambigüidade. Uma constante da história do povo de Deus 
é a capacidade de assumir riscos, a coragem de seguir rumo 
ao desconhecido, graças à fé e à confiança no futuro, 
mesmo quando não claramente delineado.

Felizmente a Igreja, em muitas partes do mundo, está assu­
mindo os riscos de se transformar na Igreja dos pobres e 
de aceitar com alegria esses sinais de renovação.

É sempre assim. Quando a Igreja se instala confortavel­
mente dentro do contexto social, quando dá prioridade à 
sua institucionalização; quando se torna exclusivamente 
preocupada com suas próprias estruturas, quando aceita

4



Jo
sé

 R
ic

ar
do

 R
am

at
ho

SEMPRíCn .

CM

sua educação teológica como finai e sua interpretação da 
Bíbiia como definitiva; quando isso tudo acontece, o sopro 
do Espírito Santo chega irreversiveimente para sacudir a 
Igreja de sua ietargia e questionar suas posições estabeleci­
das. Esse sopro parece estar atuando hoje em dia com 
intensidade, através dos ciamores e exigências dos pobres. 
Quando a igreja aceita esses desafios, eia se conscientiza 
dos sinais evidentes de um novo Pentecostes.

De muitas partes do mundo chegam boas notícias sobre o 
envoivimento de setores da Igreja na iuta dos povos. São 
promissores sinais de esperança, indicando que o povo de 
Deus, fiei ao Evangeiho, aceita uma vez mais os desafios 
dos tempos.

Esses sinais de esperança aparecem nas iutas do dia a dia. 
Substituem as boas intenções e as meras formuiações teóri­
cas, sejam eias teoiógicas, éticas ou sociais. Só é possívei 
anunciar um Cristo identificado com os pobres através da 
prática da solidariedade com os pobres. Isso exige renún­
cia, humildade, ações e posições claras.

Nessa luta pela justiça, a Igreja está aprendendo que, a fim 
de entender plenamente a maravilhosa radicalidade que 
emana da libertação trazida por Cristo, ela precisa mudar 
sua perspectiva de interpretação da realidade social, muitas 
vezes alterando sua posição e com freqüência tendo a cora­
gem de ver o desafio do momento histórico através dos 
olhos dos pobres. Isso sem dúvida levará a uma profunda 
renovação da Igreja. Durante séctdos, ela aceitou como 
certa, consciente ou inconscientemente, a visão dos opres­
sores a respeito do mundo e de suas mudanças sociais. 
Hoje, é convidada a assumir o risco de olhar o mundo por 
um ângulo diferente.

Por esse ângulo, do ponto de vista do oprimido, a partici­
pação do povo, em todos os níveis da Igreja, é um resulta­
do natural dessa renovação. Os pobres são os portadores 
privilegiados da mensagem libertadora de Cristo, e através 
deles, todos os seres humanos podem ser atingidos. Isso

não implica que a mensagem da salvação seja exclusiva, 
mas que devemos ser receptivos e abertos para perceber 
onde Deus fala mais alto em nossas vidas.

Os pobres estão começando a sentir que são realmente a 
Igreja. Em muitos lugares, a Igreja está começando a se 
parecer com os seus lares, sem pompa ou formalidades, 
onde a participação total é considerada uma coisa natural. 
Esta nova maneira de ser da Igreja apaga a impressão 
comum de que o povo apenas visita as igrejas para ouvir os 
que conhecem a verdade e fazem a concessão de passar 
algumas horas com eles.

Não se trata aqui de um movimento de oposição à Igreja. 
É um esforço para renovar compromissos e estruturas que 
foram esquecidas e se enrijeceram. É também um convite à 
reflexão, uma profunda fonte de inspiração, um chamado 
à identificação com os pobres, motivado pela fé. É a busca 
de novas estruturas de comunhão, em que a participação 
dos mais fracos ocupa o papel preponderante que lhe é 
devido. É a descoberta de um Deus vivo na humanidade 
que sofre. É o reconhecimento de que a Igreja muitas vezes 
legitima e se beneficia com as estruturas sociais iníquas que 
esmagam a pessoa humana.

A emergência de uma nova forma de Igreja, fortemente 
apoiada no Evangelho e nos pobres, não implica a existên­
cia de uma fórmula acabada, que seja ingenuamente per­
feita, sem falhas ou ambigüidades. A Igreja está sempre 
num constante processo de renovação. Essa Igreja dos po­
bres é o grande sinal da renovação em nossos dias. Não é 
que um novo Deus esteja sendo descoberto, embora ele 
sempre possa revelar-se sob novas formas. O próprio Deus 
conhece o tempo e o momento propício; cabe a nós sermos 
sensíveis e humildemente abertos ao seu chamado.

Outro indicador de renovação está na força que a Palavra 
de Deus está assumindo nessa maneira de ser da Igreja. Os 
pobres e humildes agora vêem o Evangelho como seu pró­
prio livro. Podem entender a sua mensagem e ser por ela

5



Lo
ur

de
s 

M
ar

ia
 G

rz
yb

ow
sk

i
inspirados. Agora aproximam-se de seus ensinamentos sem 
medo, sem complexos de inferioridade, sem temor, tornan­
do portanto desnecessárias certas intermediações.

Em muitos lugares, os pobres estão descobrindo a Bíblia. 
Em sua simplicidade, eles estão abertos ao que o texto 
inspira e comunica. Certamente, isso às vezes questiona a 
exegese bíblica resultante de uma disciplina acadêmica, iso­
lada da realidade dos pobres. Mas quem pode duvidar de 
que uma leitura da Bíblia como essa possa constituir uma 
nova forma para que Deus manifeste suu presença e sua 
vontade?

da discriminação que sofrem em todos os níveis da existên­
cia, numa luta diária pela sobrevivênia. As mulheres o 
lêem a partir do seu sofrimento diário na busca de alimen­
to para seus filhos e de suas precárias condições habitacio­
nais. Os negros, em alguns países, lêem-no a partir da vio­
lência e da discriminação que sofrem. Todos o lêem com a 
firme esperança de que as coisas mudarão, quando as es­
truturas perversas de dominação e exploração forem elimi­
nadas. É aí que a mensagem do Evangelho se renova uma 
vez mais. Sua riqueza parece ilimitada. O Espírito Santo 
está revelando coisas novas aos humildes e aos pequenos, 
coisas que estão ocultas aos grandes e aos sábios.

Dentro dessa Igreja que se está renovando, a Bíblia está 
sendo diretamente relacionada com a dura realidade da 
vida do povo, enriquecida pelos profundos laços fraternais 
dentro da comunidade dos pobres, e inspirada pela força 
do próprio Evangelho. O novo elemento que deve ser su­
blinhado é o "lugar" de onde a Bíblia é lida. É numa nova 
situação de escravidão que a Bíblia está falando, dentro de 
uma luta intensa, onde não há mais uma dicotomia entre 
fé e vida diária. A leitura da Bíblia deve inspirar a peregri­
nação do povo aqui e agora, alimentando a fé. Carlos 
Mesters, que vive essa experiência no Brasil, escreve: "O 
povo explica a Bíblia por uma nova perspectiva, que ema­
na da escravidão em que vive e das lutas que sustenta. Em 
sua interpretação, a Bíblia mudou de lugar e está agora do 
lado dos oprimidos. Não somos capazes de olhar a Biblia 
com o mesmo sentimento de alegria, gratidão e admiração, 
com o mesmo frescor e a mesma entrega com que o povo a 
lê. A Biblia resulta de uma peregrinação de libertação"(l).

Nas ricas experiências dessa Igreja dos pobres, o "lugar" 
de onde o texto é lido e interpretado é fundamental. Os 
lavradores lêem o Evangelho em condições de vida quase 
desesperadoras, num mundo subdesenvolvido, miserável e 
sofrido. Os operários o lêem a partir das fábricas opresso­
ras, das lutas sindicais, da fome. Os índios o lêem a partir
(1) Caríos Mesters. "A brisa ieve, uma nova leitura da Biblia", SEDOC, 
Vol. 11, N? 118, Petrópolis, Ed. Vozes, jan. e fev., 1979.

Não é por coincidência que as formas autoritárias de opressão são encontradas 
em países onde a maioria da população é formada de jovens e pobres.

Isso não significa que se deva minimizar a importância da 
contribuição do exegeta científico na interpretação da Bí­
blia. Mas nessa situação de sofrimento e opressão, não 
basta saber como o texto apareceu e qual era o seu signi­
ficado original. É imperativo sentir sua força no aqui e 
agora. O Espírito Santo está fazendo isso e comunicando 
sua mensagem ao povo. É indispensável chegar à raiz do 
texto, mas o povo também está querendo o fruto dessa 
árvore. A Bíblia deixa de ser apenas um instrumento de 
consolação ou o anúncio de um novo reino, que há de vir 
após a morte. Torna-se um instrumento dinâmico de luta, 
uma mensagem que fala de perto à realidade concreta da 
vida quotidiana. O livro que era antigamente considerado 
tão difícil, compreendido apenas por alguns privilegiados, 
e que tratava de coisas distantes e abstratas — esse livro 
tornou-se contemporâneo e concreto. O povo toma a Bí­
blia com amor e simplicidade. Ele enriqueceu a sua inter­
pretação através da perspectiva dos pobres e oprimidos. Os 
exemplos do impacto e da força dessa leitura do Evangelho 
são numerosos e profundamente comoventes.

Essa renovação também afetou a teologia. Na nova manei­
ra de ser da Igreja, os teólogos estão sendo chamados a ter 
uma ligação concreta com a Igreja do povo. Sem um com­
prometimento real, é quase impossível fazer uma teologia 
relevante para essa peregrinação da Igreja. O Evangelho



deve ser sentido do ponto de vista dos pobres. O teólogo 
deve ter uma reai identificação com a dura realidade em 
que o povo vive. Ê preciso entender que a religião do povo 
não é um sub-produto da religião dos grupos dominantes. 
Para as pessoas simples, a religião é um componente im­
portante de suas vidas. Ë a entrada principal para a sua 
consciência. Está profundamente enraizada em sua visão 
de mundo. Ê necessário ter sensibilidade e humildade para 
entender as formas culturais comuns em que a religião é 
vivida. Elas não são formas de religiosidade de segunda 
classe nem manifestações degeneradas de uma forma pura 
e erudita de religião. Essa compreensão também é impor­
tante para as práticas litúrgicas. Uma liturgia que vá con­
tra a maneira usual pela qual o povo vive e celebra a sua fé 
não pode ser imposta.

Outro sinal de esperança é o início do rompimento das 
barreiras que as igrejas cristãs criaram entre elas e o povo. 
As várias correntes do cristianismo tornaram-se paredes de 
separação entre os seres humanos. Os esforços ecumênicos, 
nos últimos anos, têm contribuído muito para diminuir as 
tensões e abrir janelas nessas paredes. As experiências de 
uma Igreja solidária com os pobres estão concretizando 
esses esforços. Essa Igreja está vivendo um ecumenismo 
não planejado. É um ecumenismo alicerçado nas lutas do 
pobres e fortalecido pela convergência de esforços e as 
opções comuns de pessoas e grupos, que mais uma vez se 
engajam com a Igreja na solidariedade aos pobres e opri­
midos. Todos se juntam, como participantes naturais, em 
lutas de libertação e na construção de uma sociedade nova 
e mais justa.

O ecumenismo, ao nível do povo, é consolidado quando se 
baseia em seus problemas e lutas, inspirado pelo estudo do 
Evangelho, dentro de uma perspectiva de unidade e totali­
dade da mensagem de Cristo.

Esse processo de luta e de renovação está cheio de esperan­
ça e alegria. Pode parecer paradoxal falar-se em alegria

A fgreja está sendo desafiada a envoiver-se com o povo.

dentro de um contexto de tanto sofrimento e opressão. A 
esperança do Evangelho, entretanto, explica essa imensa 
alegria. Mesmo os tímidos sinais de libertação, revelados 
pelo Evangelho, reforçam o entusiasmo e a vontade de 
lutar. É a alegria que domina os pobres quando descobrem 
que são o povo favorito de Deus, quando a sua dignidade é 
reconhecida por aquele que lhes trouxe a Boa Nova. É a 
alegria da peregrinação, que conforta e alimenta o povo 
em seus sofridos esforços para construir um mundo novo. 
É a alegria sentida pelo povo, quando toma consciência de 
sua força e percebe que é, por si só, o principal instrumen­
to de sua libertação.

Essa maneira de ser da Igreja está despontando em toda 
parte. Não é privilégio dos países pobres, em continentes 
subdesenvolvidos. Pode ser uma realidade para todos os 
que estão dispostos a assumir os riscos desse chamado de 
Deus e estão prontos a lutar contra as estruturas sociais 
perversas. Essas estruturas estão produzindo o maior es­
cândalo de nossa era: o aumento da fome, da miséria e da 
opressão num mundo de países ricos e de grupos que gas­
tam na indústria da morte o que tomam de tanta gente. A 
universalidade da Igreja torna-se uma realidade nesse pro­
cesso: todas as igrejas podem tornar-se militantes em favor 
da justiça, dentro de seu próprio contexto local. Só é preci­
so que se abram os olhos para ver essa planta que está 
brotando, que os ouvidos se sintonizem para ouvir os cora­
josos brados dos pobres, e que se tomem decisões ousadas, 
para se envolver nesse processo de libertação, conhecendo 
as alegrias e os riscos que isso pode acarretar.

Os sinais dessa renovação da Igreja são tão simples e hu­
mildes como seu Meste e Senhor. Os que vivem essa expe­
riência não são arrogantes. São, entretanto, inspiradores, 
corajosos e fortes. Apelam para que toda a Igreja se abra a 
esses sinais de renovação e arrependimento. Isso implica 
um convite caloroso às Igrejas dos países ricos e poderosos 
a se tornarem irmãs e companheiras nessas lutas. A enor­
me influência do Evangelho, o poder do Espírito Santo e o 
amor de Deus não têm limites.

Tudo isso não se reduz apenas a umas poucas idéias liga­
das à sociologia da religião ou a uma antropologia que 
possa idealizar o povo. Não, este é um processo que já está 
acontecendo. Muitos já morreram por ele. A galeria dos 
que deram suas vidas pela Igreja dos pobres já é muito 
grande, em todos os continentes e em todas as igrejas. 
Suas vidas e suas mortes não foram causa de desânimo: 
eles ainda falam vivamente aos que estão comprometidos 
com o mesmo ideal. Há os que continuam na prisão e os 
que sofrem perseguições e humilhações de toda espécie. 
Outros ainda arriscam suas vidas diariamente, nas lutas do 
povo e da Igreja. As palavras de Cristo estão certamente 
dirigidas a eles: Bem-a ventnrados os pae sq/rem persegni- 
çõo por cansa da /nstiça, porqne de/es é o reino dos céus. 
Bem-aventnados sois vós, qnando vos in/nriarem e per.se- 
gnirem e, mentindo, disserem iodo o mo/ contra vós por 
min/:a cansa (Adaiens* A. 70-/7).

Os sinais estão aumentando, a esperança se está tornando 
mais forte e o convite mais imperioso e eloquente para 
todos os que ousam esperar viver um dia, com fidelidade, 
o Evangelho que nos foi revelado por Cristo.

Jether Pereira Ramaiho é coordenador da Pastora] Protestante do CEDI.

7



NATAL nas CEBs
As Novenas de Natal utilizadas pelas CEBs 
são produzidas pelas próprias comunidades
Henrique Pereira Júnior

As Comunidades Edesiais de Base no 
Brasii permitiram a criação de uma 
enorme quantidade de materiai difere- 
renciado para a reflexão e vivência 
dos vários momentos iitúrgico-sociais.

Durante o ano, dois momentos têm 
sido privilegiados pelas CEBS: O Na­
tal (Nascimento do Menino Deus Li­
bertador) e a Quaresma (Caminhada 
do povo com Cristo para a Liberta­
ção).

Todo material produzido pc/g^ CEBs 
e/ou pg/g as CEBs mostra a íntima 
relação existente entre FÉ e VIDA.

TEOLOGIA E POLÍTICA

As Igrejas chegaram ao Brasil com 
dupla intenção, teológica e política, já 
que é impossível dissociar essas duas 
posturas pastorais. A Evangelização 
pensada pela Igreja Católica em toda 
a América Latina está baseada no bi­
nômio COMUNHÃO E PARTICI­
PAÇÃO, destina-se e tem como sujei­
to um povo que vive uma situação de 
injustiça social, política, econômica, 
assim como cultural e religiosa.

A realidade atual é de desemprego, 
miséria, favelamento, educação esco­
lar deformada e ligada aos interesses 
de uma pequena classe dominante. 
Tudo isso disfarçado numa "abertura 
política" e num "fechamento econô­
mico" que estreitam os caminhos do 
povo deixando-o como gado a cami­
nho da guilhotina, que engordará 
depois os donos do capital multinacio­
nal, organizados no Fundo Monetário 
In ternacional. Qualquer atuação 
evangelizadora nesse contexto só é 
possivel se tiver uma clara intenção

política, iluminada por uma bem defi­
nida intenção teológica.

As Comunidades Edesiais de Base, 
suas lideranças, padres, assessores e 
bispos comprometidos com NOVAS 
FORMAS DE SER IGREJA, têm ho­
je uma intenção teológica e política de 
Libertação, tendo o homem simples, 
explorado, maltratado, o homem las­
cado do Nordesté e das periferias das 
grandes cidades, como sujeito da 
construção de uma Sociedade Nova, 
onde os valores do Reino, que são a 
Paz, a Justiça, a Igualdade, a Frater­
nidade, serão percebidos e vividos por 
todos os que acreditam (ou não) no 
Amor misericordioso do Pai.

Essas duas intenções, numa perspecti­
va de libertação de todos os homens e 
do homem todo, são uma constante 
nas Aovengy í/e Agfa/ utilizadas nas 
CEBs. Elas são produzidas por equi­
pes diocesanas que se formam exclusi­
vamente para esse fim, por coordena­
ções de pastorais e até mesmo por edi­
toras religiosas que subsidiam a vida 
das Igrejas.

"UMA REFLEXÃO MAIS 
CONCRETA DA VIDA"

A grande novidade é que a Evangeli­
zação e o contexto sócio-político e 
econômico em que vive o nosso país, 
possibilitou uma conscientização da 
população que participa das Comuni­
dades Edesiais de Base e de outros 
grupos de Igreja. Hoje algumas co­
munidades começam a produzir seus 
esquemas de reuniões em preparação 
para o Natal. Nestes casos percebe-se 
uma reflexão mais concreta da vida e 
de suas necessidades reais, colaboran­
do com a população e em particular, 
os cristãos que participam dessas no­

venas, ajudando-os a encontrar no 
Cristo que nasce no povo a força da 
Fé e a se organizarem para a supera­
ção dos problemas vividos e refletidos 
comunitariamente.

Nesse processo de percepção de seus 
problemas — artificiais para quem 
não está inserido naquela realidade 
—, na busca de textos bíblicos e do­
cumentos da Igreja que iluminem essa 
situação, na discussão para conscien­
tização, entendimento e decisão co­
munitária para a superação é que as 
Comunidades Edesiais de Base se tor­
nam sementes de uma nova sociedade. 
Isso é possível porque o povo aprende 
com as pequenas coisas, executando e 
até sistemantizando suas experiências, 
o que permite conceber uma sociedade 
diferente da atual, já podre, e que não 
aceita mais remendos, como disseram 
as CEBs no seu Quinto Encontro In- 
tereclesial.

É a partir dessas novenas que muitas 
CEBs nasceram e que muitos de seus 
membros perceberam a importância e 
se engajaram nas associações de mo­
radores, nos movimentos populares, 
nas oposições sindicais e nos sindica­
tos, nos partidos políticos, e também 
continuam firmes no interior de suas 
comunidades e Igrejas, contribuindo 
para que sejam o Sinal do Reino de 
Deus no meio da vida dos homens.

AS NOVENAS DE NATAL

Para o Natal de 1983, como nos na­
tais anteriores, dezenas e até centenas 
de Novenas de Natal foram feitas e se­
rão distribuídas, vendidas, e haverá 
até comunidades que refletirão apenas 
com a Bíblia na mão, para iluminar a 
vida de seus membros e da sociedade.

8



Sem querer fazer uma análise de todas 
eias, seria bom iembrar que todas re­
fletem a situação atual e são mais 
concretas quanto mais próximas da 
reaiidade foram eiaboradas. Como 
exemplo, pode-se citar a Novena de 
Natal da Diocese de Guarulhos, que 
vai ajudar toda aquela Igreja Parti­
cular a entender o que o Quinto En­
contro Intereclesial das CEBs, em Ca- 
nindé (CE), entendeu como POVO 
UNIDO, SEMENTE DE UMA 
NOVA SOCIEDADE.

A Arquidiocese de Goiânia, também 
neste ano, propõe que esse tema seja o 
da celebração do "NATAL EM 
COMUNIDADE — 1983". procuran­
do descobrir nele, como cada pessoa, 
cada comunidade, pode ser para os 
outros "a  esperança de uma nova so­
ciedade". A novidade desta novena é 
que os grupos vão procurar interpre­
tar desenhos, o que se aproxima do 
povo, mais acostumado a se expressar 
com o corpo, com os olhos com o 
canto, do que com os grandes dis­
cursos.

B M g T R n fe
REGiÃO DE SANTO AMARO E 

[TAPECERtCA DA SERRA

A novena preparada pelas CEBs na 
periferia da Baixada Santista também 
privilegia o tema do último interecle- 
sial das CEBs e coloca o NATAL co­
mo o nascimento de uma NOVA 
SOCIEDADE, possibilitando assim 
uma reflexão saindo do individual pa­
ra o coletivo: "as CEBs são chamadas 
a imitar MARIA que gerou o CRIS­
TO para o Mundo. As CEBs compro­
metidas com o PROJETO DE DEUS, 
com a construção da Nova Sociedade, 
isso é NATAL".

Percebemos aí a intenção teológica de 
Libertação: "DEUS está conosco para 
construir entre nós o seu Reino de 
Paz, Justiça e de Amor". Percebemos 
também a intenção política, quando a 
reflexão gira em torno de fatos da vi­
da que precisam ser transformados, 
assim como precisam ser transforma­
das as estruturas que impedem a exis­
tência do Reino de Deus e da Nova 
Sociedade.

Os temas são os mais diversos: Edu­
cação, Meio de Comunicação Social, 
P lanejam ento Fam iliar, M enores 
Abandonados, Saneamento Básico,

Poluição, Lixo, Doença, Água, De­
semprego, Expulsão da Terra, Fome, 
Despejo/Habitação, Custo de Vida, 
Aluguel, Violência, Terrenos Clandes­
tinos, Arrocho Salarial, Mortalidade 
Infantil, Defesa da Vida, Justiça, Or­
ganização Popular, etc.

Com tudo isso percebemos que ainda 
hoje falta LUGÀR para o nascimento 
do Menino-Deus, Esperança do Mun­
do, Libertador dos Pobres.

As instituições poderão mais uma vez 
aprender com as pequenas Comunida­
des Eclesiais de Base, buscando ins­
trumentos reais de participação e deci­
são comunitária que provoquem no­
vas formas de instituições sociais, 
políticas e eclesiásticas. É assim que as 
Novenas de Natal nos últimos anos 
têm aberto possibilidade de LUGAR 
para o nascimento de NOVAS FOR­
MAS DE SER IGREJA PARA UMA 
SOCIEDADE NOVA.

Henrique Pereira Júnior trabaiha no Programa 
CEDI/CEBs do CEDE

9



SOBRE
BRUXAS  ̂
E EJ1AS
Lutero, contador 
de estórias

/Vaaca pade ea/eader dem ay raxdey çae /evaram oy aadgoy 
coa/adorey de ey/dr/ay a eacdê-Zay com /aa/oy dorrorey. 
y4/ada me /emdro de ama de/ay, doy /empoy de mea/a/ce. 
/Vm domem //coa v/ávo e ye cayoa pe/a yegaada vez. 4̂ yaa 
///da /o / ea/regae à madray/a, ea^aaa/o o pa/ v/a/ava. zl 
ma/vada (porçae /oday ay madray/ay eram ma/vaday) 
maadoa ?ae a mea/a/ada /omayye coa/a da //gae/ra. 5e 
a/gam payyar/ado d/cayye çaa/çaer//go, e/a yer/a 
caydgada. May q*ae pode ama mea/aa coa/ra /aa/o.s 
payyar/adoy? í/m de/ey dar/oa a v/g//âac/a e o d/Qfa/ado 
/a ro a  o /ra /o  pro/d/do. 4̂ /aadray^a od/oya ao/oa /ogo o 
<yae acoa/ecera e de/erm/aoa <yae a mea/aa /oyye eaferrada 
v/va. Qaaado o pa/ vo//oa, e/a coa/oa de coa!o a d)7da 
<?aer/da morrera de /a/m /aaa/e ea/erm/dade. y4coa/ecea, 
ea/re/aa/o, ^ae /á do /aad o  da /erra o yea cade/o 
eoadaaoa a ereyeer, e ye /raas/ormoa aam dado cap/m. O 
pa/ cdamoa o yard/ae/ro e waadoa <?ae payyayye o a//aage 
aa re/va. May <yaaado e/e come^oa o yea /rada/do oav/a-ye 
ama caaydo, v/ada day prp/aadezay.* "dard/ae/ro do mea 
pa/, /  ado eap/ae meay cade/oy. /  M/ada wadray/a me 
ea/erroa / pe/o//go da//gae/ra /  çae o payyar/ado d/coa. "



A/overó co/so zoo/s szo/s/ro <?zze z's/o ? N o eo/oo/o, ozzoco zoe 
espzzec/. E  /evozz /ezopo poro ezz eo/eoder. Eo/ zzzoo 
psz'cooo/zs/o zo/oAo ozo/go, pzze /roAo/Ao cozo cr/oopos, 
çzzezo oceodezz o /zzz. Gzoo zoõe /Ae /rozzxero o ///Ao, <?zze de 
zoedo oõo coosegzz/o dorzo/r. Eodo o soAêoc/o zoo/eroo y'ó 
se esgo/oro. Bzzzo/ooro os orzoór/os e ezo Ao/xo /o  cozoo, 
poro iyzze o zoeo/o/oAo v/sse pzze oõo Aov/o oodo escood/do. 
Mos oõo od/oo/ovo. Coo/zozzovo o povor. g)pe/oro poro o 
rozõo, o orgzzzoeo/o, o coosczeo/zzogõo. E  /ó v/oAozo os 
oo/os. "M/oAo ///Ao, você yo é zoeo/oo groode, peose zzzo 
pozz<yzz/oAo... "  Mos os peosozoeo/os zoo/s vo/eo/es se 
pzzoAozo o correr pzzoodo o zoedo zoos/rovo o coro. M/oAo 
ozo/go cAozoozz o zoõe e /Ae d/sse.' "Eozz /Ae eos/oor o coo ror 
es/dr/os poro <yzze o soo ///Ao posso dorzo/r... *' E  cozoe^ozz o 
coo/or Aorrzve/s coo/os de povor. ^  zoõe esAzzgo/Aozz os 
o/Aos, orgzzzoeo/ozz <?zze o /error do zoeo/oo ozzzoeo/orzo, 
ozos o ps/cooo//s/o /o /  zp//exzve/. "E  prec/so coo/or es/dr/os 
de /errorporo <yzze os cr/oogos dzzrzoozo Aezo... " r l  zoõe, 
sezo o//eroo//vos, reso/vezz exper/zoeo/or. Eo//ozz r/odo oo 
sessõo sego/o/e. /t zoeo/oo oõo res/s//ro o c/oco zo/oo/os. 
Co/zz /ogo oo sooo.

E  é /õo s/zop/es de eo/eoder. Os /oedos do cr/oopo ero/o zzzo 
/o/o.'./do/oso?os pzze zoorovozo deo/ro de/o. Qzzoodo o /oõe, 
zoodero/oAo, //zzzo/oovo /zzdo do /odo de /o ro  poro d/zer 
pzze o// oõo Aov/o /zzgor poro A/cAos popões, e/es se 
escood/ooz zoo/s/zzodo oo ozzzodo /ó de deo/ro. E  o /error 
ozzzoeo/ovo. dó o es/dr/o de Aorror é dz/ereo/e. Coo/o pzze 
Aó rozões ezzz oAzzodôoc/o poro o zoedo.* os zoodros/os, os 
Arzzxos, os ozeo/oos oAoodooodos eozy7ores/os... Ad pzze 
/odo sezopre ocoo/ece.* " ... o zoo vez, /? z  zooz/o /ezopo, 
oozoo /erro d/s/oo/e."  Qzzoodo os/zo/oszoos pzze zzzorozo 
deo/ro do geo/e ozzvezo /ozs co/sos e/es soezo dos seos 
escooderz/os e võo poro o zozzodo eocoo/odo dos es/dr/os. E  
oss/zo //cozo /zvres de/es. Eodezo dorzo/r e v/ver.

Es/os co/sos zoe v/erozo ò zoeo/e oo zoe /ezoAror de Eo/ero. 
Eocê soA/o dz's/o, pzze /eo/og/o é o zoo es/dr/o <?zze se coo/o, 
poro pzze o geo/e posso dorzo/r de oo/7e e ozoor de d/o? 
Ezz/ero, coo/odor de es/dr/os. Qzzezo pzz/ser eo/eoder o sez/ 
zozzodo /o ro  Aezo ezo /er os coo/os dos /rzoõos Gr/zozo, e ezo 
//cor zozzz/o /ezopo o/Aoodo os /e/os de BoscA e de BrzzegAe/.

É  zzzo zozzodo de /error, AoAz/odo p o r zoozzs espzrz/os e 
/ovod/do p o r pesode/os — co/so sezoe/Aoo/e òs /e/os 
oozr/cos de Ao/vodor Do/z.

^4ssz'zo erozo os es/dr/os co/d/zcos, /ozoAezo de Aorror, dos 
pro/zzodezos zozs/er/osos dos sooAos, dos //ores/os oegros e 
de cos/e/os szzA/oersos oode v/vezo pr/ocesos odorzoec/dos. 
Ezzdo cozoecozz pzzoodo Ezz/ero se seo/zzz cozoo opzze/o 
zoeo/oo pzze oõo pod/o dorzo/r de zoedo... rlA/ Mozzs 
coo/odores de es/dr/os, espzzec/dos dos po/ovros zoóg/cos 
pzze exorc/gozo os zoozzs espzrz/os. Ezzdo /erzo/oovo pzzoodo 
o yord/oe/ro respood/o ò zoeo/oo eo/errodo.*

"Ae você /ezo /orgos poro coo/or, 
deve /er /orgos poro covor.
Ao/o pro /oro , 
e coo /epro  sezz poz... "

É, o /s/o dovozo o oozoe de yzzs/z//cogõo pe/os oAros... E  
Ezz/ero, zoeo/oo eo/errodo, cozoo /odo zozzodo, oõo pod/o 
dorzo/r.

CAozoorozo eo/õo zzzo /zo z/zzzo/oodo. Eroszoo de Bo/erdozo, 
pzze oõo cooAec/o o ooz/e, e v/v/o ozzzo zozzodo sezo Arzzxos e 
sezo zoodros/os. Cozoo opzze/o zoõe, oosso ozo/go... /tA / /Vo 
sezz zozzodo /zzdo se reso/v/o cozo /dé/os c/oros e dzs/zo/os, 
zo/s/zzrodos cozo coosc/eo/z/oyõo — porpzze p o r /õ oõo 
possovozo opzze/es pzze cooAec/ozo o /error dos pesode/os. 
r io  /o g o  cozo BoscA e BrzzegAe/, zozzz/o zoe/Aores os 
pzzodros de M/cAe/ooge/o e os espe/Aos. Eerrores e 
/oo/oszoos reszz/Zozo de zzzoo zoó d/ges/õo. /Vo /zzodo, o vz/õo 
e o corpo, pros/z/zz/o sezo vergooAo, <yzzesd /ozooyez/o 
çzzoodo o rogõo /Ae cos/ro os geoz7oz's. Eroszoo, Ao//cór/o 
<?zze prescrev/o rogõo, /zzz e c/or/dode poro /odo zozzodo, 
oceodedor de /ozop/ões çzze z/zzzo/oor/o os/fores/os oAsczzros 
e pro/A/r/o os ooz/es esczzros. Aer/o zzzo Aozo zoor/do poro o 
zoõe coosc/eo/z/odo do zoeo/oo, zozzz/o ezoAoro ezo /oroo 
de/e Aozzvesse sezopre zzzo es/rooAo cAe/ro de ve/dr/o. No 
/zzodo, Eroszoo coocordovo cozo os ozz/ros.* se o zoeo/oo 
çzz/sesse, Aezo pzze poder/o so/r do Azzroco, covoodo...

Ee/zzzoeo/e o es/dr/o de Aorror /o /  zoo/s sóA/o.* o jord/oe/ro 
coo/ozz oo poz soAre o es/rooAo coogõo pzze ozzv/ro. E  o poz 
/o /, deseo/errozz o/z/Ao... O Aorror se reso/ve
pzzoodo o cr/oogo opreode pzze zoeszoo se eo/errodo, sezzs 
coAe/os coo/orõo oo poz, e e/e v/ró... Meszoo <?zze es/e/o 
Aezo /zzodo, pe/o /zgo do /zgzze/ro <?zze o possor/oAo A/cozz. 
Ez'go.'drzz/o verzoe/Ao p o r deo/ro, cozoo zzzo coro^õo, z/zze 
coov/do os A/cos gzz/osos dospossor/oAos...

G poz v/ro o /ezopo do /reo /e  poro /rós, /zzdo cozoe^o de 
oovo. Eerdõo.

Coo/odores de es/dr/os? Eorece zyzze se/orozo. E o/e sozoos 
cozoo ozyzze/o zoõe, soA/do e /o/o... 7bdo o Aorror do 
zozzodo eocoo/odo desoporece oo/e o ossos /dé/os c/oros e 
dzs/zo/os. Mo/s sõA/os e /ocopozes de dorzo/r...

H



James A. Forbes Jr.

Um renomado pastor negro faz uma séria advertência ao 
movimento pentecostai, pede uma visão mais ampia e 
prevê bênçãos do céu para os que avançam no Espírito.

Em menos de um sécuio, o movimento pentecostai, antiga­
mente reiegado "ao outro iado da iinha" tornou-se o prin­
cipal instrumento para ajudar o mundo moderno a recupe­
rar a consciência da presença do Espírito Santo na história. 
O movimento pentecostai reveiou ao nosso sécuio a dinâ­
mica, há muito esquecida, do poder espirituai da Bíbiia.

Eie estimuiou a recuperação dos dons do Novo Testamen­
to. Despertou toda a Igreja para a renovação do interesse, 
do estudo, da cuitura, da produção e pubiicação de tópicos 
reiacionados com o Espírito Santo.

Foram as igrejas pentecostais que deram origem ao movi­
mento carismático, que se transformou em vigoroso teste­
munho das igrejas das principais denominações peio mun­
do todo. Hoje em dia, o movimento pentecostai/carismàti- 
co gaba-se de ter as maiores igrejas e as que crescem mais 
rapidamente no mundo, de ter formado autênticos iideres 
denominacionais e ter enviado missionários e evangeiizado- 
res por todo o mundo cristão. Tudo isso foi feito ao mes­
mo tempo em que se dava grande atenção à saivação das 
aimas e à construção do Reino de Deus.

Desde o humiide inicio desse movimento mundiai em Azu- 
sa Street, na cidade de Los Angeies, na Caiifórnia, sob 
a iiderança do apóstoio negro, Wiiiiam J. Seymor, pa- 
iavras de iouvor e deciarações proféticas têm sido ouvidas 
em iinguas cada vez mais diversas. Agora, entretanto, em 
vez de deixar uma igrejinha qualquer, com crentes que se 
balançam ao som dos hinos, penetrar num mundo triste e 
monótono, os pentecostais são líderes num mundo de 
maravilhas eletrônicas.

Os aviões a jato e os satélites riscam o espaço. Processado­
res de palavras e textos de computadores são comuns hoje 
em dia. Os dispositivos microeletrônicos provam que o que 
é pequeno pode ser bonito é eficiente. Enquanto os gover­
nos aperfeiçam os ônibus espaciais, os biólogos tratam de 
explorar corajosamente (e às vezes perigosamente) o espa­
ço interno.

AS DORES DO PARTO 
DE UMA NOVA ERA

Nesta época de progresso científico sem precedentes, as 
dores do parto de uma nova era são ouvidas de um conti­
nente a outro. Os povos da África, Ásia e América Latina 
procuram desesperadamente o sentido, o propósito, a 
profundidade, a força, a libertação e um melhor padrão de 
vida. Também aqui são os pentecostais que estão surgindo

12



nos países do Terceiro Mundo, para íiderar o caminho que 
ieva a um Deus sobrenaturai, que traz a paz a toda a hu­
manidade.

As tendências econômicas mistificam os especialistas. As 
soluções políticas do passado se desintegram. As nações do 
Terceiro Mundo protestam contra a exploração e a opres­
são. À sombra dessas mudanças memoráveis, o movimento 
pentecosta! está pronto a responder à pergunta que o mun­
do faz: "H á alguma palavra que venha do Senhor?" É, 
sem dúvida, uma época de grande oportunidade espiritual. 
Mas para quê?

No ano passado, quando busquei o Senhor para descobrir 
como poderia ser a nova visão do mundo, preparei um 
sermão para ser pronunciado para os nossos alunos do 
meu seminário. Mas depois que completei o meu sermão, 
o Senhor me disse: "Este sermão não é só para os alunos; é 
para você e todo o movimento pentecostal." Quando olho 
para trás, para aquela "palavra de Deus", compreendo 
que a mensagem é ainda mais importante agora do que 
quando a recebi. Ela surgiu de uma nova compreensão do 
evangelho de São Marcos (8.27-37).

O QUE OUÇO O SENHOR DIZER

O conceito começa com a confissão de Pedro: "Tu és o 
Cristo". Mas quando a li, compreendi que não levava em 
consideração algo ainda mais importante. Depois que Pe­
dro verbalizou sua confissão, Jesus o desafiou imediata­
mente bem como aos outros discípulos, advertindo-os para 
o sofrimento e a rejeição que resultariam dessa confissão.

Pedro logo repreendeu a Jesus: "Isso nunca vai aconte­
cer."

Os olhos de Jesus faiscaram, quando ele olhou para o seu 
amigo fiel. "Retira-te de diante de mim, Satanás; porque 
não compreendes as coisas que são de Deus, mas as coisas 
que são dos homens".

Foram palavras duras. Mas mal lhe haviam saído da boca, 
quando ele começou a pregar, aumentando a compreen­
são de Pedro sobre o que a sua missão iria exigir de todos 
eles.

Alguns dias depois dessa penosa experiência, Pedro, junta­
mente com Tiago e João, recebeu uma bênção que os afe­
taria aos três, pelo resto da vida. E tudo resultou daquela 
experiência em Cesaréia.

É isso que ouço o Senhor dizer.

Creio que Jesus está transmitindo essa mesma mensagem 
ao movimento pentecostal. Nós já confessamos quem é o 
Cristo, mas nossa compreensão de sua missão tem sido 
muito limitada pela nossa falta de visão. Nossa capacidade 
de mostrar-nos à altura da ocasião dependerá de nossa 
resposta à sua repreensão no momento e à ampliação que 
ele desejar operar em nós.

NOVAS OPORTUNIDADES ESPIRITUAIS

Se pudermos suportar a repreensão e a ampliação, então 
uma nova bênção virá, para preparar-nos para novas opor­
tunidades espirituais.

Comecemos pela repreensão. É compreensível que nós, os 
pentecostais, procuremos defender-nos contra nossos ini­
migos, quaisquer que sejam eles. Mesmo que tenhamos 
defeitos, não gostamos que ninguém fique apontando nos­
sas falhas.

Como pentecostal, sofri injúrias anos atrás. Fui chamado 
de "rebolador de igreja" e coisas piores. É natural, por­
tanto, que aqueles de nós que sofreram não queiram rece­
ber mais condenações dos outros. Mas e a repreensão de 
Deus? Poderemos suportá-la? Pedro não gostava dela, mas 
sabia que o Senhor o amava. Por isso recebeu com humil­
dade aquela dura condenação.

Ora, eu não gosto de confissões. Durante os meus dias de 
aluno no seminário, aprendi a rezar a oração da confissão 
geral. Quando voltei para casa e rezei aquela oração, os 
membros da igreja disseram: "A  julgar por essa oração, 
você deve ter pecado um bocado desde que esteve naquele 
seminário".

Nós simplesmente não gostamos de confessar. Somos sal­
vos, santificados e batizados com o Espírito Santo — que 
necessidade temos de confessar?

Ou será concebível que, de vez em quando, Jesus nos diga, 
como disse a Pedro: "Retira-te de diante de mim, Satanás. 
Tu não compreendes as coisas de Deus. Tu não pensas de 
acordo com as coisas divinas, mas de acordo com a com­
preensão dos homens".

Será possível que ele dissesse isso a nós — o grande movi­
mento pentecostal?

A pessoa prudente ouvirá com humildade. Só os tolos fica­
rão na defensiva.

RISCOS DE UMA INSTITUIÇÃO

Percorremos um longo caminho, desde o nosso humilde 
começo. Entretanto, nosso movimento corre o risco de se 
tornar uma instituição. Temos nossos congressos interna­
cionais, nossos líderes reconhecidos, nossos periódicos bem 
escritos, nossas doutrinas abalizadas, nossas igrejas dinâ­
micas. Até nos regozijamos com nossas estatísticas.

Nos primeiros anos, criticávamos as instituições; entre­
tanto, o tempo e as circunstâncias nos levaram ao estágio 
da institucionalização. Não precisamos sentir-nos embara­
çados por isso, porque, como veremos mais tarde, isso 
pode ter alguma relação com nossa nova oportunidade.

Mas há um perigo na institucionalização, pelo qual o Se­
nhor nos julgará com severidade. É a tendência de todas as 
instituições para investir uma parte tão grande de sua ener­
gia e recursos na sobrevivência da instituição, que sobra 
pouca força para perseguir os objetivos que motivaram ó

13



.estabelecimento da instituição. Qualquer que tenha sido o 
desígnio de Deus para fazer surgir o movimento pentecos- 
tal, certamente era algo mais que a simples manutenção do 
movimento.

Naturalmente, as instituições trabalham legitimamente pa­
ra perpetuar sua identidade e fortalecer seus membros. 
Mas quando esse objetivo legítimo se torna o fundamento 
primordial para a tomada de decisões, o movimento deixa 
de ser fiel ao Senhor, que disse: "Aquele que quiser salvar 
sua vida, perdê-la-á" (Mt 16.25).

Um movimento que passa muito tempo tentando salvar 
sua vida como instituição, acabará perdendo-a. Por exem­
plo, nos países e comunidades, onde predomina a opressão 
racial, social, econômica e política, e existem muitos pa­
drões anticristãos de segregação e discriminação, que posi­
ção tomam os pentecostais, quando se instalam num am­
biente assim?

OPRESSÃO E LIBERTAÇÃO ESPIRITUAL

Alguém disse que se você quiser ter sucesso, é melhor 
aprender como se adaptar. Infelizmente, muitos de nós 
aprendemos muito depressa a nos adaptar — mesmo às 
custas de nossos valores cristãos.

Será que a presença de um forte movimento pentecostal 
num pais reforça a opressão ou serve para fortalecer o 
avanço da libertação espiritual, social e econômica? Em 
alguns casos, não em todos, pode ser que o Senhor esteja 
dizendo aos missionários, evangélicos, pastores e líderes: 
"Retira-te de diante de mim, Satanás, não estás agindo 
conforme a vontade de Deus, mas conforme a conveniên­
cia social."

No continente africano, por exemplo, a situação política 
teria sido diferente, se os pentecostais tivessem mostrado 
que o princípio dos Atos dos Apóstolos (2.41-47) exige 
uma distribuição eqüitativa de recursos. Em vez disso, dis­
semos que um pentecostal não se importa com essas coisas. 
Desse modo, os líderes africanos, que cresceram em escolas 
missionárias, tiveram que se voltar para outras filosofias 
políticas, que não incluíam Deus, para buscar a libertação 
de seu povo.

Agora, nós, os pentecostais, estamos sentindo a repreensão 
de Cristo, porque não dissemos aos nossos irmãos africa­
nos que aquele que liberta é na verdade livre.

Será tarde demais para ouvir o Senhor dizer: "Oh, vocês 
nãç pensam como Deus, mas como homens?"

Aprendemos como pentecostais, e aprendemos bem, que 
uma vida de acordos e envolvimentos com o mundo des­
truirá o nosso compromisso. Todos conhecemos o poten­
cial destrutivo do intercurso rápido e fácil com o mundo. 
Mas permitimos que a nossa "doutrina da separação" de­
generasse em desprezo e às vezes ressentimento, beirando o 
ódio.

Como nós, os pentecostais, éramos esmagados pelas outras 
igrejas, agora parece natural que, como somos grandes e

Qualquer que tenha sido o desígnio de Deus para fazer surgir o movimento 
pentecostai, certamente era algo mais que a simples manutenção do 
movimento.

poderosos, façamos o mesmo com elas. Ê tão fácil chamar 
as outras igrejas de "sinagogas de satanás" ou de "pros­
titutas da Babilônia".

Às vezes os pentecostais parecem Elias falando: "Só eu res­
tei". Outras vezes parecem Jonas: "Espero que não se 
arrependam, porque então poderiam ser salvos."

Será possível que o Senhor não esteja satisfeito com nossa 
atitude para com os outros cristãos? Seria a nossa retirada 
causada pelo desejo de nos protegermos das feridas do 
passado? Será a nossa separação dos outros cristãos uma 
medida da nossa correção — ou um sintoma da nossa 
fraqueza?

OS PENTECOSTAIS E OS OUTROS

Os pentecostais precisam aprender com os outros. E nosso 
intercâmbio poderá ser benéfico para eles também.

Em 1975, no Centro de Convenções de Nairóbi, no Quê­
nia, reunia-se a Quinta Assembléia do Conselho Mundial 
de Igrejas. A maioria dos pentecostais considera a CMI 
quase como uma coisa absolutamente maligna. Mas o rela­
tório do início daquela reunião trazia a seguinte prece, 
como reflexão do espírito da assembléia:

Sen/ror, porrddo conosco os /mgnos do fen Esprrdo, poro 
<yoe possomos order de compoixõo p o r  todos os çne têm 
/orne de d&erdode e Anmomdode — poro <yne possomos ser 
execofores do Po/ovro e ossrrn /d /a r  com creddnddode dos 
corsos morovdAosos <yoe /r/este.

Sen/ior, guia-nos p o r caminAos <yoe ainda nõo sabemos 
discernir e e<?uipa-nos poro o serviço do reconciliação e do 
iibertoção em teu mondo. Derroóo os moros ryoe nos sepo- 
rom e oni/ico-nos nom sd corpo.

14



To
ni

nh
o 

M
ur

ic
y

"Senhor, guia-nos por caminhos que ainda não sabemos discernir e 
equipa-nos para o serviço da reconciliação e da übertação em teu mundo".

todo se não podemos sentar-nos com outros cristãos para 
celebrarmos nossa unidade?

Faiamos de profecia na igreja, muitas vezes com vistas a 
edificar ou castigar a igreja iocai. Mas o que aconteceu à 
voz profética que faia contra os maies da nação? Onde 
podemos encontrar a igreja com um penetrante discerni­
mento dos maies da desumanização? Onde podemos en­
contrar um pentecostai branco, da ciasse média, que não 
tenha medo de protestar contra a expioração racista e poií- 
ticas econômicas injustas?

Gostamos de faiar de Ester, que teve a coragem de ir até o 
rei, mas onde estão as Esteres e os Amós de nosso País, de 
nosso mundo?

Os pentecostais gostam de reunir-se por amizade. Gosto da 
amizade soita do Congresso Pentecostai Mundiai, por 
exemplo. Ela me proporciona espaço. Se ela fosse muito 
estreita, taivez eu não me ajustasse tão bem. Mas poderá 
vir um tempo em que não possamos nos dar ao iuxo de ter 
uma confederação iivre. Pode chegar o tempo em que te­
nhamos de ter uma reunião como em Atos, 15 — em que 
tiveram de discutir e brigar a fim de determinar o que Deus 
estava dizendo.

O QUE DEUS ESTÁ 
TENTANDO DIZER?

O que, por exemplo, está Deus tentando dizer-nos a respei­
to da guerra nuclear? Qual deve ser a relação dos pente­
costais com o seu governo, quando servirem em países 
marxistas? Qual a nossa posição com reiação aos "bebês 
de proveta"? Devemos engajar-nos em protestos políticos? 
É lícito orar em apoio a esses esforços? Deverá haver uma 
palavra profética a respeito da engenharia genética?

Talvez não tenhamos que responder a todas essas pergun­
tas hoje, mas esse tempo virá e nem todos verão as coisas 
da mesma maneira. Precisamos começar a pensar sobre 
como falaremos com uma voz uníssona, quando o Espírito 
falar à Igreja.

A despeito do que alguns possam pensar, os pentecostais 
não são o único grupo de Deus. Mas são um grupo espe­

cial; um grupo que sabe que Deus está falando. O mundo 
está esperando por uma Igreja que esteja pronta para gran­
des coisas. Os pentecostais têm experiência, disciplina, for­
ça e amor. Agora precisam de uma visão mais ampla.

Depois que Pedro sofreu a repreensão e o Senhor lhe am­
pliou a visão, aconteceu uma coisa maravilhosa. Seis dias 
depois, encontrou-se ele, juntamente com Tiago e João, no 
alto de uma montanha, com Jesus. "Não estou zangado", 
disse Jesus, "só queria sacudi-lo um pouco, para prepará-lo 
para uma grande bênção." Lá, no Monte da Transfigura­
ção, Pedro encontrou seu nicho na eternidade. Repreen­
dido, esclarecido e agora abençoado.

OS CRISTÃOS VENCERÃO 
OS BALUARTES DE SATANÁS

Creio que é tempo dos pentecostais prepararem-se para 
novas oportunidades espirituais. Em cada continente, em 
cada Igreja, Deus está pronto para mover-se com grandes 
bênçãos. Empregando toda a tecnologia do mundo, os cris­
tãos vencerão os baluartes de Satanás e bilhões serão liber­
tados pelo sangue do Cordeiro e a palavra do nosso teste­
munho.

Mas, como disse o profeta, isso não será feito por nossa 
própria força e poder, mas somente quando deixarmos que 
nosso próprio eu morra e que o Espírito Santo se apodere 
de nós. Talvez eu possa ilustrar isso com uma história 
muito conhecida.

Havia um riacho que desejava atravessar o deserto, mas 
toda vez que tentava fazê-lo, era engolido pelas areias do 
deserto. O riacho estava a ponto de desistir, dizendo:
— Não posso atravessar o deserto; é demais para mim.

Então ouviu-se uma voz:
— Riacho, você pode atravessar o deserto.

— Como? — perguntou ele.

E a voz disse:
— Entregue-se ao vento.

Assim, o riacho entregou-se ao vento quente do deserto. 
Novamente ele desapareceu — morreu — por assim dizer, 
quando se evaporou no ar. Mas o vento carregou-o para a 
montanha e gentilmente deixou-o cair sob forma de chuva 
no pé da montanha.

Embora não pudesse fazer o que queria, com sua própria 
força, cedendo ao Espírito Santo e morrendo em sua for­
ma antiga, ele conseguiu realizar o desejo de seu coração.

Os pentecostais também têm um sonho. Mas não precisam 
morrer para si mesmos e, como Ezequiel, chamar os ventos 
para que soprem sobre o nosso movimento. Só então tere­
mos a concretização da visão.

(Extraido da Revista CAarixma, março de 1983.)
James A. Forbes Jr. é professor do Union Theoiogicai Seminary de Nova 
York, EUA.

16



OS 500 ANOS 
DO NASCIMENTO

^  ^  ^  (Extraído do jornal "Folha de São Paulo'

Waiter Altmann

Reformador da Igreja ou herege e de­
mônio, campeão da liberdade ou lacaio 
de príncipes, restaurador da verdade 
ou subjetivista arbitrário, herói nacio­
nal alemão ou traidor dos camponeses 
oprimidos, revolucionário ou burguês 
— quem foi Lutero? Poucos persona­
gens da história obtiveram imagens tão 
diversas e contraditórias.

O fato denuncia a ótica peculiar de 
seus muitos intérpretes, mas também 
revela uma vida agitada num tempo 
conturbado. Lutero nunca pode se dar 
ao luxo de coerências sistemáticas e 
a-históricas. Jamais teve o privilégio 
ou a desgraça de poder refletir à dis­
tância sobre o processo histórico em 
convulsão. Não só foi forçado a pen­
sar, falar e agir no centro dos aconteci­
mentos; os próprios fatos, por assim 
dizer, se abatiam sobre ele, vez por ou­
tra o levaram de roldão. Sua enorme 
produção literária é composta em gran­
de medida por escritos ocasionais, em 
que se posicionava diante de exigências 
concretas que o momento impunha. 
A extraordinária repercussão de suas 
obras e de seus gestos lhe era surpreen­
dente: Deus o estava utilizando como 
instrumento indigno da causa evangé­
lica.

Recapitulemos alguns dos fatos. Nasci­
do há exatamente 500 anos, Lutero 
abandona em 1505, quase ao fim, o 
curso de Direito, renunciando à pers­
pectiva de promissora carreira pública, 
para ingressar no rigoroso convento 
dos agostinianos de Erfurt, em busca 
da salvação. A 31 de outubro de 1517 
(dia da Reforma), já há diversos anos 
professor de Bíblia na universidade, 
afixa à porta do castelo de Wittenberg 
as famosas 95 teses, em que condena a 
venda de indulgências. Em 1520, escre­
ve os principais escritos reformatórios, 
em que enfatiza a liberdade do cristão, 
a necessidade de novas boas obras no 
âmbito secular, a urgência da reforma

da Igreja, advogando ainda profundas 
reformas econômicas, sociais e políti­
cas. No mesmo ano ainda queima pu­
blicamente a bula papal de ameaça de 
excomunhão, juntamente com exem­
plares do Direito canônico. Em 1521 é 
excomungado pelo Papa e convocado à 
dieta imperial de Worms, onde se re­
cusa à retratação de seus escritos. É 
condenado e declarado proscrito do 
império. "Seqüestrado" a mando de 
seu príncipe, permanece incógnito no 
castelo de Wartburgo, onde traduz o 
Novo Testamento e escreve outros en­
saios. Posteriormente, retorna à ativi­
dade pública em Wittenberg. Em 1525, 
escandaliza até seus amigos casando-se, 
em meio à guerra dos camponeses, 
com uma ex-freira. Em relação aos 
camponeses, depois de apoiá-los a prin­
cípio, em boa medida, em suas reivin­
dicações sociais, concita os príncipes a 
massacrar os camponeses em revolta 
Em 1527, decide-se a permanecer em 
Wittenberg ao lado dos doentes e mo­
ribundos, em meio a um surto de pes­
te, desobedecendo à determinação de 
seu príncipe de que se ausente, para 
sua proteção. Em 1529, escreve os ca­
tecismos Maior e Menor, que vão dar 
forma, piedade e doutrina das comuni­
dades luteranas. A partir de 1530, ain­
da com muitos percalços, dá-se a fase 
de consolidação da Reforma. Falece 
em 1546.

Significativas são também as mudanças 
de perspectiva, na avaliação de Lutero. 
A polémica católica chegou a divisar 
nele a manifestação de Satanás em pes­
soa. Hoje a pesquisa católica reverencia 
sua profunda piedade, enfatiza a justi­
ça de suas reivindicações de reformas e 
o classifica como uma autoridade teo­
lógica comum a protestantes e católi­
cos. A pesquisa marxista, acostumada 
a depreciá-lo como subserviente servi­
çal de príncipes opressores, resgata a 
memória de que Marx o classificou co­
mo um dos maiores economistas e

Engels o reverenciou como líder do 
movimento que rompeu com a medie­
val estrutura de poder, rompendo os 
privilégios e as legitimações religiosas 
da Igreja Romana. Em particular, a re­
cente pesquisa marxista na República 
Democrática Alemã já não o vê em an­
tagonismo a Tomás Muntzer, mas lhe 
atribui papel decisivo no surgimento 
histórico da revolução pré-burguesa. A 
dissensão com Muntzer, este sem dúvi­
da mais consequente, teria sido no in­
terior de um movimento histórico pro­
gressista. Já a pesquisa luterana, que, 
ainda no século passado, caracterizou 
Lutero como um herói da nação alemã 
e que neste século tendeu a ver nele 
um "campeão" de idéias religiosas, em­
penha-se hoje por melhor contextuali- 
zá-lo em seu tempo e fazer a reflexão 
crítica quanto a sua relevância atual. 
Nesse esforço, não se realçam apenas 
os aspectos positivos de sua obra, co­
mo também se reconhecem, com ver­
gonha, posicionamentos trágicos como 
aqueles em que concita, por exemplo, 
ao massacre de camponeses e a repres­
são aos judeus (também neste caso 
após inicialmente ser um defensor seu) 
e aos adeptos da ala radical da Refor­
ma.

Qual seria sua contribuição fundamen­
ta! no momento histórico em que vi­
veu, qual sua relevância para nosso 
contexto e nossos dias? Arrisco-me a 
caracterizá-lo em três áreas: a) Igreja e 
espiritualidade; b) relação entre fé e 
mundo; c) na sociedade, política e eco­
nomia.

No fim da idade Média se havia 
acumulado um profundo anseio de re­
forma da Igreja, "na cabeça e nos 
membros", isto é, radical e ampla. Di­
versos movimentos renovadores inten­
tavam arrancar a Igreja de todos os si­
nais de decadência, purificando-a dos 
abusos e desvinculando-a de interesses 
econômicos e do poder político. Outra 
corrente, a do misticismo, deixava de 
lado ou em segundo plano a preocupa­
ção com a estrutura eclesiástica e con- 
centrava-se na busca da união pessoal 
íntima com o Salvador. Lutero acaba 
fazendo jus. Simultaneamente, a am­
bos os anseios, o de reforma da Igreja 
e o de uma fé pessoal convincente, 
com sua doutrina da "justificação pe­
la graça, mediante a fé", sem as obras 
da lei.

17



0  monge que se atribula no convento, 
buscando a salvação através de boas 
obras meritórias, por mais exitoso que 
seja para terceiros, vai-se afundando no 
desespero por não conseguir fazer tu­
do quanto supõe dele ser exigido por 
Deus. Descobre-se, após o desespero, 
renascido e entrando livremente no pa­
raíso, quando entende que Deus salva 
gratuitamente, através da fé. A liberda­
de adquirida, em termos pessoais, lhe 
serve também de instrumento para a 
crítica à venda de indulgências (quan­
do o perdão é gratuito, em Cristo) e a 
instituição eclesiástica em geral, na me­
dida em que esta se interpõe, com exi­
gências, entre Jesus Cristo e o crente. 
A doutrina da justificação pela fé con­
tém, assim, em seu bojo, uma radical 
valorização igualitária de todas as pes­
soas. Pelo que elas são (para Deus). 
Obviamente as pessoas ainda assumem 
funções distintas na sociedade, mas fi­
cam desqualificadas todas as formas de 
discriminação, sejam raciais, sociais, 
econômicas ou mesmo religiosas. Re­
jeitados ficam todos os sistemas que 
valorizam as pessoas pelo que pos­
suem, consomem ou mesmo produ­
zem. Igualmente incompatíveis com a 
descoberta de Lutero são todas as for­
mas de espoliação econômica, do tra­
balho pelo capital. A tortura é incon­
cebível. O aviltamento de qualquer 
pessoa é ofensa ao próprio Deus.

Na relação entre fé e mundo, Lutero 
havia buscado o caminho prescrito pa­
ra a obtenção de uma santidade supe­
rior: a vida religiosa, retirada do mun­
do. Isso contrastava com a mundanida- 
de da própria Igreja. Mesmo para o co­
mum dos cristãos, as boas obras previs­
tas estavam centradas, basicamente, na 
Igreja: veneração de relíquias, peregri­
nações, compra de indulgências. Lute­
ro descobre que o egoísmo, o estar vol­
tado sobre si mesmo — essência do pe­
cado — está tão presente em suas preo­
cupações em obter sua própria salva­

ção, mesmo nas práticas monásticas, 
quanto em qualquer outro lugar. O lu­
gar de santidade não deve ser retirado 
do mundo, mas encontra-se nas lutas 
da vida concreta e material. Esse é o lu­
gar de viver a fé e o amor, já não mais 
voltado para si, nem centrado na Igre­
ja, mas dentro do mundo e voltado pa­
ra o próximo. Empreende, portanto, a 
volta ao mundo, trazendo para dentro 
dele o espírito de disciplina monacal. 
Revaloriza a natureza e enfatiza a pro­
fissão como lugar de vocação divina e 
instrumento de serviço. Redescobre a 
sexualidade como boa dádiva de Deus.

A nova disciplina do trabalho deixou 
marcas profundas no desenvolvimento 
do mundo moderno. O conceito, po­
rém, deve ser levado hoje a um novo 
estágio. O exercício profissional indi­
vidualizado não pode ser exaltado co­
mo agradável a Deus, num contexto 
em que inúmeras profissões são avil­
tadas a serviços forçados, em favor de 
interesses espoliativos. É preciso am­
pliar, hoje, os conceitos de Lutero em 
direção à valorização das formas cole­
tivas de ação, como a participação em 
associações de bairros, sindicatos e par­
tido. Esses são lugares preferenciais pa­
ra a vivência do amor cristão, com a 
mesma dedicação e disciplina que Lu­
tero foi buscar no convento.

Finalmente, quanto às estruturas so­
ciais, políticas e econômicas, Lutero 
viveu numa fase de transição histórica 
do feudalismo para o capitalismo mer­
cantil. Profundas transformações ope­
ravam-se em todos os campos. É uma 
idéia totalmente falsa a de que Lutero 
tivesse esperado dos cristãos a omissão 
nos assuntos políticos, econômicos e 
sociais. Ao contrário, ele mesmo não 
cessou de opinar em todos eles. Enfa­
tizou a responsabilidade política co­
mo decorrente do próprio batismo, 
propugnou pela introdução de um sis­
tema educacional universal, inclusive 
para mulheres (o que era inusitado em 
seu tempo). Fez críticas abertas à prá­
tica da usura e aos novos mecanismos 
comerciais, em que divisava o acúmu­
lo de lucro às custas das necessidades 
do povo. Defendeu e ajudou a introdu­
zir nas municipalidades caixas comu­
nitárias de apoio a enfermos, viúvas e 
desempregados (antecipação de um 
amplo sistema previdenciário). Se bem 
que geralmente tenha enfatizado a 
obediência às autoridades constituídas

(nem sempre, porém), definiu-as como 
limitadas pelo Direito e incumbidas 
de defender os fracos e promover a jus­
tiça.

Suas propostas concretas são contradi­
tórias, algumas ainda de cunho medie­
val, outras já modernas. Num aspecto, 
porém, foi claramente favorecedor de 
uma nova ordem, ou seja, ao desvin­
cular o político, o social e o econômi­
co da tutela eclesiástica institucional. 
O sistema feudal estava calcado no di­
reito divino, e a própria Igreja que o 
representava era detentora de privilé­
gios. Riquezas e poderes. Lutero pro­
clama que o âmbito político, social e 
econômico é regulado não por direito 
divino, mas por direito humano. Em 
vez de uma lei imutável com uma ins­
tância interpretativa irrecorrível (a 
Igreja), uma lei histórica, humana, re- 
formável. Ruiu a legitimação religiosa 
do sistema feudal.

Mais uma vez perguntemo-nos pelo sig­
nificado atual. Hoje, a tutela eclesiásti­
ca sobre o político não é nenhum risco 
sério. Ao contrário, muito mais agudo 
é o perigo de ficarmos submetidos ao 
arbítrio de sistemas políticos, econô­
micos e sociais que pretendem se reger 
por critérios tecnocráticos, infensos à 
crítica, ao controle e às necessidades 
humanas concretas. Nesse contexto, é 
imprescindível destacar a missão pro­
fética da Igreja diante de Estados e sis­
temas de injustiça e opressão. Igual­
mente, a expectativa de reforma da 
Igreja é hoje periférica. O povo anela 
por libertação de sistemas políticos e 
econômicos de dominação e dependên­
cia, que lhe impõem sacrifícios cada 
vez mais severos, a ponto de o clamor 
da vida ser praticamente sufocado pela 
estrutura de poder da morte. Os sujei­
tos históricos de transformação no 
atual momento do processo histórico 
já não são, obviamente, os príncipes, 
como na passagem da Idade Média pa­
ra a era Moderna, mas o povo em suas 
classes subalternas. Ele, especificamen­
te em seus setores oprimidos, é o novo 
sujeito histórico que se exercita em 
movimentos populares. Na luta históri­
ca desses setores devem se inserir os 
adeptos modernos de Lutero.

WALTER ALTMANN é pastor e teótogo, 
reitor da Facuidade de Teologia da Igreja 
Evangélica de Confissão Luterana no Brasil 
e membro da Comissão de Estudos da Fede­
ração Luterana Mundial.

18



A TERRA PROMETIDA 
anotações de viagem

Car!os Rodrigues Brandão

NICARAGUA, NICARAGUA!
Segunda Parte

O que fora programado para ser uma cerimônia rápida e 
muito simples de encerramento dos seis dias de trabalho 
do Encontro /nfcrnoctono/ tfe Etfncopão Eopn/or pe/n Foz, 
acabou sendo um demorado acontecimento, numa tarde 
quente e úmida de Manágua. Éramos um bando de educa­
dores apertados em uma sala prevista para a metade do 
número dos que afinal ali se reuniram. Concluíamos um 
"Encontro" onde, mais do que discutir a fundo questões 
de ecútcapõo e ct/Mcnpõo popn/ur, vivemos dias de trocar 
experiências e, sobretudo, dias de ouvir as dos educadores 
nicaragüenses. Cerca de quinze tinham chegado dos Esta­
dos Unidos — cuja marinha de guerra naqueles dias ron­
dava praias da Costa Atlântica do país —, outro tanto veio 
do Canadá. Éramos uns vinte e cinco latino-americanos e 
um número que oscilava entre vinte e trinta educadores da 
Nicarágua. Entre eles havia um número fixo de participan­
tes, um dos quais, Ernesto Valdecillo, o vice-ministro de 
educação popular, nos acompanhou durante todo o En­
contro. Havia também alguns professores que vinham a 
cada dia de uma das regiões do pais.

Paulo Freire havia chegado na noite anterior. Ele fez a 
última conferência. Fora do previsto, ela acabou sendo a 
primeira fala da cerimônia de encerramento. Não falou 
mais do que uma meia hora e, ao final, palmas muito 
demoradas dos educadores visitantes misturavam-se com 
as "consígneas" que os do país gritavam em coro e com 
que nos haviamos acostumado, de tanto ouvi-las a todo 
momento, durante o Encontro: "FSLP vencerá! Con la 
Educación Popular Nicarágua triunfará!". Uma delas, 
mas eram muitas. Depois de tantos anos de ofício, eu nun­
ca havia visto aquilo. Jovens com os punhos erguidos, 
mãos que ritmadamente subiam e desciam e marcavam o 
compasso das frases gritadas, enunciando, como gritos co­
letivos, palavras que aprenderam na Campcn/tc /Vaciona/ 
Gfe de que muitos deles participaram há três
anos.

É claro que os jornais do dia seguinte aproveitaram ao 
máximo algumas frases ditas por Paulo Freire, cuja foto 
saiu em dois ou três deles: "Nicarágua é a melhor universi­
dade do mundo", foi uma das manchetes de Barricar/a, o 
diário oficial da Frente SantE/tEta de Za&erfação /Vae/ona/. 
A frase dita por Paulo Freire não fora da conferência, mas 
de uma entrevista. Mais útil do que as outras, acompa­
nhava a de uma outra manchete: "Fuzis e cadernos são 
armas do povo", que Carlos Carrión, um dos membros da

Assembléia Sandinista, disse no meio do último discurso 
do encerramento do Encontro.

Myles Horton, representante da delegação norte-americana 
— um homem de barbas e porte semelhantes aos de Paulo 
Freire — condenou de público a política de seu governo 
contra a América Central. No fim de sua fala, confparou o 
que os educadores nicaragüenses faziam com "um poema 
de liberdade que todos precisamos aprender". Gosto de 
frases assim. Elas podem parecer ridículas aos olhos da­
queles que pensam que coisas como educação são assuntos 
para especialistas e estatísticos. Mas a verdade é que ser­
vem para lembrar que a educação não é mais que uma 
conversa interminável entre as pessoas, onde todos podem 
aprender alguma coisa. Depois que a representante da co­
missão canadense falou, uma outra entregou a Carlos Car­
rión, a Ernesto Valdecillos e a outros membros da mesa, 
alguns cartazes que os canadenses haviam desenhado e pin­
tado durante os dias do Encontro. Enquanto isto, eu, re- 
cém-nomeado representante da delegação latino-america­
na, rabiscava algumas palavras do que, mais que um dis­
curso de "clausura", acabou sendo um meio-termo entre 
um poema e uma crônica daquilo que havia visto e vivido 
no país. Durante os dias do Encontro desapareci com fre- 
qüência das salas de reunião e viajei tanto por Manágua, 
quanto entre duas cidades do interior: Granada e Masaya. 
Aproveitei todo o tempo que tive para conversar com as 
pessoas na rua e, em Granada, na feira e no mercado.

Quando acabei a leitura do que escrevera — e que li com 
muita emoção — os jovens professores da sala voltaram a 
gritar suas palavras de guerra. De repente, uma negra nor­
te-americana aproveitou um brevíssimo momento de silên­
cio e começou a cantar, sozinha, uma música que depois 
nos foi traduzida e explicada como uma das canções de 
protesto dos negros dos Estados Unidos. Uma cantilena 
triste e lenta, ao contrário da força dos gritos agudos dos 
nicaragüenses, que mal repetia, tal como as suas "con­
sígneas", duas ou três frases:
"Pensam que estamos parados, mas começamos a cami­
nhar; pensam que estamos parados, mas não paramos mais 
de andar."
Rompido de vez o programa oficial, passamos da cerimô­
nia à celebração: gritos de guerra, pessoas cantando, abra­
ços, trocas de presentes. Rosa Paredes, da Venezuela, dis­
tribuiu entre alguns educadores do país pequenas pombas 
coloridas que os presos políticos chilenos faziam na cadeia

19



e que a comissão do Chile trouxera para a ocasião. Um dos 
organizadores do Encontro arrancou de minhas mãos os 
escritos que eu lera e me disse que eram para "salir en 
Barricada", no sábado seguinte. Nunca mais os vi.

O dirigente da mesa só conseguiu o retorno à ordem quan­
do anunciou que "el compaHero Carlos Carrión" faria o 
discurso de encerramento. Ao contrário de todos nós, ele 
falou devagar e, às vezes, entre uma frase e outra buscava 
no silêncio o fio da meada. Não foi difícil descobrir que ele 
nos chamava de volta da emoção à razão. Fez relatos, 
apresentou números. É sobre isto que eu quero falar. Rela­
tou momentos da Ca/njpan/ía TVaciona/ Je

Nicarágua
Fotos de Carlos Rodrigues Brandão

sobre a qual ouvimos muitos relatos e vimos um vídeo-tape 
que me tocou muito fundo. Cerca de cinqüenta mil jovens 
espalhados por todo o país: de dia trabalhando com os 
camponeses, à tardinha ou à noite ensinando "ler-escrever- 
e-contar". Não posso dizer até que ponto os resultados 
foram exatamente iguais aos que Carrión nos apresentava 
naquela tarde e nem é sobre isto que quero falar aqui. 
Vários camponeses alfabetizados haviam virado alfabetiza- 
dores de outros alfabetizandos camponeses. Cerca de de­
zoito mil jovens estudantes continuavam ativos nas "bri­
gadas de educación". Carlos Carrión não fazia por menos:

"As armas e a educação são dois instrumentos explosivos 
que nem todos os governos podem dar a seus povos."

Eu pensava no meu. A seguir ele comentou conosco, pau­
sadamente, os custos atuais da continuidade do programa 
de educação popular na Nicarágua. O que contamos com 
cifras de gastos e ganhos, eles contam com mortos, quatro 
anos depois da vitória das forças sandinistas. Na fronteira 
sul e, muito mais, na fronteira norte, cento e sete jovens 
alfabetizadores haviam sido assassinados pelos contra-re­
volucionários nos últimos três anos. Mais do que aqueles 
que carregam fuzis, dizia Carlos Carrión, os "contra" ca­
çam os que carregam cadernos. Eles sabem que é com um 
amplo programa de educação, estendido a todo o povo do 
país, que a hegemonia popular será consolidada. Será?

Abaixo de duas fotos de Paulo Freire, o mesmo número de 
Farhcarfa de 4 de setembro de 1983, estampava ao lado 
dos depoimentos de Carrión fotos de quatro entre os cento 
e sete assassinados, uma moça e três rapazes: dois estudan­
tes de economia, um de jornalismo e outro de sociologia.

Mais adiante, falando agora em inglês, ele disse aos dele­
gados educadores dos Estados Unidos que viajassem pelo 
país e vissem o que se queria construir ali. É possível que, 
a estrangeiros e, mais ainda, a educadores, escondesse con­
tradições e conflitos dentro da própria "obra a construir": 
uma pátria libertada de um povo livre, como disse. Certa- 
mente há mais do que isto. Mas todos nós vimos ali o 
inverso daquilo com que convivemos em nossos países. 
Exagero? É possivel; me toco facilmente e às vezes, confes­
so, só sei ser critico quando quero, e contra quem quero. 
Mas é que me pareceu ver acontecendo ali aquilo que, por 
mais de vinte anos, educadores populares do Brasil vive­
mos dizendo e querendo acreditar que é um horizonte aon­
de podemos chegar. Cinco dias depois eu participava de 
um outro encontro de educadores. Agora era uma reunião 
pequena, detalhada e pouco afetiva, entre "especialistas" 
convocados pela UNESCO para pensarem rumos da edu­
cação de adultos na América Latina. Algumas críticas que 
costumo fazer aos aparatos de pequeno e grande tamanho 
da educação aqui no Brasil, eu as fiz em Cuba. Avisei 
antes à delegação do país que nos recebia, que falava sobre 
apenas cinco dias de visitas e conversas. Em um dado mo­
mento disse a eles que, em matéria de educação, havia 
visto na Nicarágua uma subversão da rotina e, depois, via 
em Cuba, uma rotinização da subversão. Os cubanos não 
gostaram e o dirigente do Programa de Educação de Adul­
tos o disse educadamente. Mas, ao cabo de cinco dias de 
Encontro, me digeriram e me abraçaram. Quero voltar a 
este assunto uma vez mais ainda.

20



bíblia hoje

FAMINTOS FARTOS, 
RICOS VAZIOS: 
DUAS PARÁBOLAS 
NATALINAS
Carlos Cunha

O capítulo 16 de Lucas reúne duas pa­
rábolas acerca do bom ou mau uso do 
dinheiro. Ambas projetam as conse­
quências para o fim da história par­
ticular do homem e, consequente­
mente, para o futuro dos homens.

A primeira causa espécie aos "piedo­
sos" porque se choca com a moral 
convencional que respeita a proprie­
dade dos bens sem questionar a ma­
neira como foram conseguidos. Mui­
tas vezes esses bens são males.

A segunda parábola ajusta-se aos 
"modelos" religiosos e até serve para 
aquietar consciências: Eles, os láza­
ros, podem continuar lazarentos por­
que, no outro lado da vida, após a 
morte, as posições se vão inverter. Ê a 
desforra dos fracassados. Mas, será 
que é simples assim?

Na verdade, ambas as parábolas ani­
mam o processo naquilo que ele tem 
de revolucionário, quer dizer, na sua 
força de constestação do status e de 
sua violência.

1. A primeira parábola (Lc 16.1-8) é a 
estória de um administrador de bens 
de um rico senhor. Insere-se na pará­
bola a denúncia de uma iniquidade 
muito própria do Dinheiro ao qual 
tantos homens servem. A iniquidade 
está no fato de o proprietário não pa­
gar o que devia ao administrador e, 
para compensá-lo, permite-lhe prati­
car a usura: emprestar cinqüenta e oi­
tenta do que não lhe pertencia para 
receber cem. O administrador podia 
fazer isso uma vez que não era pago 
pelo seu serviço. Era hábito na época 
e ninguém questionava essa maldade 
que, por si mesma, era a distorção da 
vontade de Deus o qual não permitia 
a usura nem a exploração do trabalho 
(Lv 23.37; Ez 18.13).

2. Na parábola se diz que o proprie­
tário tinha conhecimentos das malan­
dragens do administrador e, por isso, 
decidiu demiti-lo. Ele, esperto, chama 
os devedores e nem se apressa em co­
brar-lhes o que deviam para receber a 
sua parte, o que seria de se esperar.

Ele enxerga mais longe. Não pode ir 
cavar a terra nem pedir esmola (16.3) 
então resolve abrir mão das dívidas 
que os outros pensavam dever ao se­
nhor e que, de fato, deviam a ele, ad­
ministrador. Age como se tirasse do 
dono para favorecer os clientes.

3. A atitude foi uma jogada inteligen­
te que lhe valeu a amizade dos deve­
dores e o louvor do administrador. 
Para aqueles ele os favorecia ameni­
zando-lhes as dívidas; para este ele se 
apresentava generoso, abrindo mão de 
seu lucro. Era preciso agradar a gre­
gos e troianos numa situação de crise. 
Ele o fez sabiamente.

4. Esse dinheiro era duplamente iní­
quo: por ser uma dívida de agiotagem 
e por ser resultado de um proceder ir­
regular do rico que não paga o seu 
gerente e ainda o autoriza a roubar 
dos clientes.

5. A atitude do administrador é lou­
vada por Jesus porque, de fato, houve 
uma certa conversão, deixou de servir 
à iniqüidade para servir aos homens, 
fazendo justiça aos explorados já que 
antes ele servia ao Dinheiro (Mamon) 
roubando-o aos outros.

6. A segunda parábola (Lc 16.19-31) 
é a estória de um ricaço que se fartava 
sem levar em conta a iníqua pobreza 
daquele Lázaro infeliz. Jesus, o narra­
dor, resolve contrastar com detalhes 
as duas situações pecaminosas. O pri­
meiro "se vestia de púrpura e linho 
fino e cada dia se banqueteava com 
requinte" (16.19). O outro tinha por 
vestimenta as suas úlceras (16.20) e 
desejava apenas o "que caía da mesa 
do rico". Não apenas não se alimen-

21



tava, antes servia de alimento aos cães 
que "vinham lamber-lhe as feridas" 
(16.21).

7. Os contrastes prosseguem, mas in­
vertidos. O pobre é /cvcJo; o rico é 
-sepM/hzífc no inferno. Agora quem 
implora é o rico desgraçado. Há uma 
diferença: para o pobre não havia res­
posta; para o rico, há, mas de Abraão 
que acrescenta: "E, além do mais, en­
tre vós e nós existe um grande abis­
m o..." (16.26). O grande abismo que 
o rico mesmo cavou. Cavou num está­
gio da vida e se projeta noutro. É o 
mal do rico. Ele é solitário, isola-se e, 
por isso cava abismos.

8. Para os bons intérpretes, toda pa­
rábola tem um foco doutrinário que é 
a lição central. Só esta importa, os ou­
tros elementos são ocasionais e servem 
de moldura. Dessa forma, à guisa de 
conclusão, podemos ver como Jesus 
propõe duas lições de violência, situa­
ções de fato, e delas faz um projeto de 
antiviolência. Violência é o motivo- 
guia das duas parábolas: violência e 
antiviolência.

9. Na primeira o Mestre investe con­
tra as riquezas indignas, más. Não se 
limita a uma posição moralista de ape­
nas condená-las. Isso não leva a nada. 
Todo moralista corre dois riscos: o de 
não lhe darem atenção; e o de, quan­
do lhe ocorrem chances de manipular 
recursos de outros, cometer os mes­
mos abusos. Ai estão exemplos aos 
montes, na vida política, de fortunas 
que se fizeram com negócios de tráfi­
co de influência e até mesmo quando 
homens se propuseram a combater a 
corrupção. Fortunas que se fizeram 
não por falta de "profetas" do mora- 
lismo. Fizeram-se apesar deles, nas

barbas deles. Mas Jesus é o remidor 
de tudo e a redenção que ele propõe 
para o Dinheiro da iniqüidade é: ,/azer 

coM! e/e. Dessa maneira o di­
nheiro da iniqüidade serve para a des­
truição da própria iniqüidade.

10. Na segunda parábola, Jesus pro­
põe a violência da troca de situações. 
Há, entretanto, dois detalhes implíci­
tos no texto que não podem ser deixa­
dos de lado. O primeiro é que a troca 
de posições não se apresenta exclusi­
vamente após a morte. A expressão 
"seio de Abraão" é traduzida tam­
bém por "reunir-se a seus pais" (Jz 
2.10 e outros). Traz a carga do signi­
ficado messiânico que é simultanea­
mente após a morte e após a derroca­
da da situação anterior (Mt 8.11; Jo 
13.23). O segundo detalhe é que não 
se trata de uma simples mudança de 
situações. Há uma pequena diferença: 
o rico era solitário e continua solitário 
em sua desgraça; o pobre é solidário. 
Ao rico, o ser sepultado no inferno; 
ao pobre, o ser levado e reintegrado.

11. A grande violência contra os que 
abusam do dinheiro está em esvaziá- 
los e cumular de bens os famintos. E é 
nisto que estas duas parábolas são in­
crivelmente natalinas e ilustram o 
Cântico de Maria, o hino mais Natal 
que já  se cantou: "Encheu de bens os 
famintos e despediu vazios os ricos" 
(Lc 1.53).

12. De si a encarnação já  é uma vio­
lência de Deus. Isso se traduz admira­
velmente na proclamação de Paulo 
(Fp 2.6,7): O próprio Jesus tinha a 
condição divina e não se apegou cio­
samente ao ser igual a Deus, mas se 
esvaziou, assumiu a condição de ser­
vo, tomou a semelhança humana.

Violência que invadiu a nossa vil vio­
lência, violenta, violadora, voraz. Os 
catecismos reformados dão destaque a 
essa violência da ira divina na doutri­
na da expiação. A ira contra a miséria 
do pecado humano.

13. Os bem-postos, os bem-apessoa- 
dos perguntarão se uma violência não 
vai gerar outras violências numa ca­
deia infinda. De modo algum: A faca­
da que fere, deforma e mata é uma 
violência má. O corte profundo que 
faz o bisturi (também faca) recupera e 
salva. É assim a violência que Jesus 
propõe e, nesse sentido, ele não veio 
trazer a paz, mas a espada, pôr pai 
contra filho, filho contra pai (Mt 
10.34,35).

14. Quero concluir voltando ao con­
texto de Lucas (16.16). A versão lati­
na deste versículo é dura: "O Reino 
dos Céus padece violência e os violen­
tos o raptam à força". O processo do 
Reino está em curso e é violento tam­
bém, pelo menos quando é imperativo 
restaurar a vida e a dignidade huma­
nas.

Este Natal acontece em meio à violên­
cia em nossa Pátria e no mundo. Não 
desconfiam entretanto, os violentos e 
exploradores do homem que Natal é 
violência de Deus contra eles e profe­
cia da deposição dos poderosos e exal­
tação dos humildes, às custas da ri­
queza deles e até das migalhas que eles 
negam.

Carlos Cunha é pastor presbiteriano, teólogo e 
musicista e um dos redatores da revista Tempo e 
Presença

22



documento

CARTA DE BUENOS AIRES
Às Igrejas e Povos da América Latina
Conselho Latino-Americano de Igrejas, CLAI

Amados irmãos e irmãs no Evangeiho:

Damos graças por saudá-ios em nome de 
Nosso Senhor Jesus Cristo.

Prestes a celebrar-se o primeiro aniversário 
da constituição do Conselho Latino-Ameri­
cano de Igrejas (CLAI) nós, que compomos 
seu Comitê Executivo e o Secretariado, 
reunimo-nos na acolhedora cidade de Bue­
nos Aires para refletir sobre o ministério 
do CLAI no tempo que passou e para pro­
jetar nossa ação, no cumprimento fiel da 
missão que recebemos do Senhor.

Neste ano, com a ajuda do Senhor e guia­
dos por seu Espírito, pudemos começar a 
andar juntos, neste projeto de criar um lu­
gar de encontro e de celebração para as 
Igrejas latino-americanas. Anima-nos o de­
sejo de que nele possa expressar-se o ecume­
nismo que, na missão cotidiana que o povo 
realiza, ajuda-nos a superar as barreiras 
que nos separam, para encontrarmo-nos 
na fé, no amor e na obediência a Jesus 
Cristo. E é isto o que nos permite superar a 
nossa estreiteza, para nos encontrarmos 
com todos os que lutam pela transforma­
ção social e humana.

ARGENTINA: MORTE E ESPERANÇA

Este é um dos momentos mais difíceis na 
história deste país; porém, também pleno 
de expectativas.

Em nossa convivência destes dias, temos 
constatado que se produziu uma deteriora­
ção econômica cada vez mais acelerada, 
com suas consequências pessoais e sociais, 
que não é senão o resultado de um sistema 
que implantou um estado de terror, com 
um custo de mortes, desaparecimentos e 
torturas sem precedentes, que ainda man­
tém um aparelho repressor ilegal.

Revela-se assim a carência de discerni­
mento daqueles que têm em suas mãos o 
poder e que, em vez de servir ao povo, o 
devoram "como se comessem pão... não 
invocam ao Senhor... e envergonham... o 
conselho dos pobres" (Salmo 14.4,6).

Prova fidedigna disso tivemos nestes dias, 
quando vimos a promulgação de uma ver­
gonhosa lei de anistia, unanimemente rejei­
tada, por meio da qual desejam perdoar-se a 
si mesmos aqueles que levam sobre suas 
consciências a morte de tantos seres huma­
nos e de tantas esperanças. Consuma-se as­
sim a burla, uma vez que desejam oferecer- 
se um perdão sem assumir a responsabili­
dade de confessar a culpa correspondente. 
Porém o sangue do irmão continua cla­
mando aos céus.

Em meio a esta difícil situação, "por causa 
da opressão dos pobres e do gemido dos 
necessitados", o Senhor mostra que salva 
"a quem por isso suspira" (SI 12.5).

E os sinais já se estão manifestando: pode­
mos comprovar os efeitos de uma abertura 
democrática à qual se chegou pela pacífica 
resistência do povo e pela própria corrup­
ção dos que detêm o poder. Devemos apre­
ciar em tudo isto o importante lugar que 
coube à ação em defesa dos direitos huma­
nos, em certos momentos uma das poucas 
formas visíveis de protesto e resistência, da 
qual foi parte o claro testemunho de mui­
tas Igrejas.

A saudação que lhes enviamos vai, pois, 
com a oração ao Senhor para que ele lhes 
dê valor, para prosseguir mantendo uma 
presença e para que as expectativas de re­
construção democrática possam ver-se ple­
namente realizadas.

CONE SUL: A LUTA PELA VIDA

Reunimo-nos no Cone Sul de nossa Amé­
rica Latina, região na qual, com as dife­
renças que estabelecem as circunstâncias 
particulares, encontramos o mesmo quadro 
da Argentina. Isto nos convence mais e 
mais de que este é o resultado de uma mes­
ma concepção econômica e política impos­
ta pelos poderosos sobre nossos países, com 
o apoio das minorias antinacionais inter­
nas, justificadas pela anticristã e anti-hu- 
mana doutrina da Segurança Nacional.

Mas também nestes países podemos ver a 
abertura de novas possibilidades, sustenta­
da pela resistência do povo, ante a corrup­
ção do poder.

Acompanhamos a valente ação do povo bo­
liviano, a renovada resistência do povo chi­
leno, a surpreendente reação do debilitado 
povo uruguaio, a prolongada resistência do 
povo brasileiro e o afogado protesto do po­
vo paraguaio. Unimos nossas orações e 
comprometemos nossa ação para que se 
abra para estas nações uma nova esperan­
ça de reconstrução. Move-nos a esta parti­
cipação o propósito de Deus — inscrito em 
sua criação — do direito de todo o povo à 
sua própria terra e à justa participação em 
seus frutos, para o desenvolvimento da 
existência plena.

AMÉRICA LATINA: UM CONTINENTE 
EM BUSCA DE SEU 
PRÓPRIO DESTINO

As palavras do salmista refletem também a 
situação geral da pátria maior, a América 
Latina: "Estou atolado em profundo lama­
çal, que não dá pé; estou nas profundezas 
das águas e a corrente me submerge. Estou 
cansado de clamar, secou-se-me a garganta, 
os meus olhos desfalecem de tanto esperar 
por meu Deus" (SI 69.2,3).

23



Reunimo-nos como latino-americanos, e, 
por isso, sonhamos com a unidade deste 
continente que temos herdado e sentimos 
dores como um único povo. Estamos par- 
ticuiarmente afetados peia sorte da Améri­
ca Centrai, um dos objetivos principais da 
conquista dos poderosos.

Por isso acompanhamos a nossos irmãos 
centro-americanos em sua reafirmação cia­
ra e contundente de que são a fome, a ex- 
pioração e postergação secuiar de seus po­
vos — e não a infiitração de ideoiogias ra­
dicais de esquerda — a fonte dos confiitos 
sociais que descambaram para a guerra ci- 
vii em Ei Salvador e para o genocídio na 
Guatemaia. As visitas pastorais de nume­
rosas delegações do CLAI à área confir­
mam os testemunhos de nossos irmãos cen­
tro-americanos, que veem a perda de seus 
fiihos, suas terras, coiheitas e casas em 
meio a um holocausto no qual o povo é a 
vitima, com o apoio direto dos Estados 
Unidos, em armas, dinheiro e assessoria 
miiitar. Nas úitimas semanas os fatos agra­
varam-se com a presença beiigerante, em 
Honduras, de forças dos Estados Unidos, 
que virtualmente — e segundo o testemu­
nho de líderes hondurenhos — ocuparam o 
território deste país, a partir do qual se 
dirige a fustigação militar à Nicarágua, pa­
ra defender os interesses e valores que ca­
racterizaram a era dos Somoza. Unimo-nos 
em oração de intercessão ao Pai, para ro- 
gar-lhe iluminação e fortaleza de ânimo 
para todos os cristãos que se esforçam para 
conseguir o dia da justiça para os povos 
irmãos centro-americanos.

AS NAÇÕES DA TERRA:
A LUTA PELA REIVINDICAÇÃO DO 
POVO

Estamos reunidos em um momento no qual 
os poderosos querem impor sobre todo o 
mundo um sistema sócio-político e econô­
mico de dominação. Neste sentido compre­
endemos que nosso destino como latino-

americanos está unido ao de todos os paí­
ses pobres do mundo e ao dos pobres nos 
próprios países ricos. Juntos sentimo-nos 
chamados a unir nossos esforços por im­
plantar uma nova ordem econômica inter­
nacional em favor dos deserdados de todo 
o mundo. A corrida armamentista é o lógi­
co resultado deste sistema de dominação, 
uma vez que este não pode se manter fren­
te à resistência dos povos, a não ser pela 
força e pelo terror, pondo em perigo a paz 
mundial. Ainda que a mais terrível mani­
festação deste perigo seja a guerra nuclear, 
devemos estar atentos ao que parece ser 
um diabólico plano, de substituí-la por 
guerras parciais, convencionais, nas áreas 
mais pobres do mundo, como se a vida 
nestes lugares valesse menos.

O conflito entre o Norte e o Sul não é outro 
senão a demoníaca alternativa da confron­
tação entre o Leste e o Oeste, que ocasiona 
as próprias crises nos países mais pobres, 
repartindo entre eles a morte e a fome. 
Não nos é desconhecido o modo como os 
países poderosos promovem conflitos nos 
países e entre os países do Terceiro Mun­
do.

E A IGREJA?

Ante este panorama — de sombras de 
morte e de claridade da aurora — convi­
damos a todas as nossas irmãs e nossos 
irmãos das Igrejas deste país e todos os 
países da América, a que nos unamos na 
reflexão sobre o sentido de nossa vocação e 
a que ajamos de modo conseqüente.

* Frente aos que buscam o poder e para 
isso oprimem ao órfão, à viúva, ao estran­
geiro e ao pobre, que sentido têm as pala­
vras de Jesus Cristo de que os que preten­
dem governar tiranizam e oprimem, mas 
que "entre vós não é assim"? (Mc. 
10.42,43)

* Frente ao afã de lucro, que vê o próximo 
como ocasião para alimentar a avareza, 
que significa "quem quiser ser o primei­
ro... será servo de todos"? (Mc.10.44)

* Em que implica para a Igreja o fato de 
que "o Filho do Homem não veio para ser 
servido, mas para servir e dar a súa vida 
em resgate por muitos"? (Mc 10.45).

* Que exige de nós o anúncio das Boas 
Novas de Jesus Cristo, de seu poder per- 
doador e de suas exigências de amor e de 
entrega pela justiça?

* Em um continente onde interesses bas­
tardos empurram nossos povos a lutarem 
entre si, como temos que proclamar que 
Jesus Cristo é nossa paz? (Ef 2.14)

Convocamos a todas as Igrejas — e, em 
particular, as que integram o CLAI — a 
que sejam fiéis ao Evangelho, que anun­
ciem a plenitude da vida em Jesus Cristo e 
denunciem as forças da morte, que aberta 
ou solapadamente destroem a nosso povo; 
que anunciem a graça perdoadora de nosso 
Deus e proclamem que esse mesmo Deus 
quer que se faça justiça ao oprimido, e que 
abaterá ao opressor.

Tenham a certeza de que, nestas aspira­
ções e no caminho da fidelidade, acompa­
nhamo-los com nossas orações ao Pai de 
toda a misericórdia e com nossa ação soli­
dária.

A graça de nosso Senhor Jesus Cristo, o 
amor de Deus, nosso Pai, e a comunhão do 
Espírito Santo seja com todos vós.

Pelo Comitê Executivo e o Secretariado do 
CLAI

Bispo Federico Pagura, presidente;
Rev. Gerson A. Meyer, Secretário Geral

Buenos Aires, 2 de outubro de 1983 
(Trad. SMPL)



"Senhor, partilha conosco as línguas do teu Espírito, para que possamos 
arder de compaixão por todos os que têm fome de liberdade e 
humanidade..."

Ora, esta não é uma oração má, mesmo pelos padrões 
pentecostais. Mas o mais importante é que dessa reunião 
surgiu uma outra, para discutir a renovação carismática 
das Igrejas. Dessa vez, eia foi reaiizada na Suíça, em 1980, 
e o objetivo era esclarecer a compreensão da renovação 
carismática e o seu significado para as Igrejas e estudar as 
respostas das Igrejas à renovação carismática.

Sua finalidade ultrapassava a busca da compreensão. Os 
participantes procuravam um quadro fiel da renovação da 
fé e da obediência para a qual Cristo está chamando a sua 
Igreja.

Li todo o relatório e fiquei surpreso ao ver a boa com­
preensão que outros estão começando a ter do que vimos 
dizendo.

Esta é a pergunta que faço: Devemos reconhecer esse rela­
tório? Devem nossos líderes enviar uma resposta à sua 
próxima reunião? Onde acharemos coragem para falar a 
outras pessoas que diferem de nós? Eles podem divergir na 
metodologia teológica e no ponto de vista básico, no en­
tanto intitulam-se nossos irmãos e irmãs.

Quando nos separamos e nos recusamos a falar a irmãos e 
irmãs na cruz, mesmo se eles não a carregam como nós 
carregamos, pode ser que Jesus nos diga: "Tu não sabes de 
que espírito és, retira-te de diante de mim, Satanás. És 
uma ofensa para mim".

Depois que Jesus repreendeu Pedro, ele foi e alargou a sua 
compreensão. Disse ele: "Sofrerei, e se tu me seguires, 
também sofrerás; se quiseres salvar tua vida, perdê-la-ás; 
se quiseres perdê-la por amor de mim e do Evangelho, tu a 
salvarás. Por que ocupares-te e perderes tua alma — au­
mentando o número de fiéis, construindo grandes igrejas, 
formando movimentos — e abandonando o meu Evange­

lho? Se ficares embaraçado ou envergonhado de proclamar 
minha Palavra de libertação a essa geração adúltera e peca­
dora, então eu terei vergonha de ti, quando estiver na 
glória com todos os anjos".

ALARGAMENTO 
DA NOSSA COMPREENSÃO

Creio que Deus ama o movimento pentecostal. No entan­
to, sinto que nos está castigando porque nos ama. Mas não 
é um castigo de rejeição, é um castigo que visa ao alarga­
mento da nossa compreensão.

Os pentecostais dizem que estão interessados em salvar al­
mas. Mas às vezes ficamos tão interessados que cada um 
promove sua própria campanha e até competimos pelo 
mesmo tempo e espaço, visando a mesma clientela. Agora 
é tempo de ir além disso. Por que duplicar esses progra­
mas? Por que não nos reunirmos com mais freqüência?

Não é necessário que cada um tenha uma cruzada, que 
cada um tenha um programa de rádio, que cada um faça 
gravações em fitas, que cada um repita as mesmas velhas 
coisas. Vamos ampliar. Não é só o nosso próprio reino que 
estamos tentando construir, mas o reino de Deus. Chegou 
a hora da cooperação entre os cristãos.

Pode ser que Deus precise de alguns pentecostais para leve­
dar a massa das outras Igrejas de vez em quando. Às ve­
zes, só o .fato de ter um pentecostal sentado numa igreja 
denominacional recorda às pessoas uma dimensão espiri­
tual que poderia ter passado despercebida de outra ma­
neira. Será que não estamos suficientemente repletos, não 
temos fogo suficiente, não temos força sufiêiente para ir­
mos ao mundo todo? No entanto, como iremos ao mundo

15



Encarte de Tempo e Presença 
publicação mensal do CEDI 
número 188
novembro/dezembro de 1983

DEUS
versus

CAPITA­
LISMO: 
TERIA 
LUTERO 
APRECIADO 
MARX?

Per Frostin

Extraído da Revista USCF 
Quarterly, Genebra, Vol. IV n? 
2/3, Agosto de 1983.



"Que significa ter um deus, ou o que é Deus?", pergunta 
Martinho Lutero no Grande Catecismo. Passando a res­
ponder à sua própria pergunta, diz eie: "A  confiança e a fé 
do coração, por si sós, tanto fazem Deus quanto um ído­
lo... pois ambos — fé e Deus — estão intimamente ligados. 
Qualquer que seja, pois, a coisa a que se agarra o teu 
coração ... e em que confia, isso é na verdade o teu Deus".

Se Lutero está certo, então a principal vertente do debate 
teológico no Ocidente, a partir do Iluminismo, baseou-se 
numa denominação imprópria. A principal tarefa da teo­
logia, durante os dois últimos séculos, foi brigar com os 
ateus, tentando provar, de um modo ou de outro, que 
Deus existe. Assim, a principal batalha no campo da reli­
gião tem-se travado entre os que acreditam que existe um 
Deus e os que negam a sua existência.

A definição do principal problema teológico tem relevantes 
implicações políticas. Os marxistas criticam constantemen­
te a tradicional crença em Deus. Seus implacáveis ataques 
à hipocrisia religiosa assustam os teólogos. Os capitalistas, 
por outro lado, ficam bastante indiferentes às discussões 
entre os crentes e os ateus. Por isso, muitos teólogos prefe­
rem a indiferença do capitalismo ao incômodo questiona­
mento do marxismo.

Mas o que é Deus? Se Deus é qualquer coisa a que o "teu 
coração se agarra e em que confia", então não faz muito 
sentido distinguir entre crentes e ateus. Todo mundo tem 
um deus, já que todo mundo tem um coração. Se aceitar­
mos a definição de Deus dada por Lutero, como eu aceito, 
então não devemos focalizar questões como: Você acredita 
que Deus existe? A religião cristã pode conciliar-se com o 
materialismo ateu?

QUEM É O TEU DEUS?

Devemos focalizar uma outra questão, se seguirmos a defi­
nição de Deus dada por Lutero: Quem é o teu Deus? E essa 
questão não é colocada apenas para os indivíduos ou para 
a sociedade em geral. Nós, que vivemos num sistema capi­
talista, poderíamos, portanto, perguntar: Quem é o Deus 
desse sistema? Será que o "Deus e Pai de Nosso Senhor 
Jesus Cristo" (Rm 15.6) também é o deus do capitalismo? 
Ou será que o capitalismo tem um deus diferente?

Não é preciso dizer que essas perguntas irão romper a 
trégua estabelecida entre o Cristianismo e o Capitalismo. O 
fundamento dessa trégua era muito simples: os crentes re­
cebiam um nicho protegido, dentro do sistema capitalista. 
Nesse nicho, era-lhes permitido alimentar seus sentimentos 
religiosos tradicionais, contanto que não questionassem os 
fundamentos do sistema.

A maioria dos teólogos aceitou essa trégua de bom grado. 
Não se preocupavam com a realidade exterior. Milhões de 
escravos foram capturados na África e levados para a 
América, em nome da civilização "cristã". Milhares de 
homens, mulheres e crianças morreram no brutal processo 
de industrialização do mundo ocidental. Centenas de po­
vos com ricas culturas foram exterminados nas Américas, 
durante o genocídio em massa, que ocorreu durante a colo­
nização. Mas os teólogos não fizeram objeções, pois esses 
acontecimentos não representavam nenhuma ameaça à sua 
confortável posição. Estavam por demais ocupados em se 
defender de alguns maldosos ateus, que tentavam derrubar 
as paredes que protegiam o seu refúgio aconchegante. Os 
teólogos queriam apenas uma coisa: viver em paz no seu 
nicho com o seu deus minúsculo.

UMA CONTRADIÇÃO

Nessa situação, o jubileu da reforma é um acontecimento 
muito incômodo, especialmente para as igrejas luteranas. 
Certamente o Deus de Lutero não era um deus minúsculo, 
que pudesse esconder-se num pequeno nicho. Para ele a 
exigência de justiça, feita por Deus, abrangia toda a cria­
ção. E esta é uma noção que está muito fora de moda para 
as igrejas luteranas oficiais que, de certa forma, aceitaram 
o ÇHO do capitalismo atual.

Provavelmente, muitas palavras serão empregadas durante 
este ano jubilar de Lutero, para ocultar a contradição entre 
as duas noções de Deus — a de Lutero e a da teologia 
ocidental contemporânea. Meu objetivo neste ensaio é o 
oposto. É focalizar essa contradição gritante e fundamen­
tal. Não é preciso dizer que a fé de Lutero em Deus, como 
Criador do universo, não era singular. Durante séculos — 
de Tomás de Aquino a Lutero — os teólogos lutaram com 
grande coragem contra o capitalismo emergente. O adver­
sário do reformador, Johann Eck, foi um dos primeiros a 
bater em retirada. Eck viajou à Itália a fim de buscar, na 
Universidade de Bolonha, uma confirmação autorizada pa­
ra a sua tese audaciosa de que juros podiam ser legalmente 
cobrados em transações entre comerciantes. Os capitalistas

2



gostaram dessa nova teologia tanto quanto odeiam a teolo- 
gia da iibertação, hoje em dia. Nada menos que o grupo de 
capitaiistas da grande casa de Fugger achou que valia a 
pena financiar a viagem de Eck, empreendida em busca de 
uma verdade tão lucrativa. Essa cooperação entre a teolo­
gia e o capitalismo era novidade no século XVI. Em sua 
crítica à renda não proveniente do trabalho, Lutero estava 
na mesma linha que os primeiros Padres da Igreja e os 
teólogos medievais.

Embora Lutero tenha tido muitos companheiros em sua 
luta teológica contra o capitalismo, creio que ele é de espe­
cial interesse no conflito entre Deus e o capitalismo, por 
duas razões. Em primeiro lugar, a teologia de Lutero é 
uma teo-logia (uma doutrina de Deus) de forma excepcio­
nal. Suas idéias estão resumidas adequadamente no titulo 
do livro "Deixem que Deus seja Deus". Em segundo lu­
gar, apesar da guerra de Lutero ao capitalismo, a Igreja 
Luterana de hoje não está, para dizer o mínimo, na linha de 
frente da luta contra o capitalismo. A dialética da teologia 
de Lutero foi reformulada num dualismo entre dois do­
mínios separados da realidade, um pertencendo a Deus e 
outro ao capital. A dialética de Lutero entre o reino polí­
tico e o espiritual serviu de base a uma crítica devastadora 
do ídolo Mamon. Será que se pode dizer o mesmo com 
relação ao dualismo entre a política e a fé no luteranismo 
contemporâneo? É claro que não. O dualismo legitimou 
um confortável silêncio sobre os crimes cometidos dentro 
da idolatria do capitalismo. Hoje em dia, a doutrina dos 
dois reinos é principalmente utilizada como uma ideologia 
da subserviência. A rendição contemporânea ao capitalis­
mo pode ser ilustrada pelo conflito entre a AACC (Conse­
lho de Igrejas de Toda a África) e a EKD (a Igreja Protes­
tante da Alemanha Ocidental). A AACC escreveu à EKD 
pedindo que ela intercedesse em seu favor, pois os capita­
listas alemães estavam fornecendo tecnologia nuclear ao 
governo do "apartheid" da África do Sul. Mas negócios 
são negócios e a EKD escreveu uma carta furiosa em res­
posta à AACC, empregando um tom que torna difícil en­
tender como os remetentes e os destinatários possam ser 
considerados como membros do mesmo corpo de Cristo.

Assim, não é de estranhar que partes fundamentais da teo­
logia de Lutero tenham sido censuradas pela Igreja Lute­
rana, a fim de preservar a confortável trégua com o sis­
tema capitalista. Em monografia sobre política e herme­
nêutica na obra de Lutero e Bultmann, tratei desse assunto 
com detalhes. Passo a citar apenas um exemplo.

WITTENBERG 1539

Na primavera de 1539, Wittenberg foi atingida por uma 
quebra nas safras agrícolas. Os cereais subiram de preço. 
Muitos comerciantes começaram a estocá-los, à espera de 
que o preço subisse ainda mais. Se antes disso o abasteci­
mento era precário, depois tornou-se mais difícil ainda. O 
resultado foi o que os comerciantes de cereais tinham espe­
rado: os preços elevaram-se desmedidamente. Os capitalis­
tas enriqueceram. Mas para os trabalhadores de Witten­
berg foi uma catástrofe. Tiveram que pedir dinheiro em­
prestado para comprar pão. A necessidade de contrair em­
préstimos aumentou e provocou a elevação da taxa de 
juros. O capitalismo, sob a inocente forma de capitalismo 
comercial, começou a avançar sobre Wittenberg e o norte 
da Europa — ainda se passaria muito tempo para que o 
capitalismo industrial surgisse no norte da Álemanha.

Como foi que Lutero, vivendo em Wittenberg, reagiu? Lo­
go em abril de 1539, ele recorreu aos membros do Conse­
lho Municipal, ao prefeito Lucas Cranach e ao príncipe, 
pedindo-lhes para que tomassem providências enérgicas a 
fim de impedir a fome, o aumento dos preços, a especula­
ção e a usura. Entretanto, não houve grande melhora. Ele 
então escreveu "Uma exortação aos pastores para prega­
rem contra a usura", um ataque aos que praticavam a 
usura (isto é, emprestavam dinheiro a juros).

"Um nsnário é um ass-assino. A'ao é s/mpte.sme/:te o /a to  
ãe <?ac e/e não q/'nãa os <yne têm /orne, e/e também ronóa 
a,s mtgaMas ãa boca ãos /zm/ntos, o pão pne Dens e o.s 
bomens p/eãosos ãeram aos çae têm /orne para o sea sus­
tento. O asaár/o não se /mporta pue o manão m tetro mor­
ra ãe /ome, contanto <yue e/e constga o sea ãtn/ietro. "

DEUS OU MAMON

Como o usurário utiliza a desgraça de seus semelhantes 
para ganhar dinheiro, ele comete um crime contra a huma­
nidade, diz o reformador. Essa falta de amor é o critério 
que caracteriza a idolatria. Os que usam o poder econômi­
co para subjugar seus semelhantes não acreditam em Deus, 
mas em Mamon. Aquele que se coloca fora da comunidade 
da fé é um idólatra. Deve portanto ser excluído dos sacra­
mentos e não deve ser enterrado como cristão, se não se 
arrepender antes de morrer.

"Se soaberães com certeza <yae uma pessoa é am asarár/o, 
não ãevets ãar-tbe comant:ão nem /be perrtoar os pecaãos,

3



se e/e não se arrepenãer de sno MSMro. Do con/rár/o, serets 
eMwpdees de SMo Msnro e do sen peeodo, e ;'re;'s poro o 
/n/erno pe/o pecodo de ou/rem... deve/s de;xó-/o permane­
ce/* pagão no mor/e e não en/errá-Zo en/re cr/'s/ãos... dó qae 
e on? osorór/o e am /áó/a/ra <yoe serve o Mamon, e/e não 
ocred//o em Cr/s/o e não pode por/on/o receber o perdão 
por seos pecodos, oo ser odndddo o v/ver no eowon/dode 
dos son/os. D/e se vo/Zoo poro o condenoyão e o donopão 
bá /on/o /empo qae não reconhece seo peeodo e não se 
orrepende."

Lutero é levado a usar essa linguagem dura devido aos seus 
sentimentos de solidariedade com os pobres, que são os 
mais atingidos peio aumento dos preços e das taxas de 
juros. A paixão de Lutero peia justiça nos recorda os pro­
fetas do Velho Testamento, que eie cita com freqüência.

"Quem sq/re pr/me/ro qnnndo am yaro exorb/Zan/e e co­
brado? É  exc/a^/vamen/e o pobre. Dev/do à vossa asara, 
os pobres são pr/vados do á/Z/mo /os/ão e da á/Z/ma m/ga- 
/ba, po/s pe/a vossa asara os preços aamen/am e /ado se 
/orna absarí/amen/e caro. Qaem so/rea pe/a asara em 
/Veenaas d, qaando os pobres /m a/m en/e Z/veram que ven­
der a casa, as v/nbas, os campos e /ado o qae /mbam, 
/nc/as/ve os /dbos, para  pagar aos asarár/os? Mesmo qae 
os r/cos possam sobrev/ver e pagar os preços e/evados cau­
sados pe/a vossa asara, os pobres não conseguem /axé /o. 
Mesmo com o /raba/bo ma/s árduo, o bomem pobre não 
pode ganbar o sa/üc/en/e para  com prar pão  para  s/ e seus 
yi/bos, porque aamen/a/s os preços e /orna/s /ado ma/s 
caro com a vossa asara. "

O Reformador usa seu conhecimento de leis para funda­
mentar sua critica aos usurários. Antes de se tornar mon­
ge, eie havia pensado em dedicar-se ao direito, que naqueia 
época era um estudo abrangente de todas as ciências so 
época era um estudo abrangente de todas as ciências so­
ciais, inclusive a economia. De um ponto de vista econô­
mico contemporâneo, o raciocínio de Lutero é bastante 
primitivo, mas sua análise provavelmente está de acordo 
com os conhecimentos da época.

É importante lembrar que na exposição de Lutero, ele as­
sume uma visão holística da sociedade, na qual a economia 
e a teologia estão intimamente ligadas. A usura é contra a 
Palavra de Deus e também contrária à lei. Não se engana 
apenas aos pobres cobrando juros, também se engana a 
Deus.

LUTERO E MARX

A severa condenação de Lutero ao capitalismo tem sido 
muito incômoda para a tradição luterana. Muitos eruditos 
têm tentado diluí-la. Quando uma coleção das obras de 
Lutero com cinquenta e seis volumes foi recentemente pu­
blicada nos Estados Unidos, "Uma exortação aos pastores 
para pregarem contra a usura" não foi incluída. Uma coi­
sa é óbvia: a linguagem de Lutero é áspera e chega a ser 
rude, como se pode ver pelas citações, e tem causado mui­
tas críticas ultimamente. Richard Henry Tawney, o famoso 
socialista cristão, educado em Rugby, mostra-se bastante 
chocado. A linguagem de Lutero é "sombriamente sulfu­
rosa", afirma ele.

Mesmo Friedrich Nietzsche, que era às vezes desabrido, 
demonstrava repulsa pela falta de sofisticação acadêmica 
das obras do Reformador. Nietzsche é muito positivo a 
respeito da grosseria de Lutero. "O  mérito de Lutero está 
principalmente no fato de que ele teve a coragem de assu­
mir a sua sensualidade — então chamada muito gentilmen­
te de liberdade evangélica". Nietzsche sente, porém, ver­
dadeiro horror pelo caráter popular de seu compatriota. 
As obras de Lutero demonstram o ódio abissal dos inferio­
res pelos superiores, diz Nietzsche. Para ele, Lutero repre­
sentava o verdadeiro espírito plebeu, no seu pior aspecto.

Alguns dos contemporâneos de Lutero fizeram contra ele o 
mesmo tipo de acusação. Com um deles, Erasmo de Roter- 
dam, Lutero terçou armas num aceso debate sobre o livre 
arbítrio. Ambos os adversários vinham de origem humilde 
e Erasmo era filho ilegítimo. No entanto, adotou totalmen­
te a linguagem da elite. Há portanto uma nitida dimensão 
de classe na luta entre eles. Para Erasmo, Lutero era um 
rude camponês com algumas idéias boas. A linguagem de 
Erasmo, replica Lutero, é fria como o gelo.

Outros foram mais positivos a respeito do teor revolucio­
nário das obras de Lutero. Karl Marx é um dos poucos que 
levaram a sério as obras econômicas de Lutero, embora 
também ele criticasse o estilo grosseiro do Reformador.

Lutero é, na realidade, o economista alemão mais citado 
por Marx, na maioria das vezes com aprovação. Marx o 
chama de "o  primeiro economista alemão". Em "O  Capi­
tal" e em "Teorias da Mais-Valia", Marx cita Lutero pá­
gina por página. Ele demonstra seu apreço principalmente 
por "Uma exortação aos pastores para pregarem contra a 
usura".

4



CAPITALISMO COMO IDOLATRIA

"Proletários de todo o mundo: unam-se, pelo amor de Deus" 
Publicado in Der Volksmund (jornal da RDA).

Marx usa Lutero em apoio à sua crítica de Proudhon. 
Lutero viu o segredo do lucro capitalista já no século XVI, 
mas Proudhon, vivendo três sécuios depois, não entendeu 
o capitalismo, diz Marx.

Sustento a idéia de que Lutero e Marx têm pontos de vista 
semelhantes, em sua análise da idolatria do capitalismo. 
Marx usa com freqüência um termo da história da religião 
para explicar o capitalismo — fetichismo. Em seu signifi­
cado original, fetichismo designa a adoração de um objeto 
produzido pelo homem. Segundo Marx, acontece algo se­
melhante no capitalismo. A troca de produtos é baseada 
em relações sociais, criadas pelo homem em determinada 
situação histórica, e portanto mutável. Mas na ideologia 
capitalista, essas relações parecem ser naturais e imutáveis. 
O homem fica preso à deificação de sua criação. Sintoma­
ticamente, Marx, com freqüência empregava termos teoló­
gicos para designar o capital, tais como Moloch, Mamon e 
Baal. O capitalismo é uma espécie de idolatria. "E/nóor# o 
devoto, ou -se/H, a nn/tca ífeàre de ser o verda­
deiro SH/edo advo da /dstdría, a ido/atr/a consiste no /ato 
de tyae a /mnianidade cria nn? anti-SM/eito (o ídoio) <yne 
acaóa dominando a própria damanidade". (Miranda).

Apesar dessas semelhanças, há também importantes dife­
renças entre Lutero e Marx. Uma dessas diferenças se deve 
ao fato de que Lutero viveu numa sociedade semifeudal e 
conheceu apenas uma forma primitiva de capitalismo. A 
despeito de seus esforços para analisar "M onopoiia", ele 
não sabia praticamente nada a respeito do capitalismo mo­
nopolista. A análise de Marx é muito mais profunda, em­
bora também tenha, por certo, suas limitações.

De acordo com a economia aristotélica, Lutero afirma que 
o trabalho é a fonte de toda riqueza. Ele segue os econo­
mistas escolásticos que diziam que o dinheiro não produz 
dinheiro. Mas Lutero dá um passo à frente ao analisar a 
natureza do lucro capitalista. Se o trabalho é a fonte de 
toda riqueza, então a riqueza sem trabalho deve provir da 
apropriação dos frutos do trabalho de outrem. Lutero ten­
ta analisar as relações sociais que legitimam essa apropria­
ção. Quem são os perdedores? Quem são os aproveitado­
res? Essas questões levam Lutero a um esboço de análise 
de classes. Nesse contexto, ele também amplia o alcance da 
usura, de modo a abranger certas práticas financeiras co­
muns na época. "Usura" para ele significa não só o juro 
excessivo, mas também a apropriação dos frutos do traba­
lho alheio. Desse modo, o conceito se aproxima bastante 
do conceito de Marx sobre a "mais-valia", tal como ele 
próprio enfatiza, embora aponte as limitações e a estreiteza 
da análise de Lutero. Para Marx, Lutero está em pé de 
igualdade com "os primeiros socialistas".

Creio que, para nós, que vivemos num mundo capitalista, 
o marxismo é um instrumento indispensável à busca de 
uma resposta à pergunta fundamental: Quem é o deus do 
nosso sistema econômico? Todos os economistas burgueses 
desprezam essa pergunta, no seu zelo pragmático para fa­
zer o sistema funcionar melhor, em vez de explicá-lo. Por 
outras palavras: precisamos da análise social do marxismo, 
para podermos fazer distinção entre Deus e ídolo numa 
sociedade capitalista.

Isso não significa que cristianismo e marxismo sejam idên­
ticos, como José Miranda infelizmente tende a concluir. 
Ao contrário, é justamente porque o cristianismo e o mar­
xismo são duas entidades diversas, que eles podem ser rela­
cionados numa produtiva tensão, num "mútuo desafio à 
revolução" (Bonino). A contribuição marxista a essa dia­
lética é o seu instrumento para analisar o arcabouço do 
nicho teológico, o contexto da teologia. A contribuição 
cristã é desmascarar os novos ídolos marxistas, que são

5



criados no processo político de legitimação dos novos pa­
drões de opressão: o partido, a ortodoxia marxista, etc.

PRECE E POLÍTICA

A dialética entre o cristianismo e a política vem sendo uma 
questão fundamental no trabalho de muitos grupos da 
SCM na Suécia, desde os últimos anos da década de 60. 
Como protesto contra o dualismo teológico tradicional, 
emergiram duas opções alternativas, uma relação dialética 
e uma relação monistica entre prece e política.

Algumas atividades tentaram fundir o cristianismo e o 
marxismo num todo indiferenciado, mas dessa forma per­
deram um instrumento crítico para a avaliação do trabalho 
político. Essa noção monistica era com frequência acom­
panhada de uma compreensão entusiástica e um tanto ro­
mântica da política. O processo da rotina política matou 
muitas dessas róseas esperanças. Além disso, novos idolos 
surgiram. Verificou-se que não só a linguagem cristã, mas 
também o vocabulário marxista podia ser usado como ins­
trumento de oposição. Pouco a pouco, muitos monistas 
descobriram que os ídolos marxistas não eram melhores 
que os capitalistas.

Quando defendo — tal como faço aqui — uma relação 
dialética entre cristianismo e marxismo, essa opinião não é 
somente uma resultante da praxis. Ela é facilitada por as­
pectos específicos do luteranismo sueco.

Quando o movimento do socialismo religioso chegou à 
Suécia, no período entre as duas guerras mundiais, ele se 
fundiu com uma compreensão da doutrina de Lutero sobre 
os dois reinos, que estava enraizada na teologia sueca (Ei- 
nar Billing, Nathan Soderblom, etc...). Os socialistas cris­
tãos, na Suécia, recusavam-se a defender um tipo religioso 
específico de socialismo. Afirmavam que era uma vocação 
cristã participar da atividade política em bases seculares.

Quando se formou uma união de socialistas cristãos em 
1926, ela foi estruturada como organização integrante do 
Partido Trabalhista da Suécia, sob o nome de Movimento 
de Fraternidade. Esse Movimento se considerava o "grupo 
dos que oram dentro do partido". Na prática, isso veio a 
significar que os membros participam dos trabalhos nor­
mais do partido em pé de igualdade com pessoas de outras 
crenças. O Movimento de Fraternidade já elaborou um 
bom número de plataformas políticas sobre justiça econô­
mica internacional, justiça e bem-estar social, meios de

comunicação de massa, tóxicos, energia, etc. Suas exigên­
cias e argumentos políticos específicos baseiam-se numa 
compreensão secular do socialismo, mas são claramente 
inspirados por uma visão cristã da justiça. O Movimento 
de Fraternidade, juntamente com outras organizações filia­
das (sindicatos, organizações de jovens) tem contribuído 
para a renovação e a radicalização do Partido Trabalhista 
(embora ainda haja muito a fazer a esse respeito).

O que desejo frisar é o seguinte: a relação dialética entre o 
cristianismo e o marxismo, que é defendida por alguns 
membros da SCM sueca e do Movimento de Fraternidade, 
também é inspirada pela doutrina de Lutero sobre os dois 
reinos (ou "regimentos", como muitos suecos gostam de 
chamá-los). Embora a principal corrente do luteranismo na 
Suécia seja uma velha mistura de nostalgia neofeudal e 
individualismo pequeno-burguês, existe também uma linha 
radical. A fim de entender o lugar dessa linha radical den­
tro da "Wirkungsgeschischte" (história da eficácia) lutera­
na, é importante lembrar uma dimensão esquecida da dou­
trina de Lutero sobre a justificação: o uso político da lei.

O USO POLÍTICO DA LEI

Por que Lutero trata de questões econômicas em "Uma 
exortação aos pastores para pregarem contra a usura?" Ele 
enfatiza que é dever do pastor tratar desses problemas eco­
nômicos em sua pregação, embora eles pertençam à área 
de competência dos advogados.

"Essas assuntos são /egaix e os advogados devem ens/ná- 
/os. M as os advogados não são pregadoras e seus conheci­
mentos permanecem m ortos e enterrados nos /ivros, e não 
repercutem entre as pessoas comuns. TVds, pregadores, de­
vemos portanto  datar e exortar sobre esses assuntos, se não 
puisermos ser anttnômtcos e, yuntamente com o mundo, ir 
para  o in/erno p o r causa dos pecados dos outros. Mesmo 
<?ue os advogados não se/'am perdoados. "

Por outras palavras, é obviamente dever dos sociólogos, 
economistas e outros especialistas expor as injustiças da 
sociedade. Mas se falharem, a Igreja não deve permanecer 
em silêncio. A formação da opinião política não é um 
"hobby" extravagante, ao qual os pastores podem dedicar 
seu tempo livre, se quiserem.

A boa nova da salvação em Jesus Cristo seria truncada, se 
os cristãos ignorassem a luta pela justiça política. Isso não 
significa que salvação seja a mesma coisa que justiça polí-

6



tica. Na teologia de Lutero, há uma relação dialética entre 
a lei e o Evangelho. A lei e o Evangelho só podem ser 
compreendidos um em relação ao outro. Portanto preci­
samos do "usus politicus" — o uso político da lei — por 
causa do Evangelho.

Já no tempo de Lutero, havia cristãos que achavam que o 
uso político da lei nada tinha a ver com a Igreja; eram os 
chamados "antinômicos" (do grego "anti" — contra e 
"nomos" — lei). Os que se omitem na luta política contra 
os usurários tornam-se, na prática, antinômicos, afirma 
Lutero.

A ESCRAVIDÃO CAPITALISTA DA IGREJA

Alguns estudiosos (como Gustaf Wingren, por exemplo) 
afirmam que uma interpretação de Lutero que dê atenção 
ao uso político da lei precisaria de uma total "metanóia" 
(arrependimento) do luteranismo. Também sou da mesma 
opinião. Por isso, pergunto: Quem é o deus da Igreja oci­
dental? Será que ela serve ao verdadeiro Deus ou a um 
ídolo?

A justiça é o critério fundamental, quando se trata de 
distinguir entre o verdadeiro Deus e os ídolos. A injustiça é 
uma prova evidente da adoração de ídolos. A justiça e a fé 
no verdadeiro Deus caminham juntas. Essas perguntas po­
deriam ser reformuladas da seguinte maneira: Será que a 
Igreja do Primeiro Mundo serve à justiça universal? A 
resposta a essa importante pergunta não pode ser encon­
trada dentro do estreito âmbito da religião. Devemos anali­
sar o papel da Igreja dentro do sistema capitalista, ouvindo 
o grito dos oprimidos.

Passo a considerar agora, em breves palavras, os exemplos 
seguintes: a miséria do mundo e o racismo.

É sabido, mas quase sempre esquecido, que a terrível misé­
ria do mundo é gerada dentro do sistema capitalista. A 
riqueza desse sistema é inacreditável. Em vinte e cinco anos 
(1948-1973), a produtividade da indústria mundial tripli­
cou. Durante esse quarto de século, produziram-se mais 
artigos de consumo do que durante todos os séculos ante­
riores da história da humanidade. Entretanto, um bilhão 
de pessoas ainda vivem em condições de penúria jamais 
existentes, antes do advento do capitalismo. A contradição 
entre a riqueza da metrópole capitalista e a pobreza da sua 
periferia exige que perguntemos à igreja da metrópole: 
Quem é o teu deus?

Existe uma contradição semelhante na relação entre o 
mundo ocidental e a África do Sul. A maioria dos ociden­
tais rejeita o "apartheid" como uma ideologia opressora. 
Entretanto, cinquenta por cento de todos os investimentos 
na África são feitos em um único país, a África do Sul do 
"apartheid". Hoje em dia, a África do Sul é um "posto 
avançado do capitalismo monopolista" (Seidman). Isso 
significa que as nações ocidentais poderiam impedir o 
"apartheid", se ao menos estivessem dispostas a pagar o 
preço. Tal como no conflito entre a AACC e a EKD, a 
escolha é: lucro ou justiça.

UMA ESPIRITUALIDADE PÓS-CAPITALISTA

Hoje em dia, a Igreja Ocidental enfrenta uma profunda 
crise espiritual, às vezes chamada de "secularização". Não 
são poucos os que atribuem a causa da crise ao "homem 
moderno", por ter perdido o interesse pelos deuses. Par­
tindo da definição de Deus dada por Lutero, explicarei o 
problema de modo totalmente diferente: o Deus e Pai de 
Jesus Cristo foi destronado por Mamon no sistema capita­
lista. A causa fundamental da crise espiritual no Ocidente 
onde, conseqüentemente, ser explicada pelas palavras de 
Jesus: "Não podeis servir a Deus e a Mamon ao mesmo 
tempo."

O comentário de Aloysius Pieri sobre a Ásia também se 
aplica à minha própria pátria, a Suécia: "N a verdade, ne­
nhuma perseguição religiosa, sob um regime marxista, po­
de ser comparada à corrosão insidiosa dos valores religio­
sos que a tecnocracia capitalista produz em nossas cultu­
ras." O capitalismo é a principal ameaça à espiritualidade 
cristã, não só no Terceiro Mundo mas também no Pri­
meiro. O capitalismo deve, portanto, ser compreendido 
não só como um sistema econômico, mas também como 
um modo de vida. A ganância capitalista marca não só as 
decisões dos homens de negócios como também todos os 
outros setores da sociedade: a sexualidade, o lazer e a espi­
ritualidade.

Uma espiritualidade pós-capitalista é uma espiritualidade 
livre de qualquer espécie de ganância, seja ela econômica, 
religiosa ou moral. A ênfase de Lutero na justificação, 
pela fé pode ser interpretada como uma doutrina de liberta­
ção da ganância religiosa e moral. Na busca do silêncio e 
da passividade "coram Deo" (face a face com Deus), Lu­
tero tem algo a ensinar-nos, mesmo nos dias que correm.

7



Entretanto, é importante ver a diferença entre uma socie­
dade pré-capitaiista e uma sociedade pós-capitaiista, embo­
ra ambas possam ser chamadas de não-capitalistas. Men­
cionarei apenas um exempio dessa diferença, a saber, aque­
le entre a hierarquia feudal e a igualdade socialista.

Lutero é bastante autoritário em sua ética social, o que não 
é de estranhar, pois viveu numa sociedade quase feudal. 
Mas nós que vivemos hoje em dia no Primeiro Mundo, 
precisamos de uma espiritualidade consciente a fim de des­
cobrir que os "miseráveis da terra" (Fanon) são nossos 
irmãos. Devemos aprender a olhar a economia mundial 
com os seus olhos, "do lado inferior da história", se qui­
sermos distinguir Deus dos ídolos.

Esse ponto foi ressaltado no diálogo entre Teólogos do 
Primeiro e do Terceiro Mundo, em Genebra, no corrente 
ano: "EsVawov /frasenc/anão, cw nossa ájooaa, a waswa 
escoMa com çaa sa afa/ronfaran: os /?ovos óíMaos antra a 
oóeaf/énc/a aos /a/sos afaases a a ./Ma/áfaafa ao veráaác/ro 
Daas (Êx. 32. 7-70; 57 73.32-63; TTx 6.3-7). ,4o contrário 
áos áeasas áo sistawa, o varáaáa/ro Deas não á rava/aáo 
aos <?aa oca^a/n o trono t7o poáar a t7a rtçaaza, mas aos 
manos va/or/za<7os áa acoráo com os cânonas áa respeitaót- 
t/áaáa vtgantas — as vitimas, os <yaa não tâm voz, os <?ae 
não tâm ,ooáar, os ^aa astão áo /aáo in/arior áa história" 
(Aft 23).

Por outras palavras, se os cristãos seguirem uma ética feu­
dal hoje em dia, eles se desviarão, porque não conseguirão 
discernir a idolatria na ordem mundial existente. Podemos 
aprender muito com Lutero sobre Deus e idolatria, como 
tentei mostrar neste ensaio, mas quanto à necessidade de 
reciprocidade e igualdade entre as pessoas, ele é um mau 
professor.

Há muito tempo Lutero vem sendo tratado pelos luteranos 
como um papa infalível ou um semideus. Suas idéias feu­
dais são repetidas fora do contexto com uma freqüência 
excessiva. Tal compreensão de Lutero se assenta num gran­
de mal-entendido. Lutero nunca quis ser um deus. Ele foi 
apenas membro de uma família de muitos irmãos, dedi­
cada a uma única tarefa: testemunhar o verdadeiro Deus.

Per Frostin, ex-presidente do SCM da Suécia, é atuaimente professor de 
teoiogia da Universidade de Lund, na Suécia.

8


