
e presença

Proies



Protestantismo e Poiítica
Agosto de 1981

tempoe presença A29



CE D)
Centro Ecumênico 
de Documentação e informação
Rua Cosme Veiho, 98 fundos 
Telefone 203 3197 
2224 i  Rio de Janeiro, RJ
Av. Higienópolis, 983 
Telefone 66 7273 
01238 São Pauio, SP
Coordenador de Publicações 
Paulo Cezar Loureiro Botas
Equipe de Arte 
Anita Slade 
Martha Braga
Arte Final 
Sonia Goulart
Foto da Capa 
Toninho Muricy
Produtor Gráfico 
Álvaro A. Ramos
Redatores
Carlos Cunha
José Ricardo Ram alho

Tempo e Presença Editora Ltda.
Diretor
Domício Pereira de Matos
Conselho Editorial 
Carlos Alberto Ricardo 
Leticia Cotrim 
Zwinglio Mota Dias 
Carlos Rodrigues Brandão 
Jether Pereira Ramalho 
Eliseu Lopes 
Henrique Pereira Junior 
Carlos Mesters 
Beatriz Araujo Martins
Composição, Fotolito e Impressão 
Clip -  Rua do Senado, 200 
Tel. 252-4610
Assinatura anual: C r! 600,00 
Remessa em cheques pagáveis no Rio 
para Tempo e Presença Editora Ltda. 
Caixa Postal 16082 
22221 Rio de Janeiro, RJ
Publicação mensal 
Registro de acordo com a 
Lei de Imprensa

Assinaturas e Expedição 
Eduardo Spiller Penna



Sumário

5 Editorial
7 Reflexões em Torno à Questão da Pastoral Protestante 

e a Experiência Acumulada pelo CEDI até aqui 
Zwinglio M. Dias

13 FUNDAMENTAL1SMO À DIREITA E À ESQUERDA
Rubem César Fernandes 

18 O Impacto de Cuba 
30 Combatendo o bom Combate 
41 Por um "Evangelho Latino"
55 Bibliografia citada



Sobre os autores:

Zwinglio Mota Dias
Teólogo e pastor presbiteriano 
com uma larga experiência pastoral 
em Igrejas evangélicas de periferia. 
É atualmente Secretário Geral do 
CEDI.
Rubem Cesar Fernandes 
Antropólogo, é atualmente 
professor no Programa de 
Pós-graduação em Antropologia 
do Museu Nacional do Rio de 
Janeiro e presidente do 1SER.



Editorial

Ainda estamos bem distantes de pensar um protestantismo brasiieiro. 0  que 
era brasiieiro quando o protestantismo se instaiou aqui eram as cuituras 
indígenas por um iado, por outro, o catoiicismo do colonizador, ambos por 
demais antiprotestantes para a época. Os indígenas eram por catóiicos 
e posteriormente também por protestantes acoimados simpiesmente de pagãos 
que precisavam ser "cristianizados". Os catóiicos traziam toda a ideoiogia 
da contra-reforma assumida como bandeira peios jesuítas e que tinham no 
catoiicismo ibérico as tradições menos assimiláveis e, até certo ponto 
bem mais carrancistas.
Assim sendo, o protestantismo que aportou aqui, quando não era de 
migração, portanto pouco acuiturável, era de exportação puritana 
e — em termos poiíticos — visava transplantar a experiência alienígena e 
proselitista. Seu campo de evangelização era a catequese de católicos, índios, 
negros, etc. Via o Brasil como uma sociedade não convertida.
Note-se ainda que esses grupos missionários carregavam consigo uma certa 
ideologia dicotomizante, pretensamente bíblica do "dar a César o que 
é de César" e, em decorrência disso, não apenas deixavam a política e os 
políticos de um lado, como, em vista de "má política" (os políticos não eram 
convertidos) passaram a considerar o "que era de César", no caso brasileiro, 
como diabólico.
Havia, entretanto nele, uma esperança: levar pessoas "convertidas" a 
postos-chaves do poder. Daí toda a ênfase nas escolas protestantes feitas para 
a burguesia e que se pretendiam sementeiras (seminários) formadoras de 
lideranças para "bem governar".
Percebe-se dessarte que — seja por causa da idéia de que, convertida 
uma pessoa, tudo se resolvia, seja por causa do sucesso econômico e social dos 
EUA — no fundo se escondia um certo namoro por conquistar o poder 
convertendo-o (ver a emoção de protestantes quando da escolha de Geisel e 
até dos batistas brasileiros quando — em tempos outros — o diácono

5



Cárter chegou à Casa Branca). Ora, quem pretende conquistar desiste de 
questionar o possível amante. De repente eie já não é tão feio. E se 
descobre que, de certa forma é divino ("toda a autoridade precede de Deus").
Isso expiica como Igrejas Protestantes, de maneira às vezes escandaiosa, têm 
repetido estruturaimente o poder político, amando-o, imitando-o e 
repetindo até mesmo suas técnicas repressivas.

Há no momento outras linhas avançadas no panorama protestante: 
enquanto que muitos começam a refletir o político em formas engajadas, 
outros, ao mesmo tempo -  novamente reproduzindo influências 
externas —, perturbam-se com o sociai, por medo ao comunismo, e vão 
assumindo posturas mais abertas.
Dois textos: um (Zwingho Motta Dias) analisa a herança histórica do 
Protestantismo brasileiro e aponta para os elementos (filões) que devem ser 
captados e cooptados; outro (Rubem César) — quase uma reportagem — 
enfoca as variações de conduta que, do exterior, estão exercendo influências 
significativas de transformação do pensamento evangélico; um certo 
protestantismo de esquerda.
Há alegres esperanças. E, na medida em que as Igrejas Protestantes assumam 
atitudes mais definidas frente à nossa realidade, então se poderá falar de 
protestantismo brasileiro.



Reflexões em Torno à Questão da Pastoral Protestante e a Experiência Acumulada pelo CEDI até aqui
ZwingHo Mota Dias

ALGUMAS OBSERVAÇÕES PRELIMINARES
1. As reflexões que seguem partem dos relatórios de seminários e encontros 
havidos com grupos de protestantes e sobre protestantismo.
2. Tomaremos como ponto de partida o processo de reavaliação, revaloriza­
ção e retorno à realidade eclesiológica protestante vivida por agentes pastorais 
e intelectuais a partir da redescoberta do espaço religioso como espaço de 
articulação de práticas sociais e políticas. Redescoberta provocada principal­
mente pelas modificações ocorridas no catolicismo onde uma nova prática 
pastoral assimilou e propiciou, assim, o desenvolvimento de novos marcos 
referenciais à reflexão teológica latino-americana (Teologia da Libertação).
3. O incipiente processo de tentativas de rearticulação e redimensionamento 
das práticas pastorais protestantes tem-se desenvolvido a partir do impulso e 
desafio das comunidades cristãs populares católicas. Tem sido um processo 
que nasce de fora para dentro e que atinge reduzidos setores do conjunto das 
Igrejas protestantes. As experiências nascidas de situações autóctones, isto é, 
geradas pelo confronto entre realidade social e comunidade religiosa protes­
tante, são poucas e pouco conhecidas. Como é o caso de certos setores da 
Igreja Luterana que mudaram sua prática pastoral a partir de questionamentos 
oriundos das próprias bases (questão de terra) dessas comunidades, e que 
ainda não foram suficientemente analisados e investigados.
4. Já se esboça um novo discurso teológico dentro do protestantismo que, 
entretanto, não tem correspondência real com a prática vital das suas comuni­
dades e que tende a ser mais um elemento manipulável na luta pelo poder 
institucional. A formação de vanguardas já se esboça em diferentes Igrejas 
seguindo outra vez o modelo antigo, isto é, sem a participação e mobilização 
do "povo" protestante.
Isto posto vejamos alguns elementos que nos parecem fundamentais na 
realidade protestante e alguns problemas que se colocam para o protes­
tantismo.

7



QUESTÕES EXTERNAS DA PRÁTICA PROTESTANTE
Estamos denominando assim aquelas questões que surgem do paralelo cons­
ciente ou não conscientemente feito entre a prática católica das CEBs e 
Movimentos populares ligados à Igreja, e a prática característica das Igrejas 
protestantes. A tendência até agora tem sido a de assinalar convergências e 
dissidências, elementos positivos e/ou negativos sempre tendo a prática cató­
lica como um espelho no qual se procura divisar a imagem do protestantismo 
brasileiro. Alguns exemplos:
"Fã uma de/iciente preparapão não somente dos pastores, /Mas tnmóêm da 
própria comunidade, para o exercício de uma pastora/ popuiar.
/I própria estrutura das /gre/as impede ou di//cuita esse seu envoivimento Mas 
iutas dos poóres, com todo o sígni/icado que isso possa trazer.
/I iinúa teoiógaca predominante em nossas igre/as e eminentemente conserva­
dora. Fia é produzida em outras rea/idades e não a/uda a uma compreensão 
mais dinâmica do processo socia/ em que vivemos.
/I mentaiidade de ciasse media e muito /orfe nas nossas igre/as. Mesmo os 
memóros que pertencem aos setores popuiares são ievados a assumir os 
vaiores da ciasse media, /sso se tem constituído numa óarreira iustórica para a 
Apãó Ministeriai Fopuiar.
O proseiitismo denominacionai tem, muitas vezes, reduzido a apãó da igre/a 
ao es/orpo de aumentar o número de seus memóros.
Durante muitos anos úouve, por parte das iideranpas dãs igre/as, uma aproxi- 
mapão muito grande com os centros de poder. Aigumas vezes para não criticar 
situapões de in/ustipa pre/êriu-se o silêncio.
Uma particzpapão popuiar de /a to  nos centros de decisão das igre/as pratica­
mente não existe. Os cargos do poder são quase sempre ocupados peias 
pessoas mais destacadãs sociaimente /pro/issionais iióerais, comerciantes, pro- 
/essores, /úncionãrios, etc./.
Os nossos púipitos estão ainda sendo iocais de pregapões desencarnadas, 
aósfrafas e ionge da reaiidade em que o povo vive.
Fm diversos iugares /ã se comepa a ter igre/as Fvangêiicas envoividas em 
traóaiúos popuiares. As experiências concretas são, entretanto, ainda muito 
tímidas.

8



Fm cf/versos mome??ros &  /ntg mov/mentos pop:?/gres as Zgze/as Fvangé//- 
cas fcm ao/ocaí/o snas r/epenr/ênc/as ao serr/ço desses morvmenros. /sso /icou  
er/dente nos :?///mos mov/men/os de greve, pnne/pa/menfe dos pro/essores e 
de a/gnns setores de p*aóa//:adores. Foave tamóém eampa?:/?as de apo/o às 
á///n?as /afas re/v/nd/eatór/as popa/ares.
Os es/brpos para a e/aóoraçdo de ama feo/og?'a comprometida coo: a /ata dos 
poòras começam a aparecer em a/gaas semá?àr/os e /gre/as.
Oóserva-se ao? certo mov/meato para /drta/eeer a cofnaaáfaJe /oca/, o pae 
roo? proporc/oaaado ma/s aóertara para experimentos concretos, apesar, 
a/gamas vezes, da es tratara denommac/o?;a/ ( . . . ) "
Estes exemplos que tomamos do relatório do último encontro de pastores 
realizado nó sul do País, por estarem mais sistematizados que em outros 
relatórios de encontros menores e menos articulados, revelam:
a) de um lado, um certo entusiasmo por parte dos setores protestantes ditos 
avançados (jovens pastores, estudantes de teologia, pastores remanescentes de 
grupos ecumênicos da década de 60) para com a "Igreja popular" que se vai 
articulando no amplo espectro do Catolicismo Brasileiro;
b) e, por outro lado, uma atitude de desvalorização global da prática protes­
tante como um todo vis-a-vis à transformação setorial católica (ainda que 
determinante atualmente dentro do catolicismo).
Não nos esqueçamos de que a Instituição Católica, fez uma opção pre/erenc/a/ 
pelos pobres e que os setores populares ainda estão muito longe de serem 
abrangentes e determinantes em relação à estrutura de poder vigente na 
instituição).
Entendemos e concordamos que o protestantismo está sendo desafiado pela 
prática eclesial dos setores populares do catolicismo e que é — a partir destas 
novas condensações sociais que se vão cristalizando no marco católico — que 
as Igrejas protestantes irão se definir daqui por diante. E isto pelo fato de que 
a identidade do protestantismo brasileiro se construiu e se consolidou histori­
camente por oposição à identidade católica. Isto marcou profundamente as 
comunidades protestantes. Não importa sua cor denominacional. O não levar 
isto a sério frustrou rotundamente os "ecumenistas" da década de 60. Assim, 
parece-nos que as análises até agora feitas da prática protestante têm pecado 
de certa miopia pelo fato de realizarem-se através das lentes propiciadas pela 
"Igreja popular" católica.
Isto não quer dizer, no entanto, que estas análises não sejam válidas. O que 
acontece é que estão longe de serem abrangentes da realidade protestante

9



total. Um resultado imediato é que seus autores se vêem impedidos de traçar 
pautas concretas de ações capazes de articular o saber e a experiência religiosa 
com a prática social. Por outro lado se vêem impedidos de redefinir os marcos 
teóricos de reflexão capazes de refazerem a teologia subjacente do protestan­
tismo. Ao permanecerem nos aspectos meramente externos de uma prática 
analisada por oposição a outra diferente e contrária terminam fazendo reco­
mendações utópicas (sentido comum da palavra) na base do: a Igreja deve 
fazer isto, deve ser assim ou assado, ou é preciso tal coisa, e t c . . . .
Os encontros com pastores havidos até agora têm começado a morder, 
ainda que timidamente, esta problemática. O mundo protestante ainda 
está por ser descoberto em toda a sua extensão. Temos sido vítimas de 
um certo reducionismo sociológico e teológico que nos permite ver a floresta 
e não as árvores. Mas o verde está longe de ser uniforme . . .
Para descobrir as madeiras-de-lei se nos impõe, daqui por diante, uma aproxi­
mação mais corajosa às árvores. E isto supõe tratar de conhecer mais de perto 
as:

QUESTÕES INTERNAS DA PRÁTICA PROTESTANTE
Estas têm que ver diretamente com a necessária e quase sempre não observada 
distinção entre o discurso formal, oficial, tradicional do protestantismo e a 
sua prática real disseminada em suas diferentes condensações institucionais. O 
primeiro se funda na formalização estática da eclesiologia missionária que 
impregnou as Igrejas e lhes ofereceu justificação teórica para sua prática 
sócio-religiosa. A segunda emerge do confronto das comunidades protestantes 
com a realidade social que as envolve. A força institucional, no entanto, 
impede a manifestação e a articulação teórica de práticas sociais e políticas 
que longe estão de corresponder ao discurso oficial da instituição. Neste 
contexto é preciso levar em conta:
1. Lembrar sempre que o protestantismo brasileiro, com poucas exceções, 
ainda padece de um complexo de inferioridade social, pois é de implantação 
recente na realidade nacional comparado com o catolicismo, que é mais do 
que apenas a religião majoritária, pois constitui-se na expressão da religiosi­
dade étnica do povo brasileiro. Nesse contexto o sentimento de defesa do 
grupo minoritário e sua necessidade de auto-afirmação ainda são dominantes. 
Pode-se mesmo afirmar que os crentes "ainda não se deram por achados" na 
sociedade nacional, isto é, já foram aceitos e assimilados pela sociedade mas 
ainda não estão plenamente conscientes e seguros disso.
2. A dimensão política da prática e do discurso protestante tradicional 
esvaziou-se no momento em que a sociedade brasileira sofreu o impacto

10



transformador do processo de industrialização e urbanização. A proposta 
liberai-burguesa que se aninhava no interior do discurso teoiógico protestante 
tradiciona), entretanto, não avançou, crista)izando-se em formuiações teoló- 
gico-políticas rígidas exigidas tanto peio condicionamento apontado no item 
anterior como porque respondia à visão-de-mundo dos setores médios predo­
minantes até 1964 (? ) nos centros de poder de suas Igrejas.
A necessidade de auto-afirmação tanto a nívei de ciasse insegura quanto a 
nível de grupo minoritário que exige sempre a maior coesão interna e 
disciplina para afrontar a reaiidade externa hostil, impediu o diáiogo e a 
discussão provocados pela dinâmica gerada por práticas sociais dissonantes de 
novos grupos que eram conquistados pelas igrejas. Em lugar disso predo­
minou a repressão como instrumento de defesa. Por outro lado, as novas 
gerações, sentindo o descompasso das Igrejas com a vivência social que 
experimentavam, ao fugir dessa repressão, abandonaram as Igrejas.
3. A partir dos anos 60 com o novo ordenamento econômico, social e 
político do País em função de uma nova divisão internacional do trabalho, os 
setores da média e baixa classe média que compunham a clientela da maioria 
das Igrejas protestantes sofreram um violento processo de pauperização. Isto 
teve consequências drásticas na reformulação do universo teológico do protes­
tantismo tradicional. Uma teologia não-escrita nem codificada passou a ser 
articulada tomando de empréstimo as ênfases do pentecostalismo e do protes­
tantismo conservador norte-americano que esteve na raiz das missões pro­
testantes que aqui chegaram no final do século passado. Cumpre destacar que, 
neste processo, os programas de rádio ditos evangélicos desempenharam um 
importante papel de homogeinização do discurso sendo responsável em gran­
de parcela pelo estabelecimento de um denominador comum teológico/ideo- 
lógico a partir de então.
4. Esta teologia levou ao paroxismo, à esquizofrenia latente entre Igreja e 
sociedade mutilando os valores teológicos ainda formalmente presentes nas 
definições confessionais das diversas Igrejas. A visão teológico-política da 
realidade passou a substituir a esta que então foi relegada ao Reino de Satanás 
e do Anti-cristo.
5. O surgimento da proposta ecumênica, especialmente nos anos 60, apro­
fundou ainda mais a brecha pois esta foi operacionalizada pelos setores 
intelectuais-liberais, marginais na vida das Igrejas que cada vez mais foram-se 
caracterizando por um tonus anti-intelectualista.
6. Nesse processo, três elementos fundamentais da teologia protestante fo­
ram mutilados, descontextualizados e interpretados no marco de Igrejas 
voltadas sobre si mesmas, desligadas da cultura e dos reais problemas nacio 
nais e submetidas, pela força das circunstâncias históricas de seu desenvolvi-

11



mento, à ideologia dominante na sociedade. Estes elementos foram: a) A 
necessidade da conversão e a construção do homem novo; b) O principio da 
responsabilidade de todos na construção do sagrado e a operacionalização de 
suas incidências na vida sócio-política que se fundamenta no princípio refor­
mado (da Reforma do século XVI) do sacerdócio universal de todos os 
crentes; c) O papel central da Bíblia na formação da piedade individual e 
como crivo para julgamento contínuo da prática de vida do fiel e da comuni­
dade cristã. Estes princípios, mutilados em sua dimensão sócio-política, foram 
reduzidos para caber nos limites estreitos do moralismo individual, da piedade 
pessoal sem conseqüências éticas, e da visão social liberal.
7. Os elementos até aqui rapidamente apontados transformaram as Igrejas 
protestantes (mais o pentecostalismo que merece tratamento especial e que 
por isso não incluímos nesta resenha) numa espécie de subcultura religiosa 
com enorme capacidade de contenção do potencial de transformação social 
dos setores por elas atingidos. Cada vez mais a falta de respostas convincentes 
aos problemas gerados pela expansão dos conflitos sociais está colocando o 
protestantismo tradicional sob a influência cada vez mais determinante do 
pentecostalismo. Entretanto não se trata de uma subjugação pura e simples de 
uma expressão do protestantismo por outra considerada mais "autóctone" e 
mais "popular". O pentecostalismo também recebeu e recebe forte influência 
das Igrejas protestantes tradicionais e o resultado deste encontro que já 
começa a ter visibilidade social é uma espécie de "pororoca teológica" 
conhecida nos meios protestantes como Movimento Carismático que atravessa 
as barreiras denominacionais e que determinará, ao que parece, a identidade 
protestante nacional em futuro bem próximo.
8. Entretanto a visão geral aqui esquematizada não é totalizante. Na verdade 
não são as comunidades de base da Igreja Católica e os movimentos delas 
oriundos que estão criando situações anômalas no quadro geral do protestan­
tismo. São as próprias condições históricas das lutas populares que estão 
colocando questões para os setores mais empobrecidos de suas Igrejas. E estes 
estão reagindo e justificando sua participação no processo de mobilização e 
organização populares j com os elementos mais positivos de sua prática reli­
giosa. É verdade que num ritmo muito diferente e num tipo de prática que 
nem sempre está abertamente ligada a sua vivência religiosa. Pelo menos 
aparentemente. A Bíblia começa a ser lida também em comunidades protes­
tantes periféricas a partir da experiência de opressão e sofrimento. Já são 
numerosas (proporcionalmente, é claro) as comunidades protestantes que 
começam, por força da própria situação histórica que vivem seus membros, a 
questionar o receituário doutrinário moralista e desligado da realidade concre­
ta que estão vivendo. Neste processo é que começam a vHÍMfn&w um novo 
enfoque do ecumenismo. E aqui está a nosso ver, o filão que é preciso 
garimpar.

12



F undamentaiismo 
à Direita e à Esquerda
Missões Evangélicas e Tensões Ideológicas

Rubem César Fernandes
Museu Nacional 
Janeiro, 1981



UM FUNDAMENTAUSMO DE ESQUERDA?
Quem conhece o mundo protestante sabe que "fundamentahsmo" é pratica­
mente sinônimo de "conservadorismo". A própria severidade do nome refere- 
se a um espírito que se quer ortodoxo, apegado aos "fundamentos da fé", 
avesso a influências reformadoras. Na teoiogia, nas formas de culto, nos 
preceitos para o comportamento, na morai e na política, o fundamentahsmo 
tem sido a mais consistente expressão do conservadorismo no meio protes­
tante, sobretudo na América do Norte.
Ao pesquisar publicações missionárias fundamentalistas, surpreendi-me com 
uma revista que transmitia uma série de sinais contraditórios — tinha o jeitão 
tradicional, mas incluía matérias e manchetes que a gente costuma chamar de 
"progressistas". Lendo com mais atenção, fui forçado a reconhecer que ah 
estava, sem dúvida, uma figura estranha, algo como um "fundamentahsmo de 
esquerda". Procurando os números passados, constatei que o Z,af;*n Amer/cau 
Fvangeúsf, órgão oficial da ía fín  America Afission, não fora sempre assim. 
Nos anos cinqüenta praticara a guerra fria com o maior entusiasmo e, talvez 
por concentrar-se na região do Caribe, combateu a revolução cubana com 
mais afinco do que qualquer outra publicação missionária que me passara 
pelas mãos. Resolvi ler a série toda, da década de cinqüenta até 1978, e 
apresento os resultados da leitura, neste artigo. Forma, ao menos, um caso 
curioso que, como tal, merece ser divulgado; mas sugere também um problema 
teórico interessante, pois como é possível que uma visão de mundo conserva­
dora gere uma política progressista?

Como não se pode supor uma familiaridade com a doutrina, inicio com uma 
brevíssima apresentação. Surgiu de controvérsias nos fins do século dezenove 
e ganhou o nome com a publicação de uma série de panfletos nos EUA, 
entre 1912 e 1914, chamados 77:e Distribuídos em massa pelo
país, estes panfletos vieram fechar a polêmica já antiga, estabelecendo um 
credo da ortodoxia fundamentahsta e condenando ao anátema as "heresias 
modernistas" introduzidas nas Igrejas pela "teologia liberal".

14



Nas origens, seu inimigo mor era a cuitura cientifica que tomava conta das 
elites intelectuais e se acomodava com a teologia nos escalões superiores das 
principais denominações protestantes. Condenou portanto o manuseio da 
Biblia com os métodos da crítica histórica, afirmando em seu lugar a "ver­
dade literal" das Escrituras: os sete dias da criação foram sete dias mesmo; o 
autor do Pentateuco fora mesmo Moisés, não obstante a observação dos 
exegetas de que um de seus livros (Deuteronômio, Cap. 34) descreve a morte 
e o funeral do suposto autor; e assim por diante, no detalhe e no geral, a 
palavra expressa da Bíblia foi sustentada, em defesa da fé, como autoridade 
invulnerável a quaisquer incursões interpretativas da razão científica.
No mesmo espírito, os milagres foram reivindicados para o credo, elevando 
por exemplo a virgindade de Maria à condição de verdadeira fortaleza contra a 
influência corruptora das ciências naturais. O Deus providencial, soberano, que 
intervém na criação segundo a sua vontade, foi preservado em desafio do 
universo auto-regulado imaginado pela ciência. Em outro plano, o drama da 
redenção pelo sacrifício de Cristo foi valorizado para desacreditar a esperança 
iluminista de um aperfeiçoamento histórico da sociedade. A ascensão corporal 
de Cristo e o anúncio da sua segunda vinda, em carne e osso, foram também 
incluídos na lista dos "fundamentos", cortando a tendência liberal de huma­
nizar a figura do Redentor.
Em todos os níveis, da natureza e da sociedade, as promessas deste mundo, 
exaltadas pela racionalidade e pela afetividade liberais, foram marcadas pelo 
estigma da degradação na perspectiva fundamentalista. E a tolerância religiosa 
advogada pelos primeiros foi condenada por um sectarismo que insistia na 
"diferença do crente", cujo comportamento deveria assinalar, de maneira 
evidente, sua separação e sua superioridade moral. Neste sentido, valoriza­
ram-se sobremodo sinais diferenciadores do tipo "o crente não fuma, não 
bebe, não joga, não usa linguagem de baixo calão, não anda em más compa­
nhias" . .  .
Com o passar dos anos, as experiências de duas guerras e uma grande 
depressão, o universo da teologia liberal foi fragmentado por uma série de 
dúvidas que contrastavam com a firmeza das convicções fundamentalistas nas 
regiões e nas classes menos cosmopolitas da sociedade norte-americana. Con­
sistentemente, o conservadorismo teológico destas correntes incorporou os 
valores e as causas mais reacionárias da cultura e da política. Tornaram-se 
baluartes do nacionalismo expansionista no campo missionário, desprezando 
como sinal de fraqueza o questionamento liberal das missões tradicionais; 
condenaram o ecumenismo com virulência; forneceram as principais bases 
para a reação contra as campanhas pelos direitos civis das minorias étnicas; 
escandalizaram-se com a degenerescência dos costumes promovida pela con­
tracultura dos movimentos jovens; votaram sempre à direita.

15



Em suma, o fundamentalismo reuniu eiementos epistemoiógicos, sociais, 
eciesiásticos, morais e políticos num conjunto bem integrado, articuiando as 
principais tendências conservadoras da sociedade norte-americana. Foi subal­
terno no campo reiigioso por muitas décadas, mas ascendeu nos anos setenta, 
apresentando-se como alternativa ideológica a um liberalismo atormentado 
pelas contradições internas do império esclarecido que estabelecera (1).
Veremos aqui a evolução ideológica de uma agência missionária de tradição 
fundamentalista no decorrer das duas últimas décadas. Devo contudo esclare­
cer que não pesquisei a iiAfóna da Z,afm America Afission e que não conheço 
os seus personagens. É portanto provável que tenha cometido algumas simpli­
ficações embaraçosas em minha leitura. Com efeito, assumi a ingenuidade do 
leitor de uma revista que considera apenas o que aparece nela, ignorando o 
que se passa atrás das cenas. É uma limitação, sem dúvida, mas não é decisiva, 
pois como os fundamentalistas sabem, os antropólogos confirmam, as aparên­
cias (entre as quais o discurso) são fundamentais. Como um leitor hipotético, 
fiel ao longo de vinte e poucos anos, tive de engolir muitas mudanças nas 
páginas da revista. É delas que fala este artigo.
A maior parte do material veio, portanto, do 7,afm American Fiwigefisf, 
também chamado 77:c Fvangeiisf, que é publicado a cada dois meses, em 
inglês, e distribuído amplamente no circuito das Igrejas norte-americanas que 
se comovem com o ideal de evangelização do mundo. Salvo indicação em 
contrário, todas as citações serão deste periódico, limitando-se a referência à 
data de publicação. A tradução é minha. O texto está dividido em três partes, 
correspondendo a grosso modo aos períodos: 1) inicio dos anos sessenta; 
2) meados dos anos sessenta; 3) década de setenta.
Para oferecer um mínimo de informações introdutórias sobre a Z,af;'f?y4f7ien'ca 
Afission, transcrevo o verbete de um catálogo de missões publicado em 1971:
A  Í..A.A7. c uma missão de senãpo com sede em .São dose, Cosia Fica. Foi 
criada em 7927, com o nome de ía im  America 7ftw:,geZizatiofi Campaign peio 
7?ev. e a -Sra.TTamy .Siraciian e continua a dar prioridade para o evangeiismo.

(1) Um ramo do fundamentalismo veio a 
ser chamado "evangélico" nos Estados 
Unidos. Mas por influência missionária, o 
termo "evangélico" na América Latina tor­
nou-se praticamente um sinônimo de "pro­
testante" em geral. Utilizarei aqui a no­
menclatura norte-americana, referindo-me 
apenas a uma das correntes do protestan­
tismo, chamada "fundamentalista e evan­

gélica". Não tratarei portanto das "corren­
tes principais" ("main line"), liberais e 
neo-ortodoxas, que predominam ainda nas 
grandes denominações dos Estados Uni­
dos. Não considerarei, tampouco, as dife­
renças entre "fundamentalistas" e "evan­
gélicos", considerando-os como partes de 
um continuum teológico e eclesiástico.

16



2ob os saos aospfcios, cao;paobas (Ve "Tívaoge/isoro ao; Cro/bobibaba" ^coo; 
áo/àse oo avaoga7;'so;o por oo;a /gre/a ;oob;7;'zaba) /brao; /eiias ao; sare 
repób/icas cofre 7960 e 7967.
b./t.AÍ. expaobio-sa para o ireioao;eofo ba Maranha ao? 7922 coo; a /b  o baça o 
bo .S*ao;;'oar;'o bibiico, o c/oai ao; 7966 fioba cíoqbeofa e oova esfobaofas 
raprasaofaoOo quinze países a viofe a frês gnvpos ayaoga7;'cos. T^eocapacao 
socia/ /b; reve/aba cebo, coo; a criação ba ao; iiospifai ao; 7 929 a ao; or/àoaro 
ao; 7922. /ofaresse oa /uveofuba probaz;'a o Escuadrón de Servício Cristiano 
ao; 7 9b 7, cao;pos ba refiro eo; 7942, asco/as pr;o;ãr;ãs e sacaobar;'a oa Cosfa 
7?;ca a oa Coibo; bia, a fraba/bo ao;'yars;7ar;o saga;'obo o o;oba/o be 7o fcr-rar- 
sify C/;r;'s;;'ao 7^ebows/;;'p.
íbo bepar;ao;eo;o be /;7ara;ara /b ; orgaoizabo eo; 7942 que pab/;'ca eofre os 
saas fífu/os a Concordância e o Dicionário Bíblico eo; espaoAo/. Ceo: iirrarias 
eo; quafro países. 7ao;béo; ao; 7942 7./1A7 cr;oa 77FC í"zl Casa ba Áaz bo 
Caribe a segaoba es fação ba rabio o;;'ss;'ooar;'a ba bisfbria, ioiciaobo ;;o; 
a;opio o;;'o;'sfér;'o be coorooicayõas.
Co; 7927, Í.AA7 coo;eçou o o; axraoso frabaibo o;;ss;'ooãr;o oo oorfe ba 
Co/ôo;b;a. 7rabai/;o aciasiasbco oa Cosia Cica probozio a Associación de 
Igiesias Bíblicas Costarricenses (Neiil, S. et alii, pg. 336).
No Brasii, a Cabo zlo;er;'ca Afissioo criou o Centro Evangéiico Brasiieiro de 
Estudos Pastorais (CEBEP), com sede em Maringá, Paraná, que tem por 
objetivo preparar líderes evangélicos para a obra de evangelização.
Dito isto, entremos na leitura do Cvaoga/isi.

17



O Impacto de Cuba

CUBA E AS TRIBULAÇÕES DO MILÊNIO
O Latm American Fvangeiist leva-nos de volta aos inícios da década de 
sessenta: o mundo ainda ciaramente dividido em duas metades, peia guerra 
fria, e a revoiução cubana colocando a América Latina no centro das atenções 
mundiais. Termos tão abrangentes devem ser iiusórios, pois quai seria a 
percepção dos tempos em aigum país "periférico" ou no interior profundo da 
própria América Latina? No entanto, é a visão abrangente que transparece 
dos escritos missionários. Percebia-se numa situação crítica, decisiva em todos 
os sentidos, geradora de imagens grandiosas, no mais das vezes catastróficas. 
Descrevendo "Os próximos dez anos" (Jan-Fev, 1960), Ken Strachan, Diretor 
Geral, imaginava o campo missionário estendido sobre uma cadeia de vulcões. 
Alguns em ebulição, outros adormecidos. . .
Mas o espectador esta sempre consciente das /orças invisíveis, sMÓterrâneas, 
pne a qMaiqMer momento podem ievar nm destes gtgantes inativos a ganharem 
vida com nm estrondo des traidor.
Visões de fim de mundo são costumeiras na linguagem fundamentalista, 
representando parte importante na sua teologia. O tempo é curto, vivemos às 
vésperas de grandes tribulações, quando o joio será definitivamente separado 
do trigo na seara humana, anúncio da segunda vinda do Messias para cumprir 
o seu Reino, o derradeiro milênio. Esta noção do tempo histórico, codificada 
na doutrina chamada "dispensacionalismo", é mantida na letra apenas por um 
setor fundamentalista, mas permeia todo o espectro "evangelístico" com a 
espectativa do Um.
Impressiona, no entanto, a maneira como o Lafin American Fvangeiisf inte­
grava esta história teológica com fatos e conceitos correntes, encontráveis nas 
manchetes dos jornais, formuladas elas mesmas segundo as noções quase 
teológicas da guerra fria. Mantinham-se portanto bem informados, seguindo 
corri obsessão, os sinais anunciadores do "perigo comunista". O casal Roberts, 
de destaque na Missão, denunciou, por exemplo (Jan-Fev, 1959), uma "Onda 
Vermelha na América Latina":

18



7 937? /b i o ano bo comnnismo na América i.atina. i . . . )  3m  7 937? o parfáfo 
comunista /o ; iegaiizabo ao Cbiie; participon be nma coaiizào para eieger o 
presibente coa$e/ra<7or em Costa 77;ca,' a/bbon a berra bar nm bitabor na 
Meaezae/a,' e iançon a Argentina nnm es rabo be ebMÜçao. O .hiéxico é o eeafro 
bz í'a/;7rrapao soviética aa A mérica Latina . . .
Embora a revista cuidasse também de outros assuntos, nos inícios dos anos 
sessenta, a iuta contra o comunismo foi sem dúvida o seu tema maior, ao 
menos enquanto referência negativa. Tanto assim, que a campanha financeira 
de 1961 foi calcada sobre uma fotografia famosa de Nikita Krushtchev 
abraçando a Fidel Castro, com um brilho nos olhos e um sorriso que 
escandalizavam, sugerindo intenções claramente demoníacas, e a iegenda:
7T37A C77VT37.77A 7V03 077703  7)7' 7V73/71A . . . náo está bingiba somente 
para (bba. 3  para o resto ba América Latina também, f'. . .  ̂ Eocê, nm 
Cristão vitaimente preocnpabo com o avanço bo Lvangeibo be ./esns Cristo na 
América 7atína, bese/ará estar bem in/ormabo sobre tobos os movimentos e 
acontecimentos pne têm reiaçãb bireta com o trabaibo missionário bo/'e. 5ba 
meibor /bnte é o Latin American Evangelist. . . (Mar-Abr, 1961).
A percepção de que o "inimigo" ganhava terreno no próprio território 
americano aproximava o sensacionalismo dos jornais do sentimento evangelís- 
tico, que nesta tradição teológica bate sempre num ritmo de grande finai. É o 
que se percebe, por exempio, num relatório de Billy Graham sobre a sua 
recente campanha na América Latina. Embora não pertencesse à 7atin Am e­
rica Tiíission, coiaborava com eia em diversas ocasiões, recebendo também 
uma simpática cobertura na revista. Escrevendo da Coiômbia, Biiiy Graham 
dizia:
7sta semana o cbe/e be nma bas granbes corporações a^ni ioca/izabas conton- 
me <7Me o tempo é cnrto para a bberbabe em mnitos países stb-americanos. 
Agora ba nma oportnnibabe. Agora ba portas abertas. Agora ba corações 
abertos, f J  Atas esfon convencibo be i/ne o tempo está cbeganbo ao /im  
nestas granbes regiões, ^ne /icam  /bsto às nossas portas (Mai-Jun, 1962).
O sentimento de urgência e a proximidade do "Inimigo" projetaram a 
América Latina na escaia de valores do campo missionário. Nas palavras do 
próprio Billy Graham:
Tston convencibo be qne se os Chstáos náo acorbarem e não assnmirem o 
Granbe Comanbo senamente, nós perberemos a bataiba peias mentes e aimas 
bõs povos bo mnnbo. 7b  creio ^ne a inta peio mnnbo pobe ser becibiba na 
América Tatina. Cosfnma-se pensar <yne a inta seria becibiba na A/rica, na 
Asia on na Tibropa. 7Mas penso bo/e pne a becisão beve-se bar a</ni na América 
Latina.

19



Assim pregava o evangeiista, veiculando uma percepção corrente naqueles 
anos. Outro missionário disse o mesmo citando nada menos que a Arnold J. 
Toynbee, o historiador inglês que não recuava diante de juízos na escala dos 
séculos:

coisas acontecendo na América /.atina iio/e, escreveu 7byni?ee, <yne na 
miniia opinião podem ter a mesma significação /listórica <rpie o Renascimento 
do sécnio AM (Nov-Dez, 1964).

TENSÕES INTERNAS
Apesar do estilo doutrinário, uma leitura retrospectiva permite identificar 
uma certa complexidade na reação da Tafin America Afission aos eventos de 
Cuba. Havia uma smpresa pelo fato de que a maioria das Igrejas evangélicas 
cubanas apoiaram a revolução em seus inícios, a despeito da opinião dos 
missionários. E deu-se lugar na revista a uma polêmica sobre a pergunta "Será 
que os missionários precisavam sair de Cuba? " Segundo o Fvangeiist, em 
1959 havia cerca de duzentos e cinquenta missionários na Ilha, representando 
trinta e três diferentes agências de missão norte-americanas. Mas já então, em 
1961, eles não contavam uma dezena. Em dezembro de 1960, um missionário 
anônimo publicou um artigo francamente contra-revolucionário, sob o título  
"As portas de Cuba se fecham . . . "  Relatava uma reunião em Cuba na qual 
os dirigentes das Igrejas nacionais teriam decidido unanimemente que seria de 
fato melhor que os missionários fossem embora. O presidente da Convenção 
Batista de Cuba Ocidental respondeu ao artigo em carta aberta, dizendo que 
sua Igreja e a evangelização iam muito bem obrigado com a revolução, 
negando as perseguições, e sugerindo que os missionários haviam partido em 
pânico, instigados pela embaixada norte-americana (2). (Mai-Jun, 1961.)
A controvérsia não mudou a imagem de Cuba na revista, mas foi assimilada 
sob a forma de perguntas que problematizavam o maniqueísmo doutrinal, 
marcando-lhe uma tensão interna. A surpresa diante do comportamento dos 
evangélicos cubanos e a indagação sobre o êxodo missionário foram combina­
das a outras perguntas no sentido de entender o que se passava. Assim, junto à 
linha de pensamento claramente direcionada "do Norte para o Sul", num

(2) O apoio dos protestantes cubanos à 
revolução contrastou com a reação predo­
minantemente negativa da Igreja Católica. 
Ainda hoje, importantes parcelas do pro 
testantismo identificam-se com o novo re­
gime, mas o apoio já não é maciço. A 
nacionalização das escolas secundárias

evangélicas (orgulho das Igrejas) e a decla­
ração do marxismo como doutrina oficial 
marginalizaram diversos setores.
Sobre os protestantes na revolução cuba­
na, ver M. Craham: 1977 e A. Hageman: 
1971.

20



discurso de conquista, transparecia um "senão", posto peia. tentativa de 
interpretar a reaiidade no sentido oposto, do Sui para o Norte. Em termos 
institucionais, parece-me que a complexidade do discurso neste primeiro 
momento acompanhou uma valorização da Missão enquanto agência media­
dora: não só um "destacamento de vanguarda", mas também "uma intér­
prete" para o exército de fiéis que permaneceu "back home". No artigo já 
citado do Diretor Geral Ken Stracham, ele observa:
"Desalentados peio auforifansmo e peio caráter vingativo do movimento (de 
Fidei Gzstro/ como também peio sen idealismo evidentemente pouco pratico 
e peio /brtc sentimento anti-yankee (que ibes parece mcompreenstvei/ os 
norte-americanos procuraram atribuir os seus excessos e extremismos à iu/ii- 
fração comunista. Consequentemente, e possivei que tenbam ignorado e 
subesdmado a operação de outras /orças, de um poder eiemenfar, cru e 
incalculável. 7aivez estas /orças possam ser resumidas em uma única palavra.' 
F6WF1"
Fome material das massas, dizia o artigo, e fome de independência política 
das elites intelectualizadas. Estas seriam as forças subterrâneas que punham o 
Continente em ebulição. Seriam forças reais, profundas, que precisavam ser 
reconhecidas para que se entendessem os novos personagens atuantes no 
campo missionário latino-americano. As velhas imagens de atraso estagnação 
e conformismo já não bastavam. Um outro artigo chamava atenção para a 
mudança do perfil latino traçado pela imaginação dos evangélicos norte-ameri­
canos:
"O quadro pitoresco da America batina /á /tão coutem os belos traços de uma 
romântica terra de soubos tropical. da uão vemos o Pancho adormecido com 
as abas iargas do sombrero cafdas sobre os oibos, uem as preguiçosas aideias 
descausaudo pact/icameute uas sombras de coqueiros murmurantes sob o soi 
do meio-dia. Fsta beia adormecida /b i despertada peio bei/o de um monstro" 
(Mai-Jun, 1961).
No lugar do "Pancho adormecido", duas figuras ganharam proeminência nas 
páginas da revista: as muifidões, que "pela crua fome física são levadas a ações 
impulsivas e irracionais" (Jan-Fev, 1960), e as novas elites, entre as quais 
destacavam-se sobretudo os estudantes. Bem típica também destes anos foi a 
valorização do movimento estudantil no panorama sócio-político da América 
Latina. O próprio Dr. Clyde Taylor, Secretário Executivo da Associação 
Evangélica de Missões Estrangeiras (um conglomerado interdenominacional 
que reúne centenas de agências missionárias com trabalhos em todo o mun­
do), pronunciou palavras de destaque para os estudantes deste Continente:
"A tare/a missionária mais urgente no mundo bo/e e a conquista dos estudan­
tes universitários dá America batina para desus Chsto" (Jan-Fev, 1961).

21



E um Líder missionário expuiso da China tirou a mesma lição de sua amarga 
experiência:
"Ln/ãtize o fraóai/?o csfadanti/ c o ütcratMra preparada para os esfMGfanfes, 
como os comnnista.s /izcram na Ciiina. Como pndemos nós ser tão cegos? " 
(Jan-Fev, 1961).
Conseqüentemente, a Latin America Afission passou a dar prioridade ao 
trabalho nas universidades, tomando para si a pergunta formulada em man­
chete (Nov-Dez, 1964):
'',S'e os esfndanfes /atmos voitarcm para Aiar.v. serã porpne apaeic e/ne con/icce 
o verdadeiro Afessias não se preocnpon o bastante para o/ércccr-dic^ ama 
aírernatmagenMÍna? "
Assim pois definiram neste primeiro momento a sua situação no contexto 
ideológico: "Cristo contra Marx", cuja única alternativa de sucesso dependia 
do esforço evangélico, pois, segundo acreditavam, a Igreja Romana já não 
tinha o que oferecer. Anti-ecumênicos por excelência, os protestantes funda- 
mentalistas da América do Norte ainda hoje contam entre os críticos mais 
aguerridos do catolicismo. As missões latino-americanas desempenhavam, em 
particular, uma função importante na luta anticatólica destas Igrejas, pois aí 
elas recuperavam a posição original da Reforma, do protestantismo inovador e 
perseguido, religião de minoria ativa que denuncia a identificação de Roma 
com as potestadas deste mundo. A dura perseguição aos protestantes na 
Colômbia, nas décadas de 1940 e 1950, continuava a fornecer material 
abundante para a confirmação das convicções fundamentalistas sobre "obscu­
rantismo papista" (ver p. ex., Mai-Jun, 1961). (3)
Tratava-se portanto de reconhecer o surgimento de uma nova frente de luta 
sem abandonar, no entanto, a antiga disputa com o catolicismo. A seguinte 
citação, do casal Grace e Dayton Roberts, resume o campo ideológico 
descortinado pela Latin America Mission nestes inícios da década de 1960:
"Aão esfran/ia pae difadnras e revo/apões grassem na América Latina, am 
Continente posto soô o ptmiio /êndai de i?oma dnrante sécnios. O gigante 
adormecido desperta, estica-se e rompe os antigos iapos. Oienteiismo, escravi­
dão econômica e ignorância têm de ser aóoiidos. Atas a anarqtda soviética e a 
revoinpão atéia não são a resposta ".

(3) Segundo James E. Goff, anaiista crite­
rioso da situação cotombiana, "Treze anos 
de perseguição religiosa na Colômbia resul­
taram no total impressionante de 116 cris­
tãos protestantes martirizados por causa

de sua fé, 66 Igrejas e capelas protestantes 
destruídas pelo fogo ou por dinamite, e 
mais de 200 escolas protestantes fecha­
das". (Mai-Jun, 1961).

22



"O naturaiismo de JLarx, fangtvei, a^ui e agora, parece o/erecer o de c/ue o 
homem moderno prec;lsa. E/e <?uer Mearas, não beatitudes. A rebgião terrena 
dos vermeihos não pode ser corMÓadda, porfar;ro, com as arwad;7/:as paz/as e 
as tradições mortas do romanismo. fom ente u m a/é  so&reHafMra/, evangehca, 
pode sa/var a America Latina — uma /e  <*/ue não teme a sua consciência sociai 
nem a discipiina do sacri/Ycio, mas <r/ue e essenciaimenfe um miiagre rege/:era- 
dor -  em suma. urr;a / e  do A^ovo Eesfamento".
"Os agitadores iatinos precisai; aprender ^ue somente "Ae o Li/ho vos /izer  
iivres, w s  sereis verdãdeiramente iivres "(Jan-Fev, 1959).
Movimentos sectários tendem a atribuir-se uma importância desmedida, mas, 
assim como o indivíduo paranóico, são capazes de relacionar suas crenças com 
os fatos da vida, descobrindo neles possibilidades de sentido que outros 
ignoram. No caso, recorriam às estatísticas para demonstrar o avanço já feito 
e a grande potencialidade do protestantismo neste Continente:
" . . .  na America Latina o testemunho evangêiico cresceu da proporção de 
um protestante para duzentos e cinquenta catóiicos romanos cem anos 
passados, para u/n protestante para cada trinta e nove catóiicos rowanos no 
presente/" 7Eaii, 7 962)
Mas também, no plano político, souberam ligar-se a um processo de amplas 
consequências: a nova estratégia do governo norte-americano, consubstan­
ciada na "Aliança para o Progresso" concebida por John F. Kennedy. Já em 
1960, o Evangeiist publicou um artigo condenando a política passada do seu 
governo:
" . . .  a poiírica económica dos Eí/A ate ho/e deixa a impressão de t/ue o 
homem de negócios americano -  e o governo dos EÍL4 também -  dã-se por 
safis/eifo em iidar com c/uaic/uer bandido desde <yue os interesses económicos 
norte-americanos se/am assim meihor servidos. . . "
" . . .  cabe aos Tfstados Lnidos apiicar com sucesso nas suas reiações inter- 
americanas o principio da "Liberdade da TVecessidade" )"L'reedom /rom  
IVant") ^ue herdou do New Deal e t/ue e /ã uma parte integrante de sua 
poiitica domestica, cobrar impostos dos ricos para o/erecer um mínimo de 
segurança socia/ aos pobres. E  uma extensão deste princtpio ^ue a America 
Lattna dese/a -  ou mesmo exige " (Nov-Dez, 1960).
A esperança posta por estes missionários nos planos de Kennedy para América 
Latina foi exibida com toda a candura pelo evangelista Billy Graham. Comen­
tando a sua campanha em Bogotá, ele escreveu:

23



"/Vos ã/tÓMOS CMOS MO! MOVO C n /e n ã /m c n tO  e RONZ^ãe ãesenvo/ven-se e n t^ e  a  
Co/óm/nã e 0$ A's?aãos Un/ãos, cn/m/nenão COM: a t-n/fa do Bres/ãenfe 
Aenneãy à Co/óm/)M em ãezem6vo ".
"Qnanão eshve com o /ã*es/ãenfe Aenneãy na Casa Branca /ogo antes de .sua 
excursão pe/a Amev/ca do &d, e/e, Ar/ncaudo, d/sse-rne pue ser;'a o rneu ",/oão 
Bads/a"; e de /aro ass/m aconfeceu. Aston convencido de qne a recepção 
/ãnrãsdca o/erec;da ao pres/denfe preparou o cannndo para a nossa excursão 
pe/a Aménea Cadna, ^spec/a/rnenie apu/ na Co/ówdia " (Mai-Jun, 1962).
Se a associação com a política (usualmente negada no discurso explícito dos 
fundamentalistas) é digna de nota, há um outro aspecto que me parece mais 
interessante nestas citações: para a zlfnerica íadna. estes conservadores pro 
punBan? nm programa //dera// É preciso ter em mente a virulência do conflito 
entre os setores conservador e liberai do protestantismo dos EUA para 
dimensionar este fato. A batalha mais aguda das correntes fundamentalistas é 
feita justamente contra o "modernismo" da teologia liberal. Consequente­
mente, fundamentalistas e evangélicos apoiam consistentemente os políticos à 
direita, havendo contribuído mais do que ninguém para os votos de um Nixon 
contra Kennedy em 1960, ou de um Goldwater contra Johnson em 64. 0  
recurso à "Tradição doTVewDee/" em um contexto declaradamente conserva­
dor era de certo aqui compreensível, mas indicava uma tensão interna signifi­
cativa no pensamento e na situação da Aafín Amer/cn Af/ss/on.

EVANGEL1SM0 EM PROFUNDIDADE
As citações anteriores são particularmente politizadas e podem criar no leitor 
uma falsa idéia das atividades desta Missão. Não é à política que se dedicava, 
ao menos no sentido estreito da palavra (e, é bom lembrar, uma vez ampliado, 
o sentido do conceito de "política" não pára de crescer, correndo o risco de 
tornar-se tão abrangente que pouco operativo). Faziam mesmo é proselitismo 
religioso, acreditando que este teria consequências globais, políticas inclusive. 
Suas idéias e atividades eram desenvolvidas no campo da religião e particular­
mente no interior do conjunto de imagens, conceitos e instituições evangéli­
cas. No entanto, é inegável que a associação da disputa cósmica com Satanás 
(que como se sabe pode-se-nos apresentar sob mil e uma formas) na luta 
temporal contra os comunistas circunscrevia um campo específico de desa­
fios. Nas palavras de Ken Strachan, urgia conceber ". . .  nm evange/ísmo 
comensurava/ com os tempos", e a medida dos tempos estava dada pela 
Guerra Fria. Sua resposta foi uma nova linha de trabalho, que denominou 
"Evangelismo em Profundidade" ("Indepth Evangelism"), sua contribuição 
maior para a história recente das estratégias missionárias.

24



Dirigia-se às multidões, e aos centros urbanos, num projeto de "missão" que 
se julgava justamente a mais "moderna", diversa da que se dirige aos povos 
indígenas (Mai-Jun, 1962) (4). Usava a tática da "saturação" de uma socie­
dade pela mensagem da Boa-nova, seguindo o conceito de que "uma co/íteifu 
uótmJtmfe exige ume semeadura g&Mm&znfe". Concentrar em um país durante 
um ano inteiro, mobilizando todos os recursos internos e externos para a 
evangelização, num crescendo que deveria culminar em grandes concentrações 
na capital, demonstrando com impacto o poder da presença evangélica, era a 
proposta.
A primeira experiência, feita na Nicarágua, traçou o perfil geral do que seria a 
"Evangelização em Profundidade": estabelecido um calendário rigoroso para 
todo o ano (ver Quadro 1), cumpria reunir o maior número possível de 
agências missionárias atuantes no país (ver Quadro ll), reunir e preparar as 
lideranças nacionais, regionais e locais numa série de cursos, providenciar uma 
"barragem pesada de cartas" para todos os endereços conhecidos de evangéli­
cos no país, e lançar-se num esforço total de mobilização.
O rádio, os jornais, a televisão, faixas de ruas, cartazes, orações e tudo o mais 
seriam focalizados no movimento. Fragmentos de um relatório da campanha 
feita na Venezuela em 1964 dão uma idéia da mobilização alcançada:
* "Durante 12 semanas, cerca de 18.000 evangélicos foram treinados em 
todo o país para enfrentar a enorme tarefa que os espera".
* "Na Venezuela, entre 12.000 e 15.000 cristãos estão indo de porta em 
porta. O texto de João 14 e 15 foi publicado especialmente para este 
programa, numa edição atraente ilustrada com fotos coloridas da Venezuela".
* "Segundo os relatórios de 135 das 500 igrejas trabalhando no movimento 
Evangelismo em Profundidade, 693 profissões de fé foram registradas no 
primeiro dia de visitação".
* "Trezentas sociedades de jovens programaram breves encontros, 'campa­
nhas relâmpago', em todo o país. Uma só Igreja está organizando 21 encon­
tros deste tipo por semana. Com cânticos e música especiais e uma mensagem 
breve de 2 ou 4 minutos, eles proclamam a Cristo em parques, na saída dos 
teatros, nos ônibus, em toda parte".

(4) Sobre a história das missões protestan- gica das "missões indígenas" entre evangé- 
tes e suas principais tendências, ver Fer- licos e fundamentalistas norte-americanos, 
nandes 1980a. Sobre a construção ideoió ver Fernandes 1980b.

25



* "Um time de músicos jovens do Wheaton Coliege (faculdade evangéiica nos 
EUA) leva a mensagem para 30 cidades importantes, representando em 
teatros, universidades, escolas e praças. Os .Sbtdados de Ch'sto do Moody Bible 
Institute (outra escola evangélica dos EUA) participaram de 11 campanhas de 
evangelismo, várias entre adolescentes. Os Cantantes dei Aey, um coro da 
Missão Instituto Bíblico ia s  Delícias, estão engajados num toar de 19 pontos 
estratégicos da Venezuela".
* "Culminando estas atividades, houve um congresso de jovens em Caracas 
com mais de 3.000 adolescentes".
* "Além destes esforços, 28 campanhas regionais são conduzidas, com a 
participação de evangelistas de Porto Rico, Argentina, Colômbia e Estados 
Unidos".
No nível local, os relatórios registram informações do seguinte tipo:
"Más queríamos ganúar dez aimas para Cristo no úítimo Domingo. ( . . . )  Aos 

/om os óem específicos com o .Senúor, pedindo-Zúe que nos desse três soida- 
dos, um rraóaiúador de um posto degasodna, um empresário, um carpinteiro, 
e uma oportunidade para faiar com um padre. D o que aconteceu? Deus nos 
deu não só dez, mas onze. A te o padre ouviu com grande interesse" 
(Nov-Dez, 1964).
Uma outra citação entra no detalhe da mensagem:
"Cúeguei numa casa muito po&re, a essência mesma da soiidão e da miséria. A 
senúora apareceu, com um /eito soütario e esquecido. Convidou-me para 
entrar, guando contei-iúe a mensagem da O uz, interrompeu-me. Diúa, Reve­
rendo, o senúor acredita reaimente que se úouvesse uma vida assim de aiegria 
e de paz como o senúor esta dizendo eu estaria nesta condição ? ( . . .  ) F  
assim eia descreveu a sua tragédia, e começou a cúorar".
"Aías antes de con/orta-Za em sua dor, contei-Zúe a minúa própria experiência. 
( . . . )  Fn quanto eia ouvia como Chsto deu-me paz e como encontrei a 
soiuçâo para o meu proòtema, o Fspírito ^anto preparou o coração daqueia 
muiúer, e eia aceitou a Cristo" (Nov-Dez, 1964).

26



Quadro 1
FASES DO EVANGELISMO EM PROFUNDIDADE 
NA VENEZUELA
1° Janeiro Inauguração oficial do movimento
Fev e Mar, 1964 Treinamento de Cristãos
Maio, 1964 Começa a visitação de casa em casa
Junho, 1964 Evangelismo nas Igrejas locais
Jul e Ago, 1964 Esforços especiais
Set e Out, 1964 Cruzadas unidas regionais
Novembro, 1964 Cruzada maior em Maracaibo
Dezembro, 1964 Esforços especiais em Igrejas locais
Janeiro, 1965 Cruzada nacional em Caracas
Fev e Mar, 1965 Consolidação, começa "Um ano de construção" em todas as Igrejas

Fonte: Latin American Ev<7ngeiisf(Nov-Dez, 1964)

Quadio 2
USTA DE IGREJAS E MISSÕES PARTICIPANTES 
DA CAMPANHA NA GUATEMALA
Missões e Igrejas na Guatemala
Assembléias de Deus; Missão Americana Central; A Igreja de Deus; A Igreja 
de Deus Cheia do Evangelho; Missão Emmanuel; Evangelho Quadrangular; Amigos 
(Califórnia) ; Missão Independente; Missão Interdenominacional; Nazareno; Unificação 
Pentecostal; Presbiteriana; Metodista Primitiva; Batista do Sul (EUA); Missão 
Americana Espanhola; Escolas Evangélicas da América Central (TESCA); Grupos,
Igrejas e organizações sem filiação.
Outras organizações que cooperaram
(no exterior, oferecendo algum quadro ou serviço):
Sociedade Bíblica Americana; Hospital Americano; Sociedade de Panfletos Americana; 
Missão Bereana; Instituto Bíblico da América Central; Missão da América Central;
Missão de Literatura Moody; Sociedade de Panfletos o Peregrino; Estação de Rádio 
TGNA (Missão da América Central); Missão Presente de Escrituras; Serviço de Literatura 
para América Latina; Mocidade para Cristo.
Times de Verão (dos EUA)
Colégio Bíblico Colúmbia, Colégio Barrington, Primeira Igreja Presbiteriana San Diego. 
Califórnia, Outros estudantes do Colégio Westmont, Colégio Wheaton, e Instituto Bíblico 
Moody.
Evangelistas e Músicos estrangeiros convidados
Campanha Nacional: segue-se uma lista de 5 nomes 
Campanhas regionais: segue-se uma lista de 15 nomes
Fonte: Tafin American LTangeiisf (Mar-Abr, 1963)

27



A idéia do Bvangelismo em Profundidade ganhou fama e foi aplicada em 
muitas regiões na década de sessenta, sendo ievada até para outros continen­
tes. A escolha dos países obedeceria a diversas considerações, procurando em 
geral situações mais críticas. Em 1965, na Bolívia, em pleno conflito armado 
entre governo e mineiros, a campanha foi desenvolvida. E no mesmo ano. a 
"loucura da fé" enfrentou os maiores riscos, lançando-se num movimento de 
Evangelismo em Profundidade em São Domingos, no meio da guerra civil e 
apesar da invasão norte-americana. No Vietnã, também, um ano de máxima 
mobilização evangelística foi programado para 1970.
Quadro 3 arrola os países atingidos pelo movimento nesta década.

Quadro 3
PAfSES ATINGIDOS PELO EVANGELISMO 
EM PROFUNDIDADE ATÉ 1970
Nicarágua (1960), Costa Rica (1961), Guatemala (1962), Honduras (1964), Venezuela 
(1964-1965), Bolívia (1965), República Dominicana (1965-1966), Peru (1967), 
Colômbia (1968), Equador (1969-1970).
Países de outros continentes já atingidos ou programados
Estados Unidos, Canadá, Inglaterra, França, Bélgica, Portugal, Nigéria, Serra Leoa, 
Camerum, Congo, índia, Singapura, Tailândia, Vietnã, Japão, Taiwan, Filipinas, 
Indonésia.

Este "Evangelismo-em Profundidade" dá pano para manga e mereceria um 
estudo especial. Aqui pretendo apenas destacar alguns aspectos que foram 
relevantes para o desenvolvimento ulterior da Éafm America Afission. Seus 
objetivos, para serem cumpridos, demandavam o envolvimento da Missão em 
processos e relações que eram novos para ela. Quatro deles me parecem dignos 
de atenção: #
!. Do trabalho compartimentalizado pelos seus próprios limites institucio­
nais, a ÉafiH America Afissio?! foi forçada a buscar contactos e a recrutar 
outras agências missionárias e as diversas denominações atuantes no país a ser 
atingido. Incorporou, portanto, o problema da relação interdenominacional, 
devendo inclusive aceitar e praticar a delicada diplomacia inter-eclesiástica. 
Em uma palavra, apesar de sua orientação conservadora, incorporou o pro- 
óiema do ecumenismo.
2. O esquema missionário anterior, uni-direcionalmente montado do Norte 
para o Sul, não poderia atingir o objetivo de mobilizar as Igrejas nativas. As 
dimensões do projeto dependiam de um entusiasmo voluntário das bases 
locais, o que só seria alcançável por um envolvimento dos seus líderes na 
programação. Em suma, impôs-se a incorporação dos "latinos" na montagem

28



da ação missionária; e, em consequência, a Missão teve de internaiizar as 
tensões que acompanham a reiação entre "nativos e estrangeiros", ou entre 
líderes nacionais e dirigentes metropoiitanos.
3. Acontece que as Igrejas na América Latina que mais prontamente aten­
diam ao chamado para a "conquista do país para Cristo", na década de 1960, 
eram as pentecostais. Também eias formavam o cana] mais efetivo para 
alcançar "as multidões". A Missão passou a lidar com o pentecostalismo, 
como mostra o quadro 2, o que representava um desvio em relação ao seu 
contexto doutrinal e eclesiástico de origem. Fundamentalistas e evangélicos 
costumavam excluir os pentecostais do rol dos escolhidos. Pertencem antes a 
uma tradição do racionalismo calvinista, segundo o qual as leis da natureza, 
assim como as da moral, foram estabelecidas pelo Senhor e não se prestam à 
manipulação fantasiosa de crentes entusiasmados. Mas um "Evangelismo em 
Profundidade" na América Latina, naqueles anos, seria impraticável sem a 
incorporação das tendências pentecostais e carismáticas.
4. Por outro lado, a orientação original, sustentada pelos intelectuais da 
Missão, visava combater uma figura do Inimigo que jogava com as armas da 
crise social. A mensagem proclamada teria de responder a eles de alguma 
maneira. O discurso estritamente religioso, que mobilizava os carismáticos, 
deveria também ser inteligível no plano das disputas político-ideológicas. 
Como já se viu, o caminho adotado de apoio a um "New Deal" para a política 
exterior, representava um outro tipo de desvio em relação à ortodoxia 
norte-americana. E gerava-se, assim, um campo duplo de tensões, pois, na 
América Latina, pentecostais e carismáticos perseguiam direções teológicas 
divergentes em relação aos protestantes que valorizavam o "problema social"..
No que se segue tentarei reconstruir algumas das alternativas formadas por 
estas tensões no interior da Latin America Afission, e acompanhar as escolhas 
que foram feitas.

29



Combatendo o Bom Combate

A década de sessenta foi um período áureo para a /Imerícg Mission, ao 
menos quanto à vitalidade da organização e à redefinição de seus caminhos, 
com uma fermentação de opções a fazer e de iniciativas mobilizadoras que 
fariam inveja a qualquer movimento voluntário. Foi também, segundo trans­
parece de suas publicações, um período de transição. Partira de um quadro 
típico das missões fundamentalistas na década anterior, e buscava uma redefi­
nição cujos contornos não estavam claros. Continuava a insistir na sua 
ortodoxia e no conservadorismo evangélico, mas afirmava também a necessi­
dade de renovar-se para enfrentar "os tempos". Os "fundamentos" precisa­
vam ser aplicados com um. espírito pragmático, " . . .  para garantir que nos 
estamos concentrando no que é realmente importante, que não nos deixamos 
desviar por atividades que são boas, mas não boas o bastante". (Mai-Jun, 
1968). Segundo o Diretor Geral, cada ano de avaliação deveria incluir a 
pergunta: "Será que esta instituição (ou este ministério) ainda cumpre o 
propósito para o qual foi criado?" (Idem)

REVENDO RELAÇÕES COM O "MODERNISMO"
A própria visão do campo religioso na América Latina fora problematizada 
pelo caminho seguido pela Lafin A merica Mission. Continuava a opor-se ao 
protestantismo liberal, "modernista" e ecumênico, corporificado no Conselho 
Nacional de Igrejas, nos Estados Unidos, e no Conselho Mundial de Igrejas, 
em Genebra; mas modificara suas posições em relação a ele ao menos num 
sentido. Tradicionalmente, os missionários fundamentalistas traziam a polê­
mica contra o liberalismo teológico para o campo de missões, prolongando no 
Sul os seus conflitos do Norte. Esta oposição marcava a literatura (inclusive 
aquela produzida para as missões indígenas) e a estratégia eclesiástica. O 
combate às grandes burocracias denominacionais do Norte era via de regra 
reproduzido no Sul, resultando numa multiplicação de iniciativas paralelas e 
fragmentadas.
Ora, o "Evangelismo em Profundidade" colocou a necessidade de um esforço 
unificador. Os seus teóricos descobriram então e passaram a divulgar a idéia

30



de que, ao contrário da América do Norte, os protestantes do Sul não eram 
tão diferenciados assim teologicamente. Com efeito, o pietismo predominava 
amplamente nas denominações históricas, e a teologia liberal somente influen­
ciava alguns pequenos círculos de intelectuais. As "Igrejas caçulas" poderiam 
até ser tomadas como um exemplo neste sentido, po i s . . .  "Apesar da divisão 
qMe vem do TVorte, hã uma união natural entre os crentes ao sul da/ronteira"  
(Jan-Fev, 1964). Em outras palavras, agora ao contrário do que lhes parecia 
no passado, o "modernismo" não era um problema para os cristãos da 
America /.atina. Problema sim era a fragmentação institucional, para a qual as 
próprias missões haviam contribuído — "um escãnda/o diante do Senhor, uma 
/raqueza diante dos /lomens".

. . .  COM O CATOLICISMO
Ainda mais significativa foi a modificação das relações com a Igreja 
Católica. A grande inimiga do passado, adversária mor durante um século de 
missões evangélicas, foi deslocada desse lugar privilegiado. Num primeiro 
momento, como vimos, foi desprezada como sobrevivência esclerosada de um 
passado feudal, impotente diante da nova forma do Inimigo, "a religião 
terrena do comunismo". Mas os acontecimentos do Vaticano, com 
João XXIH e o Concílio, combinados de certo à dinâmica interna da missão, 
ocasionaram uma nova postura. O pronunciamento de W. Dayton Roberts, 
figura proeminente em 1963, e futuro diretor geral, é significativo a este 
respeito:
"Aã América /.atina o dia da polémica (com o catolicismo) provavelmente /a 
passou. Esta é uma cra de dialogo, de respeito miítuo, de causa comum contra 
o materialismo dialético, de estudo bíblico compartilhado " (Jan-Fev, 1963).
A oportunidade tática desta "causa comum" talvez pareça evidente para 
alguém de fora, mas implicava graves problemas internos. A polêmica provo­
cada por leitores norte-americanos indicava os perigos que esta redefinição de 
relações colocava para a identidade do grupo. Em março-abril de 1963 uma 
carta de um leitor foi publicada para veicular as acusações: A missão estaria 
assumindo: 7) " . . .  uma atitude muito liberal e aberta para com o movi­
mento ecuménico,* 2) e uma avaliação ingénua da nova atitude da Vgre/a 
Católica Romana para com o protestantismo. . . "
A diretoria da missão retrucou afirmando a maior profundidade do seu 
"fundamentalismo": não estariam os críticos praticando um romanismo ao 
inverso, confundindo a Igreja de Cristo com a instituição? " . . .  Cma distin­
ção precisa ser / e i ta entre uma instituição e os membros que participam da 
sua comunhão, pois o -Senhor tem /iéis que verdadeiramente pertencem a E7e 
em todos os coipos con/essionais da cristandade (Apocalipse 2 e 3)". Ade-

31



mais, continuava, o Espírito Santo age até mesmo em iugares que escapam ao 
nosso entendimento, "for esta razão remos acompanhado com o maior mte- 
resse o reavívamento do estudo Tuhhco nos circuios cafóhcos rom anos. . . "  
farec/a-/he tamhém que "ínquesttonave/mente, a maior oportunidade dada às 
missões ho/e é a nova ahertura das ciasses médias e aitas para o Evangeího, 
grapas à mudanpa de atitude da /gre/a Catóiica para com a fíõ iia" .
"Quanto aos /ündamenfos da nossa /é , nossa consciência é ciara (2  Timóteo 
7.72,* 2 Corindos 70. 7 / Mas quanto aos métodos e táticas a serem emprega­
dos na guerra de ho/'e, temos de seguir a sua iidoranpa, permanecendo aóertos 
para os conseihos dos irmãos e para a correpão do Espirito .Santo, mas iivres, 
nós esperamos, de qua/quer /uigamento que não o Deie, diante de Quem 
somente /içam os de pé ou caimos . . . "  (Mar-Abr, 1963).
Números subsequentes continuaram a expiorar a questão, aprofundando a 
diferença entre o catoiicismo institucional e o conjunto dos fiéis católicos. 
Com a Igreja não haveria conciliação possível, ao menos enquanto não 
renegasse ao papado, ao culto de Maria, aos santos, e ao dogma da tran- 
substanciação na eucaristia. Mas ainda na doutrina havia muito que era 
evangélico ("O cristão evangé/ico tem muito mais em comum doutrinaimente 
com um catóiico romano do que com uma testemunha de deová, por exem- 
pio, ou com um protestante hheraf.Q e que devia ser valorizado no diálogo. 
Algumas mudanças do Vaticano H iam na boa direção, como a ênfase bíblica, 
a valorização do laicato ("aproximando-se da doutrina do sacerdócio univer­
sal"), ou o abandono do latim. E, sobretudo,
". . . .Se não podemos comungar com a instituição, podemos ás vezes estar em 
comunhão com os seus memhros. ( . . . )  Devemos iemhrar que não se é sa/vo 
por ser um /undamentaiista, nem perdido por ser catóiico romano. Esta é uma 
matéria determinada peia reiapão pessoai que se tem com (d isto" (Mai-Jun, 
1963).
Nesta linha de raciocínio, optando pela posição intermediária entre os que 
aceitam a Igreja Católica como um todo (que, segundo diziam, seria o caso do 
protestantismo liberal) e os que a rejeitam em bloco (fundamentalistas que 
teriam perdido o sentido original dos fundamentos, apegando-se às suas 
formas institucionais, num catolicismo ao inverso), a Missão passou a noticiar 
exemplos de colaboração, como no trabalho entre estudantes e nos movimen­
tos carismáticos.

32



. .  . COM OS PENTECOSTAIS
O empenho evangetístico despertava e era alimentado pelas forças do "caris­
ma" ativas nos templos latinos das várias denominações. Mas o fermento mais 
poderoso, sem dúvida, pertencia às Igrejas que se definiam pelo evento de 
pentecostes. E aí surgiu um outro problema de fronteira eclesiástica para a 
Missão, pois se contaram com a militância da Assembléia de Deus, do 
Evangelho Quadrangular, e de outras linhas pentecostais, deveriam também 
abrir-se para as manifestações do Espírito em seus serviços.
É interessante observar que a mesma publicação e às vezes os mesmos autores 
que veicularam um pensamento calcado no pragmatismo mais terra a terra, 
expresse também idéias que a antiga mentalidade iluminista desprezaria como 
puro irracionalismo. Ilusão das luzes supor que estes tipos diversos de simboli- 
zação sejam incompatíveis. Os movimentos sectários evidenciam repetitiva­
mente que os fundamentos do pensamento social são estabelecidos num outro 
plano, que encompassa a utilidade mas não pode ser gerado nem destruído 
por ela. Assim, o "Evangelismo em Profundidade" empregava com invejável 
eficiência as técnicas empresariais de propaganda, pondo-as, entretanto, a 
serviço de um confronto pensado em termos de riscos incalculáveis, no qual a 
totalidade da existência estaria em jogo: "o embate do Senhor dos justos 
contra Satanás".
Satã aparecia de maneira muito clara nos relatos de campo. A campanha na 
República Dominicana, em plena luta armada, sofreu perseguições do Demo 
particularmente mesquinhas. Seu dirigente, Bill Cook (um missionário que 
aliás foi transferido para o Brasil na década de setenta e que vem de preparar 
uma tese do doutoramento para uma universidade norte-americana), chegou a 
confessar momentos de profundo pessimismo. Reconhecia ele que com cer­
teza o Senhor estava presente, pois
"nenhuma das bataihas civis na Depub/ica Dominicana /b i permitido ocorrer 
nos dias especiais em que nossas atividades eram reaiizadas em púbiico. Deus 
sempre se adiantou e disse. Rasta/', no momento apropriado".
Mas Satanás também agia, atormentando-os de mil maneiras. Um casal de 
líderes teve a sua residência infestada:
"Ronco tempo depois, inexpiicavaimente, pedras /oram ianpadas contra a sua 
casa de todas as direpões, dia e noite, por vários dias. Estes ataques nao 
puderam nunca ser atribuídos a causas humanas. De /ato , em mais de uma 
ocasiab, as pedras caíam dentro da casa quando todas as portas e /aneias 
estavam trancadas. Os ataques cessaram somente quando a /ovem empregada 
(que viemos a saber estava envoivida em a/gum tipo de /eitipnrta/ /b i despe­
dida" (Mar-Abr, 1966).

33



0  mesmo missionário, já no Brasit uma década mais tarde, descreveria a 
maneira estranha e maravilhosa com que o Espírito Santo aquecia as Igrejas 
do oeste paranaense (Mar-Abr, 1975). E os redatores da revista, os teóricos da 
Missão, passaram a questionar o preconceito fundamentalista contra o movi­
mento pentecostal. Mas, por outro lado, era preciso se guardar contra o 
"alvoroço desordenado" das assembléias entusiastas. Um artigo de David M. 
Howard, líder da Missão na Colômbia, revela muita insegurança diante do que 
se passava:
"Críticas vêm de iodos os /ados. A/guns pressionam o missionário para correr 
e Aoiar um /im  em iodas as práticas de manifestações exteriores. Outros 
acusam o missionário de ser pouco espirituai e contrário ao Espírito .Santo, 
porque eie náb participa pienamente de a/gumas manifestações. Outros dizem 
que o missionário não saõe em que eie reaimente cré".
Constrangido a reconhecer as manifestações tangíveis do Espírito, e orientado 
a deixar que os nacionais assumissem a responsabilidade pelas Igrejas locais, o 
missionário não sabia onde, nem como demarcar os limites de sua fé e de seu 
poder. Mas tampouco renunciava à própria responsabilidade, pois em tempos 
como estes é que se percebe
" . . .  que não temos de /uiar contra a carne e o sangue, mas sim contra os 
principados, contra as potestades, contra os príncipes das trevas deste sécuio, 
contra as iiostes espirituais dá maidade, nos /ugares ceiestiais" (Efésios 6.12).
Como distinguir entre a obra do Maligno e o trabalho do Espírito Santo num 
movimento evangélico que a um tempo revitaliza as Igrejas e as divide? Cenas 
de possessão diabólica não eram incomuns até mesmo nas reuniões de oração! 
Cumpria pois "estar vigilante", vestir-se com "a armadura de Deus", a 
começar com "a couraça da justiça", "o escudo da fé", "o capacete da 
salvação", "manejando a espada do Espírito, que é a palavra de Deus". A 
palavra, as Escrituras, a exposição infalível da justa doutrina, seria o instru­
mento para coibir "os erros, exageros, falsos ensinamentos e práticas" que, 
em nome do Santo Espírito, desarmavam os corações para a infiltração do 
Inimigo.
O problema, segundo pensava o missionário, era encontrar ajusta medida, "a 
santa combinação", entre a doutrina fixada na letra das escrituras e o poder 
do Espírito que nos lança à ação.
Argumentava, por exemp/o, que "a Z?íE/ia ensina que as /ínguas são dadas a 
a/guns para a edificação f /  Corindos 74.4-5), mas não a iodos f /  Corindos 
72. /0-50). f . .  . ) Em /ugar a/gum a Eíõiia ensina que iodos os crenies 
precisam experimeniar esie /enóm eno. Que a/guns o /ãzem  é inegáve/. Que 
ouiros crenies c/ieios do Espírito não o /azem  é igua/mente verdadeiro. O

34



ensinamento de ^ne es ifngnas precisam acompanhar o hatismo do Espírito 
pode ser ama eioii trina da Jivisao, ievamio aignns a nm sntii orgniho espiri- 
tnai, e /epando on tros à /rnstrapao".
E sobretudo, o exercício dos dons do Espírito precisa ser feito "decente­
mente e em ordem" (1 Coríntios !4 .40), pois,
"Dens nao e autor de con/nsao, mas de paz f f  Corindos /4 .JJ). "Onde a 
desordem prevaiece, ocorre nm traha/ho /a/sí/icador de óata. on nm /a/so  
entendimento das verdadeiras mandes facões do Espírito óanto ".
E assim pregava o missionário, recorrendo à doutrina fundamentaiista da 
verdade iiterai da Bíbiia para, a um tempo, aceitar a pentecostaiização de suas 
hostes e coibir os efeitos desintegradores do entusiasmo. A "justa medida" 
que buscava não ihe abria um território estáve), mas coiocava-o no vértice de 
um equiiíbrio tenso entre tendências contraditórias que haviam sido incorpo­
radas peia Missão.

. .  . COM A UNIVERSIDADE
As forças do carisma evangéiico envoiviam a Missão num poderoso circuito 
simbóiico e institucional com todo um conjunto de demandas próprias. Mas a 
Eatin Am erice Aíission estava envoivida em outras esferas iguaimente exigen­
tes que, embora se combinassem em parte com o movimento carismático, no 
todo o contradiziam. Sua obra institucionai de maior peso fora o Seminário 
Bíbiico Latino-americano, onde  ̂ preparava pastores e missionários para vários 
países do Continente. O Seminário, o trabaiho com estudantes, e as próprias 
questões postas peios dirigentes da Missão implicavam um envoivimento com 
os meios universitários. É significativo, por exempio, o artigo pubiicado 
(Mar-Abr, 1966), sobre a pergunta: "Será que os missionários precisam de 
estudos de pós-graduação? "
A pergunta era polêmica, pois o "inteiectuaiismo" fora tradicionalmente um 
termo de acusação fundamentaiista contra a teologia liberal. Mas desde o 
pós-guerra algumas instituições evangélicas buscaram a "excelência acadê­
mica", conformando-se aos padrões mínimos estabelecidos pelo conjunto da 
academia norte-americana. O artigo mencionado consistia de duas entrevistas 
com professores do seminário em Costa Rica. Elas são sugestivas dos proble­
mas criados pelo ingresso do fundamentalismo no mundo universitário.
O propósito primeiro, naturalmente, era o confronto com a teologia liberal. 
Conforme dizia George Gay, doutorando em Novo Testamento:

35



"AgradeccMOS a Deas pc/o /ú?o de o craM^e/isMO /afMO-aMerícaMO se/a 
ew ya^de parie yerdadeirawewie oriodo.w. AJas ê Mio deve coMiídaar assÍM, 
$CM concessões e posições ieoiõgices sMÕ-õfõiicas, deveMos preparar-wox o 
we/úorpossíve/para prodazir pastores e oòreiros cristdos capazes".
Ora, esta preparação não requer apenas firmeza doutrinal, p o is . . .
"preci.sawos reconúecer ^ae a pestpdsa õfõiice esid consfcnfeMenfe ew pro­
cesso -  expandindo, avançando, trans/õwMndo-se. /sio  ndo stgni/íea pae a 
McnsageM õiõiica made para n ó s ( . . . ) Mas pae precisaaros acowpaaAar a 
ejrpaasao do conúeeiMenio para ^ae possawos iaierpreiar a Rfõiia searpre 
arais acaradaa:eaie ".
Por outro lado, o mesmo professor denuncia que os meios evangélicos 
sofrem . . .
"de aMa ire Mea da /a i ia de iiieraiara ieoiógica seria. F  aM conúeciMenfo 
iígeiro de ieoiogia e do Ma a do ieoiógico nao òasia para preencúer esia 
iacaaa
O tom deste depoimento deixa transparecer aquela aura da segurança catedrá­
tica, mas os argumentos mal escondem as tensões incorporadas pela missão ao 
ingressar na universidade: a imutabilidade da doutrina, no lado da ortodoxia 
eclesiástica, precisa conviver com a mutação frequente das teses científicas; o 
isolamento institucional e ideológico deve abrir-se a um processo de familiari­
zação com "todo o mundo teológico" . .  .
A estante de leitura montada pela ía iin  AMcrica Afission nos anos sessenta 
não é menos significativa. O número de Janeiro-Fevereiro de 1965 propôs 
uma "Bibliografia Básica para Candidatos à Missão e Outros Interessados na 
Empresa Missionária". A preocupação dominante aparecia com clareza: 
"Evangelismo em Profundidade", com a ajuda de uma sociologia do cresci­
mento da Igreja (baseada na teoria da "modernização"); e o combate ao 
comunismo, com relatos sobre o que ocorre aos religiosos, cristãos sobretudo, 
sob o domínio comunista. Mas os outros títulos ampliavam o horizonte de 
leitura consideravelmente, muito além do que seria recomendável para um 
fundamentalista cioso dos seus compromissos. Era preciso 1er sobre "as novas 
condições da Missão hoje" — daí um texto sobre "A crise das Missões". Sobre 
"Costumes e Culturas" (Eugene Nida) era preciso 1er. Também sobre os 
pentecostais, com simpatia ainda que crítica — e os livros simpáticos ao 
pentecostalismo o eram com entusiasmo . . . Com simpatia também sobre o 
catolicismo depois do Vaticano H, e o livro bem feito sobre o assunto vinha 
da pena de um protestante liberal holandês. Necessário ainda "conhecer 
alguma coisa sobre as pressões sociais, econômicas e políticas" que mantêm a 
América Latina "num estado constante de fermento revolucionário" — o que

36



havia sido feito também, com aquete mínimo de empatia necessária para um 
bom entendimento, por um jornalista liberal. . .
Evidentemente, nos anos sessenta, os temas que desafiavam a Fad?? yt/uenca 
Afissio?! (como revolução, catolicismo conciliar, pentecostalismo, mudanças 
no campo missionário) haviam sido tratados em livro por outras correntes que 
aquela a que a Missão pertencia. Uma vez em movimento, ela se pôs a ler estes 
escritos, submetendo o zelo da sua ortodoxia à tarefa delicada de impor novos 
limites sobre valores e idéias que se haviam destacado por iniciativa alheia.
Vale também notar que, à procura de bases intelectuais, a Fad'?? /t/uecica 
Afissio/? passou a utilizar os serviços de Fuller, em Pasadena, na Califórnia. 
Esta universidade foi criada no pós-guerra com o propósito expresso de 
oferecer treinamento "de alto nível" para os evangélicos. Objetivando atrair 
pesquisadores de "excelência", ofereceu altos salários, o que provocou críti­
cas dos espíritos mais severos e uma polêmica curiosa. Anos mais tarde, o 
instituto de missiologia de Fuller destacou-se pela sua sofisticação no trato de 
material estatístico e desenvolveu uma teoria sociológica aplicada ao cresci­
mento das Igrejas e à obra missionária. No entanto, apesar das intenções 
religiosas e apologéticas, a ênfase na "qualidade" levou a instituição a incor­
porar diversos elementos do mundo acadêmico mais amplo. E a universidade 
afastou-se consideravelmente dos cânones da ortodoxia fundamentalista. Num 
livro recente, Quebedeaux (1978, p. 86) faz a seguinte descrição do seu 
ambiente:
"Futre os cstaõa/?te.s pue procura/?? o -Se/???'/?ar?'o Fuí/ev, /:a represe/;fa/??e.s de 
u?/;a a/7?p/a variedade de tradições teoiógicas e ec/es;asd'cas, caióiico-ro???a/?a 
iuciu.sive. //a  fawõéz?? muita iiòerdade de peusameuto e de estiio de vida ??o 
campus
Não surpreende, portanto, que alguns professores de Fuller tenham liderado 
polêmicas nos meios fundamentalistas sobre a correta interpretação da "inter­
pretação literal" da Bíblia . . .  Outros temas correntes nos meios universitá­
rios, como o feminismo e o imperialismo norte-americano passaram a ser 
tratados com simpatia, evangelicamente, por alguns dos seus professores.
Parece claro, pois, que ao expor-se "aos estudos de pós-graduação", a Missão 
incorporou um tipo de problema inverso ao que experimentava com os 
pentecostais. Estes ameaçavam a sua integridade pelo poder de uma prática 
devocional carismática. Os dons do Espírito e o seu batismo não se conforma­
vam aos moldes de uma ortodoxia doutrinária. Mas a "ciência", com seus 
frios rituais, trazia uma ameaça não menos perturbadora: ela legitimava as 
diferenças.

37



EVANGELIZAÇÃO, SOCIOLOGIA E A "QUESTÃO SOCIAL"
A leitura das ciências sociais (da antropoiogia apiicada de Eugene Nida e da 
socioiogia quantitativa sobre Como as (gve/as crescem, de Donaid MacGavran, 
de Fuiier) ajudou a formulação de um conceito claro para a estratégia 
missionária: devia concentrar-se naquela "faixa dinâmica do meio", as classes 
médias latino-americanas. Um artigo de Dayton Roberts (Jan-Fev, 1963) 
resume com clareza a visão social que orientava esta estratégia. Segundo ele, a 
herança ibérica na América Latina continuava a enquadrar relações de todo 
tipo num esquema clientelístico do patrão e do peão. Até os missionários 
haviam caído no papel do "patrão", formando em torno de si muitos 
discípulos que se comportavam e se imaginavam como peões espirituais. 
Fundamento deste sistema era a distinção aberrante entre ricos e pobres, 
poderosos e sem poder. A industrialização, a urbanização, e os demais 
aspectos da modernidade formaram uma nova classe, no entanto, que não 
cabia no sistema tradicional e que o questionava:
"Afcnos cstave/ que a sua coMfraparfe norte-americana, a cia.s,se média ibero- 
americana é o motor da sociedade, a agitadora, a revo/acionarta. ( . . . )  Fidei 
Castro mesmo é um pro/issioMai da ciasse média que /b i (evado ao poder por 
ama revoiução da ciasse média. A iegisiapão trabaibista (atino-americana é o 
produto de cabeças da ciasse média. F  o bomem do meio qae tem promovido 
o progresso e qae o/erece (iderança poiftica para a América Latina bo/e".
Esta visão heróica da classe média soava bem para missionários formados no 
"sonho americano"; mas, alertava Roberts, era preciso distinguir as situações. 
Ao sul, este "homem do meio" não encontrava apoio nos extremos. Ao 
contrário, "é um homem sem raízes", "perseguido por um sentido de distúr­
bio e deslocamento". É basicamente um homem inseguro.
"Carece de qualquer con/iança no /üturo do seu pais. Pergunta-se constante­
mente se ao acordar amanbã encontrara as (eis de bo/e ainda em vtgor. F  
como duvidar a cada noite se o so( voitarã na manbã seguinte. A premissa 
bãsica de estabilidade esta /àitando
É portanto uma classe sensível a qualquer movimento ideológico que lhe 
ofereça a perspectiva sólida de um futuro melhor. É presa fácil do comunis­
mo. Mas também está aberta para o Evangelho. Cabe à Missão entender a 
psicologia destas novas elites e dirigir-se a elas com franqueza. No passado, as 
missões têm sucumbido ao esquema do patrão-peão, e acabam pregando "para 
baixo". E preciso agora "pregar para cima", para homens iguais, com um  
testemunho franco e maduro.
Ar estava uma estratégia clara que vinculava a Boa Nova a uma análise social e 
a um processo político. Cabia dar prioridade à classe que subia ao poder,

38



contribuindo para que a nova sociedade se conformasse aos vaiores da 
liberdade, do Evangelho e da modernidade apregoados pelas missões norte- 
americanas.
Mas a questão social afetava a Missão de maneira mais complexa que não se 
reduzia a um esquema tão nítido. Em primeiro lugar, forçava-a a uma 
polêmica com seus pares fundamentalistas. É significativo, por exemplo, que 
o discurso do Diretor Geral da Lati/! /Imerfcg AfisMon, Horace L. Fenton, Jr., 
no importante Congresso de Missão Mundial da Igreja, em Wheaton, Illinois 
(abril de 1966), tenha versado justamente sobre o problema. Propunha então 
"uma responsabilidade social evangélica":

"Sem desviar uã vocapão da /gre/a para evangelizar e ensinar (devemos 
reconhecer), <r/ne estas atividades precisam ser snpiementadas por nma preocn- 
papãd peias necessidades /isicas e sociais dos homens. Mão apenas para qne 
obtenhamos nma receppáb meihor para o Fvangeiho, mas porpae é da 
vontade de Deus pne a compaixão de Cristo se/a assim manifesta peia soa 
/gre/a" (Mar-Abr, 1966).
O apelo à "compaixão" remetia a uma valorização ética do problema social 
que não se limitava à lógica das estratégias do poder. Foi esta também a 
palavra escolhida para anunciar um novo programa da Missão orientado 
claramente "para baixo", que ironicamente foi dirigido pela própria esposa do 
articulista que anunciara ser tempo de "pregar para cima". A "Compaixão 
pelas Multidões", nas palavras da Sra.Grace Roberts, (Mai-Jun, 1964), deveria 
ser integrada nos programas do "Evangelismo em Profundidade". Sua fórmula 
era uma "Caravana da Boa Vontade" que visitaria as populações pobres do 
país testemunhando o amor cristão. Um time voluntário de doutores, dentis­
tas, agrônomos, professores, evangelistas, alfabetizadores, enfermeiras, técni­
cos em áudio-visual e coordenadores percorreria as regiões perigosas e os 
interiores, demonstrando um novo espírito missionário. "No passado, dizia 
ela, nós concentramos puramente no lado espiritual do homem, como se fosse 
uma alma sem corpo". É um trabalho pequeno, continuava, "que mais parece 
semear no oceano, tantas são as necessidades e tão poucos os recursos", mas 
leva uma centelha de esperança que poderá incendiar os corações e render 
frutos abundantes.
Mas a questão social ia mais longe no interior da Missão. Havia pastores 
latino-americanos que se indagavam da dimensão política da "compaixão". Já 
Ruben Lores (Nov-Dez, 1961) publicou um artigo que indicava a presença de 
um outro tipo de questionamento. Respondendo à pergunta "Por que me 
preocupo pelas Necessidades Sociais", Ruben Lores marcou a distinção entre 
"os missionários e os nacionais". Os estrangeiros, é natural, têm-se limitado "à 
filantropia". Têm recursos e querem compartilhá-los com o povo carente. Mas 
por isto mesmo,

39



"a assZsfênc/a soc/a/ pvonrov/õa pe/as nr/ssões /nn/fa; vazes Mão es fã re/ac/o- 
nada o /xzsfanfe com a Tgra/a /oca/, nem sc hene/Zc/a da penpecf/va dos 
memóvos da soc/odade /oca/".
Já os nacionais, segundo ele, enfrentam o problema de um outro ponto-de- 
vista. Em geral carecem de recursos e não se podem destacar por grandes 
obras filantrópicas. Mas têm a responsabilidade do cidadão, e devem cumpri- 
la. Para os nacionais, portanto, o problema social não se limita à assistência, 
mas coloca opções políticas quanto ao tipo de sociedade e de governo que 
possuem. A pobreza, a ignorância e a doença são fruto de um sistema de 
propriedade injusto, sobretudo no campo. E o militarismo impede a participa­
ção responsável dos cidadãos. São estes os males que um evangélico latino- 
americano, esclarecido pela fé e pelo exemplo das missões, deve combater. 
Assim,
"a /gre/a etwígc/Zca, corno aqne/a parfe da soc/edade /mmana qne experimen­
tou o amor redentor de Dens em sen.; corações, deve deixar este amor 
fransóordãr nnma preocnpação anfêndea pe/ns necessidades soc/a/s do povo ".

"YANKEES" E LATINOS
Ambígua como se vê, a questão social combinava-se a uma outra de conse- 
qüências mais imediatas para a Missão: o problema nacional. Este surgira no 
trato com as Igrejas para as campanhas de evangelização, no relacionamento 
com os pentecostais, e aparecia também diante dos intelectuais latinos asso­
ciados ao Seminário de Costa Rica. E atravessava todo o campo sob a forma 
do antiamericanismo característico dos anos sessenta, a ponto de provocar a 
pergunta insidiosa: será a presença dos missionários "yankees" um obstáculo à 
evangelização?
A Missão, naturalmente, não se resignou a uma atitude defensiva diante da 
questão nacional. Logo no início da década reconheceu oficialmente o proble­
ma, admoestando os seus pares de que "precisamos aprender a passar o 
bastão" (Jan-Fev, 1962). Sua estratégia, neste sentido, foi cooptar lideranças 
latinas para algumas posições chaves, a começar da direção executiva do 
Evangelismo em Profundidade.
Abriu-se, portanto, para mais um foco de tensão, que foi decisivo para as 
transformações que sofreria na década seguinte.

40



Por um "Evangelho Latino"

Seitas não costumam divuigar as suas iutas internas, ao menos até que uma 
decisão púbiica aconteça. Mas as diferenças transpareciam nas entretinhas e, 
vez por outra, em aigum pronunciamento indireto, como num artigo de 
Ruben Lores:
"ócra forte demais tAzer qt/e en^nanto as socierfarfes missionarias nao estive­
rem prontas para reconAecer a MrnversaAJaJe da tgre/a de Deas peia interna- 
cionaiização da sua administração, a conversa acerca de 'tdenn/icapão'perma­
nece saspeita? ( . . . ) Preconceitos raciais, or^n/Ao nacionai e oporfnnismo 
económico tém ama maneira esperta de disfarçarem-se em princípios espiri- 
mais" (Set-Out, 1967). [Ênfase minha, j
Foi o eixo desta questão, girando em torno da diferença entre "norte-america­
nos e latinos", que provocou uma decisão ciara de mudança. Em 197 i, a 
Aatin America AAssion anunciou uma reforma de estruturas ("uma mudança 
que não é superficiai"), com o propósito expiícito de desenvoiver " . . .  uma 
nova estratégia ( . . . )  que enfrente o desafio da situação revoiucionária na 
América Latina".
Até então, a Missão estivera organizada numa hierarquia piramidat centrada 
numa diretoria e num Conseiho de Diretores composto de norte-americanos. 
A nova organização teria forma federativa, reconhecendo autonomia para 
cada iinha de trabaiho ("ministério") missionário. Estas entidades, com dire­
torias próprias e sede em diferentes países, seriam representadas numa assem- 
biéia gerai, soberana sobre o conjunto, e assinariam o compromisso de 
trabalhar peia "evangeiização na América Latina". (Quadro 4)
Parece-me que a mudança foi significativa em dois sentidos:
1. A autonomia dos ministérios deve ter oferecido mais espaço para as 
tendências divergentes, favorecendo taivez uma "especialização dos talentos" 
e das orientações;

41



2. Representantes latinos ascenderam para os postos de direção, destacando- 
se entre eies um setor de inteiectuais motivados sobretudo pela questão social. 
A revista passou a veicular consistentemente as opiniões de pessoas como 
Ruben Lores, então responsável pela educação teológica por extensão no 
seminário de Costa Rica; Orlando Costas, doutorando em antropologia e 
sociologia na Universidade Livre de Amsterdã que se tornou o Secretário de 
Estudos e de Publicações da Missão e Diretor do Centro Evangélico Latino- 
americano de Estudos Pastorais; Samuel Escobar, peruano, iider do movimen­
to estudantil evangélico na América Latina, editor da revista Cérfeztz em 
Buenos Aires; René Padilla, equatoriano, também dirigente da organização 
estudantil; e outros que compartilhavam das tensões postas pelo trabalho no 
meio universitário (5).
Chegamos assim ao último capítulo de nossa leitura do FtwtgefísL Neste 
ponto, reduzo a exposição a apenas uma das tendências presentes, qual seja 
aquela que aparentemente mais ganhou com a reforma da Missão.

COLONIALISMO E A SOBERANIA DE CRISTO
Em seguida à reforma, os maiores espaços da revista foram dedicados a artigos 
que visavam um balanço geral da tradição missionária, propondo-se mesmo a 
uma "crítica devastadora", como dizia o título do livro de Orlando Costas, o 
novo secretário de estudos e de publicações. Em nome do "terceiro mundo", 
e dos "latino-americanos" em particular, fez-se o julgamento do passado 
colonialista das missões. Veja-se, por exemplo, esta citação de um escrito de 
Ruben Lores:
"A/írmo qne as /gre/as do Terceiro Afondo. <yoe devem soa or;gem direia oo 
indirefamenfe às sociedades missionárias estrangeiras, recederam deias nao 
apenas a úerança imortai da mensagem do Fvangeiúo, mas fam&ém nm corpo 
de a ti tn des, posipões éticas, postoras poiiticas, idéias económicas e ieaidades

(5) Um estudo mais detalhado deste pro­
cesso deveria, portanto, ampliar seus hori­
zontes para além da Latin America Mission 
e pesquisar o relacionamento das organiza­
ções evangélicas com as universidades. O 
International Fellowship of Evangelical 
Students (1FES), a que o setor estudantil 
da Missão aqui estudada vinculava-se, foi 
criado em Londres em 1947, e competiu 
com a Federação Mundial de Estudantes 
que se ligava por sua vez ao movimento 
ecumênico. Na década de sessenta, a Fede­
ração Mundial passou por um processo de

radicalização política, à esquerda, na Amé­
rica Latina, sendo sempre seguida pela pre­
gação pietista e politicamente conserva­
dora dos evangélicos da !FES. Os primei­
ros sofreram duramente com a repressão 
em países como o Brasil, Argentina e Uru­
gua i, esvaziando-se consideravelmente. 
Mas, ao que tudo indica, na passagem dos 
anos sessenta para os setenta, foi a vez dos 
evangélicos abrirem-se para o comporta­
mento das preocupações sociais do movi­
mento estudantil.

42



re/ac/oMCM tpte tMa/s bgaJas ao ^ne few  s/Jo cbawaJo a /Jeo/og/a
Mor^e-awewawa Jo  'Jcstmo /Mani/esfoYóJ J o  pne ao Fvattge/bo Je  Je.sus 
O-Mfo. f . . . ) A  /Jeo/ogrã Jo  'JesJno maMÍ/esto' few  /<?Jo Je/es wa/s os 
ewba/xaJores Ja 0*MfaaJaJe Ang/o-.saxa e Jo  asJ/o Je  v;'Ja awencaao Jo  <yae 
Jo  Fvange/bo e Jo  -Senhor Jesus (J/sfo. 7s ro aao e um assunfo bge/ro. 
-S*/gn;y/ea, e/n eerta rneJ/Ja, awa tra/ção ao -Senhor/o Je  O is to  e ao -Sea Fraa- 
ge/bo" (Nov-Dez, 1976).

Mas a dura invectiva contra os campeões da evangelização mundiai, paradoxat- 
mente acusados de "traição à fé", não implicava uma ruptura total, pois 
resultava numa reafirmação da obra missionária e de seu princípio-mor, qual 
seja a "universalidade da soberania de Cristo e de sua Igreja". Se antes fora 
associado a uma padronização de costumes em escala imperial, agora deveria 
assumir um outro sentido, ajustando-se às diferenças nacionais. Em termos 
políticos, isto significaria desligar a "universalidade cristã" do controle das 
potências metropolitanas. Um outro artigo de Ruben Lores desenvolve este 
ponto:
"Uma soe/eJaJe missionaria 'nacionai' /norte-amer/cana, /ng/esa, aiema, efc.) 
e nma heresia ião /iagranie t/nan/o ama Tgre/a nacionai', pois tyua/puer 
Jisfinçao cm bases Je /imites raciais oa ca/tarais, afrapa/ba e Jistorce o 
carater essencia/ Jo Fvange/bo / * . . . )  Como Jisse bem James /l. heberen em 
sea /ivro Missionary Go Home!, FoJe barer ama /gre/a para ama nação e ama 
/gre/a numa nação, mas não ama ^gre/a nacionai. A /gre/a Je Cristo e e/a 
mesma a nação nnirersa/, saas sabJirisões geogrã/icas nanca são mais Jo pae 
prorincias Jo toJo' " (Set-Out, 1967).

A "CONTEXTUALIZAÇÃO DO EVANGELHO"
Em termos práticos, segundo o autor acima citado, cabia portanto internacio­
nalizar as agências missionárias, incluindo em sua direção representantes do 
"terceiro mundo", e apoiar as Igrejas nacionais, de acordo com "o conceito 
bíblico de cada Igreja como um centro de missão". Mas o argumento ia mais 
longe, pois esta Igreja policêntrica deveria também ser policultura!. Este 
ponto mostrou-se relevante, por exemplo, numa Consulta sobre Literatura 
Evangélica na América Latina promovida pelo Rarfnersb/p /n Aí/ss/on na 
Pensilvânia, EUA. Segundo o noticiário do Fvangebsf, René Padilla, da 
editora Certeza de Buenos Aires, apelou aos participantes para que fossem

(6) "Destino manifesto" foi o nome dado 
a uma doutrina corrente no sécuio XIX, 
segundo a qual os EUA teriam não só o 
direito como o dever de ocupar e "civili­

zar" todo o continente norte-americano. 
Mais tarde foi expandida para a escaia 
mundiai.

43



" . . .  mais abertos para a /iterafura /;ativa Zafino-americana. Fie defendeu a 
tese &  r/ue nem a cristandade catóiica nem a protestante haviam pene/rado 
profundamente no mundo /atino porc/ue o Fvangeiho nao havia sido 'ccntex- 
tua/izado'. PadiZ/a argumentou ainda pue nenhuma cuitura oferece uma visão 
compieta do Fvangeiiio, e ryue .se o corpo de Chisfo deve atingir maturidade 
piena no conhecimento da verdade, a /gre/a em cada cu/tura precisa ser 
encorafada a contribuir com a.s suas perspeciiras própnas" (Set-Out, 1975)
A ênfase nas diferenças era nova no contexto fundamentalista, e com certeza 
ameaçava a sua ortodoxia, pois se cada cultura encontra "novas verdades" na 
mensagem, isto pode significar que a revelação ainda não foi completada. 
Credos sistemáticos perdem segurança, e o caminho está aberto para todo tipo 
de pretensão inovadora. Mas os nossos autores evitaram tais consequências, 
buscando uma linha intermediária, compatível com o conjunto do discurso 
evangélico. A revelação divina, raciocinavam, foi feita por inteiro e sua 
expressão fiel está nas Escrituras, mas a percepção humana é relativa e 
diferenciada. Uma pregação que ignora as diferentes situações existenciais está 
condenada a fechar-se em si mesma, perdendo o peso significativo do "verbo 
incarnado". Um artigo de Samuel Escobar (Spring, 1970), do International 
Fellowship of Evangelical Students (IFES), desenvolveu esta idéia:
"(9 testemunho da comunidade crista náb e simpie.smeute iançado ao vento, 
eie é dado ao mundo em bairros especryicos, em cidades espeer/icas, em 
estruturas sociais especificas. TVab é dado a homens abstratos . . . "
Por isso, segundo Escobar, urgia abandonar o estilo evangélico tradicional, 
que mais parece uma subcultura norte-americana na América Latina, e aproxi- 
mar-se de sua literatura, folclore e história. A realidade do "novo nascimento 
em Cristo" precisa ser manifesta em termos latin os. .  .
" . . .  F  isto, em verdade, pue os evangélicos precisam pregar com toda 
ciareza, em bom espanhoi, em Zinguagem intehgive/, nao num /argão incom- 
preensivei de a/guma seita secreta".
A idéia da "contextualização do Evangelho" fugia portanto de um relativis- 
mo, assemelhando a interpretação exegética a um trabalho de tradução em 
muitas línguas de um único texto. As diversas Igrejas, em seu testemunho, 
seriam portanto entendidas como comunidades "dedicadas à interpretação da 
Bíblia". (Mai-Jun, 1978) E num esforço de revisão interna da tradição 
fundamentalista, falavam da "letra viva" das Escrituras, por oposição às 
fórmulas rígidas dos credos institucionais. Em cada situação.
''Precisamos aprender a distinguir o pue é bíbiico e fundamentai do pue é 
apenas um reflexo da reaíidade sociai e cuituraZ".

44



Nesta disputa pela "fidelidade aos fundamentos", Escobar pôde encontrar 
apoio no documento maior da tradição fundamentalista. No último volume 
da famosa coleção 77tc Túudumeutu/s, obra de ampla divulgação no combate 
ao "modernismo" no início do século, o Prof. Charles Erdman escreveu:
"O Fvtmge/úo da graça nao poda ser separado do Frange/úo das úoas oúra.s. 4  
doutrina cristã não pode ser divorciada do dever cristão, ( . .  . )  Precisamos 
iio/e coiocar uma én/ase renovadã nos ensinamentos sociais do Fvange/úo. 
Aos, <yue aceitamos o Pvangei/io em sua inteireza, precisamos /àzé-io com 
rigor, e não permitir pue estes ensinamentos se/am interpretados e apiicados 
somente por a<yueies pue negam 'as verdades'essenciais da cristandade, f . . . ) 
//ã  muitos pue se sentem satis/eitos com o <yue consideram ser uma pregação 
ortodoxa, ainda i/ue saiúam muito úem <yue a sua rúyueza vem de negócios 
desonestos e dã opressão do povo. f . . . ) ,4 pretensa ortodoxia desta pregação 
e sem dúvida de/iciente em suas proposições no <yue se re/ere aos ensinamen­
tos sociais do Fvangei/io. õiguém pode ser um òandido ou um pirata sociai e 
ao mesmo tempo acreditar no nascimento virginai e na ressurreição de Jesus 
O-isto". (7)
Sabemos que o apoio nos textos fundadores tem validade condicionada pelo 
reconhecimento das autoridades que prevalecem sobre a tradição. No momen­
to em que estas pronunciam o anátema, a interpretação divergente está 
condenada à "heresia", o que em outras palavras significa estar excluída do 
conjunto de tendências encompassadas pela ortodoxia. Ao menos até o 
presente, a situação destes teólogos latinos "contextualistas" não chegou a 
este extremo. Ao contrário, conhecem um processo de ascensão (ainda que 
polêmica) nos meios evangélicos. Testemunho disto é a primeira página do 
livro de Orlando E. Costas, denominado A Tgre/a e <Su% Afíssão. ume crífice 
devastadora do Terceiro Afundo. Uma autoridade na ortodoxia missionária, o 
Rev. Paul S. Rees, vice-presidente da World Vision International, apresenta o 
livro ao público, concluindo com as seguintes palavras:
"/fã a/go apuí peru o/ender a todo mundo/" Afas é famõém verdade <yne. . . 
"/ia aigo a<7ui para instruir e esfimuiar a todo mundo Tolle lege! Toma e lê, 
conforme o dizer de ztgosiinúo " fCostas, 7977).
"Todo mundo", no caso, significa as principais tendências no campo missio­
nário: os carismáticos de um lado, a sociologia pragmática do "crescimento da 
Igreja" ("Church Growth") de outro, e em contraponto a esta última a 
"teologia da libertação", elaborada nos meios ecumênicos protestantes e 
católicos da América Latina. Com efeito, o livro de Orlando Costas passa 
criticamente por estas tendências, demorando-se sobretudo nas duas últimas,
(7) Ver Dayton 1978, para o desenvolvi- gressista" na tradição fundamentalista e 
mento desta busca de uma herança "pro- evangélica.

45



procurando recuperar "os pontos positivos" de cada uma delas, numa alterna- 
tiva que se mantenha no interior do movimento evangéiico. Não pretendo 
anaiisá-io aqui, preferindo manter-me no nívei de literatura escolhido para 
este estudo, que é dos periódicos de ampla divulgação.

EVANGELIZAÇÃO E POLÍTICA
Vale lembrar que o chamamento a um "testemunho" equivalente a uma 
"tradução da Bíblia" retomava um tema dos mais poderosos nos meios 
evangélicos: a "missão" consiste justamente em anunciar as Boas-novas em 
todas as línguas da terra. Esta flexão do sentido de um dogma tradicional, 
operação característica de todo "revisionismo", afetou não só conceitos 
chaves tais como a "universalidade de Cristo" e a "revelação nas Escrituras", 
como também o projeto maior da Lafín A me rica Aíission com seu programa 
de "Evangelismo em Profundidade".
Confirmavam que a Igreja autenticamente evangelística deve "desafiar o 
mundo" em sua mensagem de salvação, mas completavam que para tanto ela 
precisa "estar voltada para o mundo" e não fechada em si mesma. Nas 
palavras de René Padilla,
"Segunde o Ao vo 7esía?weM?o, Jesus Chsfo mzo é o SaívaJor de seita, 
mas 'o redentor do m ando'. O mando é o o&/e?o do amor de Dens. Tesas 
Chsto é o Cordeiro de Deas qae tira os pecados do mando" (Jul-Ago, 1974).
Surpreendia-se, assim, um sentido de "evangelização" que contrastava com o 
tradicional em um duplo sentido: o "mundo" (a realidade exterior, os outros) 
deixava de ser caracterizado pelo sinal da degradação e se apresentava ao invés 
como "um objeto de amor" e de "serviço". E, por outro lado, a evangelização 
ampliava seus horizontes para além do proselitismo, sem negá-lo. Os "pesca­
dores de almas" que se limitavam a contar os números de conversão estariam 
perdendo o princípio mesmo de sua razão de ser. Haveriam transformado o 
mandato-mor — "Ide e pregai o Evangelho a toda criatura" — em um  
programa de iniciação num círculo fechado, que mais parece "um clube de 
pessoas felizes da classe média". O "contexto" havia tomado conta destas 
comunidades, e o Evangelho havia sido reduzido a uma ideologia de classe 
média, o mundo havia domesticado a Igreja. (Escobar, 1970, pp. 136 ss)
Concluíam então que a evangelização autêntica, capaz de promover um 
crescimento da Igreja "em todos os sentidos", precisava recuperar a inteireza 
da mensagem, "repudiando a tentativa demoníaca de introduzir um abismo 
entre o evangelismo e a ação social" (Nov-Dez, 1974). A separação que se faz 
entre a "proclamação" e "as obras sociais" é um produto ideológico que não 
corresponde ao texto bíblico. O chamado ao g/7*epeMc?:fHenfo da mensagem de

46



salvação não se dirige apenas ao indivíduo isolado, mas à totalidade da sua 
existência, com toda a bagagem de sua vida social. É feita para "homens 
escravizados pelo pecado numa situação social específica, não para um 'peca­
dor'abstrato" (Jul-Ago, 1974).
"Acssos sermões e escritos apelam aos aicoó/atras para pue deixem a õeõida, 
aos ladrões c aos delinpuentes para pue aõaudonem seu caminúo infpiio, aos 
/iihos desobedientes para pue respeitem os seus pais. ( . . . ) ff o pue tem nossa 
mensagem a dizer para apueies pue exploram os fndios aos capitaiistas pue 
abusam do seu poder, aos mantenedores da iei pue aceitam propinas, aos 
poifticos desonestos? ) . .  . ) Ado estaremos antes tentando conpnistar os 
privilegiados e as ripuezas dos poderosos de corações duros, garanrindo-Ü7es 
pue o Ifva^ígelbo produzira operários pue não /àzem  greve, estudantes pue 
cantam em coros ao invês de pichar muros com paiavras de ordem de luta 
social, guardiães da paz às custas da in/'ustiça? " (Escobar 1970, p. 137)
A pregação que só visa "a salvação espiritual" introduz ainda outra divisão 
não evangélica entre "a alma e o corpo", como se os homens fossem 
"fantasmas em uma máquina". A Bíblia, ao invés, traz um chamado universal 
para a "totalidade da vida". É este o sentido que a Missão deve atribuir ao 
"Evangelismo em Profundidade", pensando não só em números, mas também 
na verticalidade da conversão. O Evangelho é bolfstico (Nov-Dez, 1974). E a 
proclamação sem o testemunho, a comunhão dos fiéis e o serviço, corre o 
risco de tornar-se um palavreado vazio, p o is . . .
"A /gre/a e o sinal do Deino de Deus no mundo, não apenas o con/unto de um 
pessoal pue conversa sobre ele" (Nov-Dez, 1974).
Para estes autores, contudo, isto não significava transformar a evangelização 
num programa político, o Evangelho numa teoria sociológica, ou o pensamen­
to da igreja numa disciplina independente da autoridade da teologia, pois "o 
Reino de Deus não é deste mundo". E sobre este ponto retomavam as antigas 
polêmicas, diferenciando-se dos "hereges" e recuperando seu lugar na orto­
doxia: "A Igreja Católica tentou submeter a sociedade às suas leis", como se o 
Reino se realizasse por meio do poder humano, e
" . . .  há mudos pue suspeitam pue por frds do espuerdismo do 'novo 
catolicismo' este/à, de novo, a veiiia tentação de promover a revolução para 
estar na crista dà ondà ".
Declaravam ainda que a esquerda protestante ecumênica havia caído no 
mesmo erro, abandonando a pregação do Evangelho e reduzindo a mensagem 
a um programa social. Apesar das declarações em contrário, na prática teria 
transformado o Reino num projeto histórico. Mas, admoestavam, o encastela- 
mento dos cristãos tampouco é uma solução.

47



"Fm ambos o$ casos, ex/ste simpíesmenfe Mm ãese/o ãe poãev . . . "

CLASSE MÉDIA E CLASSES POPULARES
E, finaimente, a visão das ciasses sociais ativas na América Latina também foi 
modificada por este esforço revisionista. Segundo Escobar, houve um tempo 
em que as missões acreditavam que "as ciasses médias tinham a chave para o 
futuro do Continente. Mas neste sentido o curso dos acontecimentos nos 
enganou". Parece ciaro que
"&K? onfros os gnipos on c/asses sociais poe proãMzbãb maãanças. F  são cies 
precisamenfe pac não estão senão aícançaãos peio Fvange/bo. Por* paê? " 
(Escobar, 1970)
Herdamos uma ideoiogia individuaiista, ele argumentava, que reduz o homem 
à condição animai de um organismo egoísta. Para o futuro, o serviço da Igreja 
precisa recuperar o entendimento de que "uma socieãaãe e mais ão pae a 
soma ãos inãiviãMOs", e que uma mudança de vida individual precisa ser 
acompanhada de uma transformação das estruturas que condicionam a vida 
do indivíduo.
"Os evangélicos respeitam o Fsfaão e as estruturas em poe vivem, mas não 
temem a mnãança, nem bgam o ãestino ãa /gre/a com a sobrevivência ãe 
poa/paer /brma particniar ãe organização sociai e poiftica. Por isso, eies 
poãem /âzer ama contribuição ãecisiva no contexto ãa presente oporfnniãaãe 
revo/ncionãria na América Patina" (Escobar, 1970, p. 150).

UMA NOTA, ENTRE PARÊNTESES
Desde o início deste relato observamos que o trabaiho da Patin America 
Mission ievou-a a inserir-se em diferentes contextos, forçando-a a assimilar 
uma série de tensões. Acompanhamos também diversos ajustamentos doutri­
nários que procuravam dar conta a um tempo das mudanças e da continui­
dade da organização. Com reiação ao movimento ecumênico, à Igreja Cató- 
iica, aos pentecostais, à ciência, às ideoiogias de reforma social e à própria 
tradição missionária, anotamos modificações significativas na mensagem trans­
mitida peia Fvangebst. No úitimo período, encontramos inciusive proposições 
de ruptura, num sentido de "voita às origens".
Cabe portanto a pergunta se o fruto destas mudanças ainda compõe um 
"fundamentalismo autêntico". Como é fácil de imaginar, esta é uma indaga­
ção que esquenta o debate entre eles próprios. Para alguém de fora, porém, é 
embaraçoso pronunciar-se sobre o assunto, pois a diferenciação entre "quem é

48



e quem não é" ocorre sempre no plano de um debate teológico cujos limites 
são elásticos por natureza. Os fundamentalistas, de certo, insistem em se 
definir pela fidelidade a um credo doutrinal; mas um observador externo deve 
lembrar que os credos são via de regra vagos e ambíguos facultando variedade 
de interpretações. Creio ser mais razoável, portanto, adotar uma posição 
factual: enquanto eles se definirem como tais, e enquanto forem reconhecidos 
pelas autoridades de suas igrejas, não será alguém de fora que há de pôr a sua 
identidade em dúvida.
Por outro lado, a Missão não foi liquidada. Acredito mesmo que a sua função 
principal saiu reforçada deste processo, ainda que em termos que seriam 
dificilmente imagináveis no início da sua história. As próximas páginas, que 
finalizam este relato, procuram esclarecer a "função" a que me refiro.

MISSÃO -  MEDIAÇÃO
Já vimos que a possibilidade de mudança na Missão estava dada por tensões 
que lhe eram intrínsecas. Mesmo o discurso mais aguerrido dos anos cinquen­
ta continha uma complexidade na medida em que apresentava não só a 
retórica de "um destacamento de vanguarda", como também uma "interpre­
tação" da situação estrangeira. Posta em outros termos, a contradição estrutu­
ral da missão está em que necessita enraizar-se em dois campos radicalmente 
distintos, senão opostos. Embora construída sob a égide da conquista, sua 
tarefa precípua, que é a conversão, exige algum tipo de reconhecimento ou de 
aceitação voluntária por parte dos conquistados. Obra paradoxal, portanto 
que sempre coloca uma dualidade no sentido da Missão. Necessitando passar 
pela assimilação estrangeira, o significado da mensagem que vai não consegue 
ser idêntico ao significado que fica. Situada entre duas "bases", a sua de 
origem e a estrangeira, a agência missionária torna-se um instrumento de 
mediação entre estes dois domínios, articulando de alguma maneira as tensões 
daí resultantes. Embora acompanhe outras formas de conquista, seu poder 
tem de específico uma relação inversa com a agressão direta. Será frágil 
enquanto limitada a alguma forma de imposição física, crescendo na medida 
em que obtenha o reconhecimento que lhe faculta a função mediadora.
As mudanças que observamos no discurso da Latói America Mission aproxi­
mam uma virada de cento e oitenta graus nos sinais originários da obra 
missionária. Em nenos de vinte anos, uma agência típica do expansionismo 
norte-americano passou a veicular a pregação de que é necessário romper com 
o american o f  ii/ê na América Latina! Esta inversão foi expressa com 
candura por Ruben Lores num artigo em que criticava o costume das Igrejas 
dos EUA só financiarem missionários, seus conterrâneos. Exigia que em nome 
do Evangelho passassem a custear missionários autenticamente identificados 
com a "cultura latina":

49



"Mfo c correio Jizcr 'sen missionário' on 'mcw hiwhciro'. /I chiMhc crishf hcre 
hizer cxatamcwic o cowirdrio. 'O sen missiowcrio e m cn', 'O meu diwitciro é 
scM'"(Lores, 1968, p. 147).
É como se, em nome do reconhecimento concedido, se cobrasse agora a 
entrega também voluntária do poder. Para ser Hei à sua própria mensagem, a 
Missão deveria inverter a lógica da conquista, e dizer de bom grado: "o meu 
dinheiro é seu". Se pronunciadas no lugar do mercado estas palavras seriam 
risíveis, mas no plano religioso elas abrem perspectivas interessantes que não 
devem, e com efeito não têm sido desprezadas. É sabido que as Igrejas e 
movimentos nacionais do chamado "Terceiro Mundo" (inclusive muitos de 
caráter francamente contestatório) são dependentes financeiramente das mes­
mas instituições que numa geração passada lançaram-se na "conquista do 
mundo para Cristo".
Assim, alguns fluxos são efetivamente invertidos, mas os canais de mediação 
permanecem. A linguagem deste "evangelho latino" precisa ser constantemen­
te traduzida para o inglês, língua aliás em que todos os documentos aqui 
citados conheceram publicação. É significativo neste particular que o Conse­
lho de Diretores da Achw America Aíissiow (que, embora agora separada 
formalmente, continua a ser o principal veículo para o financiamento de todos 
os ministérios da Missão) inclua representantes típicos do sistema criticado 
atualmente pelas suas publicações. Com efeito, dos quatorze diretores em 
1978, sete eram ou haviam sido executivos de grandes corporações, entre as 
quais Shell Oil Co., Wertern Electric Co., United States Banknote Corpora­
tion, Mutual Benefit Life Insurance Co. (Mai-Jun, 1978). Não me surpreende­
ria se isto ocorresse também com agências ligadas a outros ramos do protes­
tantismo, inclusive aquelas associadas com as mais radicais "lutas de liber­
tação".
Parece-me, portanto, que a Achw America Afission, assim como as demais 
agências missionárias, continua a exercer sua missão mediadora, cumprindo a 
difícil tarefa de enraizar-se simultaneamente em domínios distintos, senão 
opostos. Mas seu trabalho tornou-se mais complexo. Da comunicação unidire- 
cional, passou a um circuito de mensagens dirigidas em sentidos divergentes, 
devendo descobrir fórmulas institucionais e discursivas que comportem as 
tensões do "mundo cristão" ampliado.
Os escritos de Horace L. Fenton, Jr., ex-diretor geral e membro do Conselho 
de Diretores, fornecem bons exemplos do esforço de inferprefapco dos rumos 
inesperados seguidos pela Ac hw America Afissiow. Escreve para as "bases" da 
organização nos EUA, sobretudo as Igrejas empenhadas no movimento evan- 
gelístico, alertando-as que "novas realidades no trabalho do Evangelho exigem 
novas respostas da Igreja". Ao contrário do passado, diz ele, "este é um 
tempo para ouvir", pois "as missões wõb são mais uma rua de mão única".

50



"/Vossos M77!ãos esfTYZMge/ros réw a/go para nos confar — c á  we//:or pne 
esonffwos -  nao só por<?ae e/es nos onrõaar cow  tanta paciência no passado, 
was por^ne a nossa c/iciéncia /atara 7cpcn7e 7c anra ccntinaa /:aMi7a7e 
para pcrccócr a rcr7a7cira /iatareza Jas w/ssões em anr contexto ca/tarai em 
rap/das rrans/orma^ões" (Jan-Fev, 1976).
Uma das primeiras tições, diz ete em outro artigo, é que "aigan? tipo 7e 
rcvo/apão na /tmér/ea Latina é incritárci. O status quo nõo se manterá, /tá 
/orfes razões para crer qac nem Dens nem o /tomem o fo/erará. f . . . ) F  
existe ama coisa chan:a7a rcvoiapao pact/tca. f . . . /  frestõente 7o/tn 7. 
FenncTy /á/oa com saóe7oria t/aanóo õtsse. 'Qttem torna ama revo/apao 
pact/tca tmposstre/ /az a rcvoiapão rto/enta in c c i t á r c i f . . . ) Fecon/tecenóo 
isto, e saõendo 7o n;an7o 7c 7z/crcnpa <yac existe entre os 7ois ttpos, o cristão 
evangéiico não po7e se permitir ser eternamenfe tmprensaõo no pape/ 7e 
pttem resiste á maõanpa, 7o perpétao 7e/ensor 7o status quo" (Mar-Abr, 
1969).
Patavras como estas mostram quão razoáveis podem ser as inversões aparente­
mente bizarras que são comuns no discurso religioso. Elas lançam pontes de 
comunicação entre partes que pelo movimento dos conflitos sociais ameaçam 
romper os seus vínculos.

CONCLUSÃO: UM FALSO PROBLEMA
Voltemos então, para concluir, à questão teórica enunciada no início deste 
artigo: como é possível que uma visão do mundo conservadora gere uma 
política progressista?
Minha resposta é simples: o problema está na pergunta. Ela pressupõe uma 
série de conceitos problemáticos que provocam a estranheza de um fenômeno 
afinal de contas corriqueiro, pois os casamentos inesperados no campo da 
ideologia são acontecimentos tão frequentes que mais parecem a regra do que 
a exceção. É somente nos compêndios de sociologia que encontramos 
tipologias capazes de mapear o pensamento moderno em visões de mundo e 
em políticas nitidamente distintas e compreensivas. Na história, ao invés, 
tendências filosóficas e teológicas as mais variadas encontram-se com diversas 
posições políticas, em combinações recorrentes que parecem ser multiplicá­
veis por um número indefinido. Os termos da pergunta, portanto, precisam 
ser discutidos.
Antes, porém, é preciso esclarecer que não tratamos de um caso isolado. A 
ascensão dos fundamentalistas e evangélicos no cenário religioso norte-ameri­
cano foi acompanhada de uma diferenciação interna, destacando-se tendên­
cias mais ou menos liberais e uma ala nitidamente "radical" ou de "esquer­
da". 0  fato de que a última eleição para a presidência foi disputada por dois

51



candidatos que apelavam paia o espírito reiigioso fundamentaiista, sendo um 
liberal e outro conservador, é indicativo não só da nova importância desta 
corrente no panorama ideológico daquele país, como também da sua diferen­
ciação interna. Os setores de esquerda desenvolveram-se sobretudo nos meios 
universitários (seminários, faculdades evangélicas, movimentos estudantis cris­
tãos), o que é vantajoso ao menos no sentido de que uma ampla literatura já 
foi produzida a respeito. (8)

O conceito de "visão do mundo" reúne em um só conjunto princípios que 
pertencem a diversos domínios do pensamento, os quais aliás costumam ser 
tratados separadamente pelos vários departamentos das nossas universidades. 
Uma "visão de mundo" compreende uma ontologia, uma epistemologia, uma 
sociologia, uma psicologia, uma política, e assim por diante. A utilização do 
conceito costuma inclusive ser acompanhada de um chamamento à pesquisa 
"interdisciplinar". Sua força, naturalmente, está em que, na experiência 
concreta, estes domínios apresentam-se de maneira integrada, resistindo mes­
mo às distinções analíticas e burocráticas da academia. Mas aí está também a 
sua fraqueza, pois as diferentes disciplinas manipulam conceitos de abrangên­
cia profundamente desigual. Os filósofos ainda se dividem entre Platão e 
Aristóteles, os teólogos entre Agostinho e Tomás de Aquino, e num certo 
nível ainda lhes são contemporâneos; ao passo que os cientistas políticos 
precisam demonstrar a sua competência na leitura dos jornais.
Resulta que, embora a integração de domínios tão diversos em um só 
conceito analítico seja praticável, ela costuma ser acompanhada de um postu­
lado duvidoso: qual seja, a existência de uma necessidade lógica e existencial 
que relacione o princípio ontológico X, a sociologia P, a psicologia T e a 
política 0 . Que o conjunto (ou "visão de mundo") X-P-T-0 apareça concreta­
mente na obra de um autor ou em um movimento ideológico específico é um 
fato interessante. Mas que precise ser assim é um postulado arbitrário, fruto 
de uma posição filosófica entre outras, de um mapeamento do nosso campo 
intelectual que, embora possa ser interessante e efetivo num determinado 
contexto, pode parecer absurdo em um outro mapa ou em um outro con­
texto.
Suponho que seja este postulado implícito no conceito de "visão de mundo" 
que nos leve a duvidar de um fenômeno como o que foi apresentado neste 
artigo — uma "teologia conservadora" e uma "política progressista", como

(8) Informações e bibliografias podem ser 
encontradas em Quebedeaux, 1974 e 
1978. Duas revistas dos "evangélicos radi­
cais", de ampta circulação, são 77? e Of/]er

áMf, Philadetphia, Pa. e .Sb/oMrnfrs, Was­
hington, D.C. Fyange/ica? Afissjonary Quar- 
fer/y, de feição ortodoxa, também pubiica 
textos desta tendência periodicamente.

52



pode ser? A pergunta faz sentido porque pressupomos uma necessidade 
tógica amarrando posições nos campos da teoiogia e da política, necessidade 
esta que seria dada justamente peio principio unificador do "mundo" perce­
bido peia "visão" em questão.
Mas a história está cheia de combinações inesperadas. Por exemplo, o existen­
cialismo foi associado, pelo menos, às seguintes tendências políticas: nazismo 
(Heiddegger), liberalismo (Paul Tillich), esquerda liberal (Camus), comunismo 
(Sartre), movimento libertário negro (Fanon). O próprio marxismo já se 
combinou, entre outras, com as seguintes tendências filosóficas ou teológicas: 
materialismo positivista (Kautski), positivismo lógico (Neumann), neo-kan- 
tismo (Adler), hegelianismo voluntarista (Gramsci), hegelianismo objetivista 
(Lukacs), existencialismo (Sartre), cristianismo (Gutierrez), e noticias recen­
tes informam que já possui também as suas versões islâmicas. Ou ainda, um só 
movimento político, como o bolchevismo, foi justificado ao menos com as 
seguintes orientações filosóficas: materialismo (Lenin), positivismo empírio- 
criticista (Bogdanov), hegelianismo (Lukacs), estruturalismo (Althusser). Lis­
tas igualmente heterogêneas poderiam ser montadas com facilidade para 
outras tendências políticas, liberais ou conservadoras.
Refletindo sobre estes exemplos, sou levado a concluir que a suposição 
inversa seja mais próxima da verdade: feitas as devidas acomodações concei­
tuais, e dados contextos institucionais propiciadores, qualquer filosofia pode 
ser associada a qualquer posição política!
As expressões "conservador/progressista" também merecem ser discutidas. 
Limito-me aqui a observar que quando atribuídas a uma "visão de mundo" 
padecem de uma ambiguidade decorrente dos vários níveis de pensamento 
implicados. No sentido político mais restrito, definem-se por convenções 
ligadas a um contexto específico. Já no plano macro-sociológico referem-se a 
posturas gerais diante das transformações que acompanharam o desenvolvi­
mento industrial do século XIX. Ora, nem sempre estes dois níveis coincidem  
em seus sinais. O movimento ecológico, a defesa das tradições indígenas, a 
luta pela autonomia da cultura popular, e uma série de outros movimentos 
considerados hoje politicamente "progressistas", costumam evocar temas e 
conceitos clássicos da crítica conservadora à sociedade industrial. E talvez o 
uso corrente destas expressões (aliado à crença também hoje comum de que 
na política todas as questões se alinham e são resolvidas) que nos faz esquecer 
a sua ambiguidade. Mas este esquecimento não é senão um sintoma do 
paroquialismo das idéias que comandam o nosso dia-a-dia.
Exemplos como o da Lafzn America Afhsíon sugerem que se assuma uma 
perspectiva mais dinâmica do campo religioso, escapando-se da rigidez de 
interpretações substanciais. As ideologias não se confrontam como corpos de 
conteúdos sistematicamente integrados e sempre iguais a si mesmos. Ao

53



contrário, percebe-se que eias se chocam em certas combinações de idéias e de 
agentes característicos de um determinado período, e que duram nestas 
posições; elas, porém, se recompõem quando as circunstâncias mudam. Apesar 
dos longos períodos envolvidos, o jogo das composições ideológicas parece 
pertencer ao plano do que chamamos "conjuntura", com as suas surpresas e 
suas acomodações.

54



BIBLIOGRAFIA CITADA
Costas, Orlando E.
1977 77]<? cAurcl] and its mission, a s/iaffwng crifipue /rom  tAe fAird world, 
Tyndate House Publishers.
Crahan, Margaret E.
1977 "Peneirarão re/igiosa e naeiona/isnio em Cuba. atividades metodistas 
norte-americanas", in Religião e Sociedade, n. 1
Dayton, Donald W.
1976 Discovering an evangelical iieriiage, Harper and Row.
Escobar, Samuel
1970 "The social responsibility of the church in Latin America",
Evangelical Afissions guartely, Spring.
Fernandes, Rubem C.
1980a /Is missões protestantes em números, Cadernos de 1SER n. 10. Tempo 
e Presença.
1980b "Um exército de anjos -  as razões da Missão Novas Tribos", in 
Religião e Sociedade, n. 6.
Hageman, Alice
1971 Religion in Cuba Today, Association Press, 1971.
Quebedeaux, Richard
1976 77)e young evangelicals, Harper and Row.
197 8 77]e worldly evangelicals, Harper and Row.
Vários autores
Latin American Evangelist, periódico da Latin America Mission, 
coleção de 1958 a 1978.

55



O CEDI (Centro Ecumênico de Documentação e Informação), reúne 
uma equipe inteiramente dedicada a produzir material informativo e 
selecionado em cima da realidade nacional: 
e a coletar — de centenas de fontes, dentro e fora do Brasil — 
informações, reflexões e estudos voltados para a Pastoral Popular.
As publicações do CEDI se distribuem de quatro formas, cada uma 
com timbre especial. São:
PRESENÇA
Resenha de informações do mundo e Igreja que estão aí (desde o 
Boletim semanal de pequenas comunidades, atê ao jornal diário de 
algumas grandes capitais brasileiras). Além da informação, cada número 
traz a assessoria bíblico-científica (o estudo bíblico e o comentário 
técnico). Mensal.
TEMPO
Seleção de artigos — originais e transcrições — com vistas a alimentar as 
lideranças da Pastoral Popular e as próprias bases populares. Trimestral.
CADERNOS DO CEDI
Estudos de certos temas pertinentes, atuais e fundamentais à prática 
pastoral, abordados de maneira clara e objetiva. Visam estudar os 
contextos da realidade sócio-política. Não periódicos.
ACONTECEU
Publicação mimeografada com fatos destacados da imprensa diária 
sobre trabalhadores rurais e urbanos, índios, sindicatos e agentes de 
pastoral. Semanal.
PRESENÇA E TEMPO constituem uma unidade de assinatura inseparável:C r! 600,00 anuais.
CADERNOS DO CEDI podem ser solicitados ao preço de C r! 200,00 (3 números anuais)
PRESENÇA, TEMPO E CADERNOS podem ser solicitados avuisamente a C r! 100,00 cada um.
ACONTECEU tem assinatura de apoio e coiaboração de C r! 1.200,00 anuais + dossiês. Para agentes pastorais e trabalhadores poderá ser distribuído ao preço de C r! 300,00 anuais.
As assinaturas são pagas com cheques a Tempo e Presença Editora Ltda.Caixa Postal 16082 CEP 22221 Rio de Janeiro RJ




