
( í ^

-! ! ' [



Missão e 
Evangelização

tempo
e presença R

28



CE D!
Centro Ecumênico 
de Documentação e Informação

Rua Cosme Velho, 98 fundos 
Telefone 205 5197 
22241 Rio de Janeiro, RJ

Av. Higienópolis, 983 
Telefone 66 7273 
01238 São Paulo, SP

Coordenador de Publicações 
Paulo Cezar Loureiro Botas

Equipe de Arte 
Anita Slade 
Martha Braga

Arte Final 
Sonia Goulart

Foto da Capa 
Sidney Waissman

Produtor Gráfico 
Álvaro A. Ramos

Redatores
Carlos Cunha
José Ricardo Ramalho

Assinaturas e Expedição 
Eduardo Spiller Penna

Tempo e Presença Editora Ltda.

Diretor
Domício Pereira de Matos

Conselho Editorial 
Carlos Alberto Ricardo 
Leticia Co trim 
Zwinglio Mota Dias 
Carlos Rodrigues Brandão 
Jether Pereira Ramalho 
Eliseu Lopes 
Henrique Pereira Junior 
Carlos Mesters 
Beatriz Araujo Martins

Composição, Fotolito e Impressão 
Clip -  Rua do Senado, 200 
Tel. 252-4610

Assinatura anual: Cr$ 600,00  
Remessa em cheques pagáveis no Rio 
para Tempo e Presença Editora Ltda. 
Caixa Postal 16082 
22221 Rio de Janeiro, RJ

Publicação mensal 
Registro de acordo com a 
Lei de Imprensa

!



Sumário

5 Editorial

7 CONSULTA NACIONAL SOBRE EVANGELIZAÇÃO
8 Devocional de Abertura

11 Aos Participantes da Consulta Nacional sobre Evangelização 
18 Documentos da Consulta Nacional sobre Evangelização 
18 Preâmbulo
21 A Instituição-Igreja e o Evangelho 
24 Testemunho Profético
30 Evangelização Protestante na Cultura Brasileira 
34 Pastoral
36 Moção n9 1
37 Moção n9 2 e Moção n9 3
38 Moção n9 4
39  Moção n9 5

41 CONFERÊNCIA MUNDIAL SOBRE MISSÃO E EVANGELIZAÇÃO
44 Boas-novas aos Pobres
53 O Reino de Deus e as Lutas Humanas
68 A Igreja e seu Testemunho do Reino
83 Cristo, Crucificado e Ressuscitado, Desafia o Poder Humano





Editorial

"ÍM WH para <?ae fendam t*;da e wda em 
aÓMndánc:'g"(.7b 70.70)

No Pentencostes se delineiam os marcos-base de uma Nova Humanidade 
engravidada nos três anos de vida missionária de Jesus.

Lucas, no Terceiro Evangelho, nos fala de coisas que Jesus "começou a fazer 
e, nos Atos, sugere coisas que ele" continuou a fazer'

O impacto daquelas vidas — a partir do Pentencostes sem a presença física do 
Mestre, o carisma do Mestre, mas, então sob o Paráclito — ia produzir 
páginas-glória e também páginas-tragédia: estas porque desfazia-se o 
pretendido monopólio dos judeus sobre o Evangelho (pensavam que fosse só 
para eles); aquelas, porque esse mesmo Evangelho invadia o ecumênico, 
destruía os "muros de separação" e escrevia a nova História que se iniciara 
em Cristo.

Por isso a História do Mundo e da Igreja não pode ser vista na dicotomia 
Mundo e Israel, como duas histórias paralelas e sim como uma única 
história. Esse é o sentido do discurso de Estêvão que o faz mártir, mas 
que — apesar de produzi-los, esses milhares de mártires — se torna 
incontornável quase um Fado, naquilo que tem de canção e de destino.

O que houve no limiar da História-Jesus-presente era vida, a vida que os 
profetas preanunciavam, vida -  sementes de mulher, esmagando cabeças de 
serpentes que eram veneno para a morte.

Era Jesus continuando a fazer. Daí a dramática história do homem marcada 
pelo vento do Espírito (que é vento).

5



Dois encontros -  Meibourne e Itaici — mais de seiscentas pessoas procedentes 
de diversas culturas pensaram Evangelização (nem repensaram porque 
Evangelização só pode ser pensada, cada etapa é Pentencostes, e é sempre 
nova),

Lá e cá não se descobriu nada novo, foi o Novo permanente do Cristo que 
descobriu e sempre vai descobrir os que pensam. Não foram "estalos" de 
cérebros, antes o oferecer de rostos ao "Vento" que jamais parou de soprar 
aqui e ali.

Nem se quis rasgar um passado da Igreja que nasceu às margens de Genesaré o 
que se quis e se quer — estas páginas são testemunho — é fazer com que 
outros não parem de pensar Evangelização.

Porque ser Igreja é manter Evangelização em ato. Vida — sempre mais 
vida — e vida em abundância.



Consutta Naciona) 
sobre Evangebzaçâo



Devocional de Abertura

MEDITAÇÃO

"Quando entrardes numa cidade. . .  curai os en/ermos ^ue ne/a úouver e 
anunciai-iúes. A vós outros está próximo o /?eúio de Deus ".
Jesus Cristo (Lc 10 8,9.)

O Brasil está em pleno processo de urbanização. Nestes últimos cinqüenta 
anos esse processo se acelerou devido às mudanças no panorama sócio-econô- 
mico de nossa Pátria. O aparecimento da indústria não só atraiu multidões 
para as cidades grandes, mas também fez aparecerem novas cidades, e cresce­
rem outras.

As cidades tornaram-se um problema, um desafio e uma oportunidade para a 
obra de evangelização.

Jesus se preocupou com as cidades. No texto que lemos os setenta discípulos 
são enviados às cidades. As cidades aceitam ou rejeitam. Nestes oito versículos 
finais que lemos, Jesus cita o nome de seis cidades. Uma delas já tinha 
desaparecido do mapa. As atitudes das cidades são objeto do julgamento de 
Jesus. O anúncio do Evangelho do Reino tem uma resposta não só de 
indivíduos, mas de coletividades urbanas.

Esta Consulta Nacional de Evangelização nos reúne nestas últimas décadas do 
século XX para uma reflexão sobre a estratégia de vanguarda da Igreja: a 
evangelização. Nestes últimos vinte anos as novas cidades crescerão e novas 
cidades surgirão.

As migrações internas crescerão e se multiplicarão. Os problemas das perife­
rias urbanas deverão aumentar. As palavras de Cristo continuarão a ecoar nas 
Igrejas:

"Quando entrardes numa cidade... curai os en/ermos... e anuncán-dies. . .



Notemos a preocupação de Jesus. A primeira coisa que devia preocupar os 
pregadores do Evangeiho era a popuiação enferma. Lá onde estavam os 
doentes, os abatidos, os ieprosos e paraiíticos, a parte da população que era 
economicamente inativa e improdutiva. No texto paralelo de Mateus a lista é 
mais completa: "procurai as ovciúas perdidas, curai en/crtnos, ressuscitai 
mortos, purificai ieprosos, expeli demónios" (Mt 10. 6-8). Nas cidades brasi­
leiras de hoje há ovelhas perdidas, enfermos, mortos, leprosos e aqueles que 
estão atormentados pelos novos demônios. Todos precisam ser socorridos e 
atendidos. Todos precisam do anúncio das Boas Notícias do Reino de 
Deus.

Jesus falava de uma "opção preferencial" em favor desses marginalizados: "de 
preferência procurai" . . .  Os anunciadores da mensagem deviam ter priorida­
des e Jesus as aponta: procurai, curai, ressuscitai, purificai, expeii. Estai ao 
lado dessa escória, dessa massa marginalizada, desses favelados, desses que 
foram expulsos das favelas e não suportam a insipidez carcerária dos conjun­
tos habitacionais, desses menores abandonados, mulheres perdidas e velhos 
com frio; desses encarcerados, desempregados, migrantes, desaparecidos, exi­
lados, torturados, solitários "sem esperança e sem Deus no mundo".

A tarefa que Jesus deu aos seus discípulos é gigantesca. Poderão esses 
discípulos transferir sua tarefa para os governos? Sociedades beneficentes? 
Fundações do Bem-estar ou do Mal-estar? Se houver essa transferência com 
quem há de ficar o anúncio da voz profética? Quem avisará a chegada do 
Reino?

O Evangelho é ao mesmo tempo uma notícia alegre e uma denúncia.

Um convite amoroso e uma expulsão dos vendilhões do templo.

Jesus quer que o Reino de Deus chegue às cidades brasileiras. Em muitas delas 
as árvores estão murchando e as flores já não nascem mais; os peixes 
morreram e os passarinhos foram embora. Somente os urubus ficaram porque 
as criancinhas estão nascendo mortas ou defeituosas.

"Ao entrardes numa cidade. . . anuncáti-iúcs.
A vós outros esta próximo o Reino de Deus. "

E que é o Reino de Deus? "Venha a teu reino. Seja feita a tua vontade assim 
na terra como no céu". O Reino de Deus é isso.

Quando a vontade de Deus é praticada na terra como no céu. Quando os 
homens reconhecerem a soberania do verdadeiro Rei e se submetem ao seu 
cetro de libertador. É a libertação do cativeiro da fome, da prisão do medo, 
dos demônios do poder das "potestades deste mundo tenebroso".

9



Neste fim de século temos que perguntar sobre a evangelização das cidades 
grandes, médias e pequenas. Neste fim de século quando vemos nossas cidades 
cada vez mais assustadas com tantos assaltos, seqüestros, linchamentos, terro­
rismos, e as multidões dentro das madrugadas e das noites com os olhos 
vermelhos e ardentes de insônia pelas muitas lutas para sobreviver. As cidades 
esperam as Boas Notícias do Reino de Deus, o protesto contra as injustiças, o 
"habeas-corpus" para libertação dos oprimidos, a abertura das prisões para os 
inocentes, o abrigo para todos os desabrigados velhos, mulheres e crianças.

Na Consulta Nacional sobre Evangelização que hoje se reúne neste local com 
representantes de Igrejas e entidades, temos a oportunidade e a responsabili­
dade de refletir sobre a tarefa de evangelização que engloba a ação total das 
Igrejas como testemunhas de Cristo, como vanguarda do Reino de Deus, 
como início da nova humanidade que o Criador providenciou para povoar a 
terra brasileira e ser nela uma bênção.

Que à semelhança do Primeiro Concílio das Igrejas Cristãs em Jerusalém o Es­
pírito Santo do Senhor Jesus Cristo esteja presente conosco e possamos afir­
mar como os primeiros apóstolos e presbíteros: "Pareceu bem ao Espírito San­
to e a nós". Assim, com a ajuda divina, a nossa reflexão seja propulsora de uma 
ação positiva que faça alvorecer dentro de nossas comunidades o verdadeiro e 
completo zelo evangelístico, que tenha como exemplo e inspiração viva 
aquele que trouxe até nós o Reino — Jesus Cristo, o Rei, Senhor e Salvador.

João Dias de Araújo

10



Aos Participantes
da Consulta Nacional sobre Evangelização

A teologia para ser autêntica e relevante tem que ser fruto da experiência e da 
reflexão do povo de Deus, e não uma expressão isolada de um teólogo. Aliás, 
só existe teólogo quando alguém fala como porta-voz do povo de Deus, 
amplificando a voz desse povo.

O processo desenvolvido na Consulta Nacional sobre Evangelização foi o da 
produção teológica de uma centena de cristãos reunidos e unidos para refletir 
sobre a tarefa de vanguarda e de retaguarda da Igreja -  a evangelização.

Acima das diferenças, mas sem negá-las, houve uma prática verdadeiramente 
ecumênica. Essa experiência era imprescindível para o êxito da Consulta 
porque a obra da evangelização, como é vista por Cristo na Oração Sacerdo­
tal, deve ser fundamentada na unidade dos cristãos: "a/im  <fe qae rodos síyam 
nm . . .  para qnc o mnndo creia qae iM me enviaste. .  . , para que o mando 
coniiepn que ta me enviaste. "(Jo  17. 20-23). A expressão da unidade entre os 
cristãos tem propósitos evangelísticos e missionários. Não devemos encarar o 
esforço para a expressão da unidade entre os cristãos como um fim em si 
mesmo. Cristo pediu ao Pai que essa unidade fosse um meio e um instrumento 
que o Espírito Santo usa para que o mundo creia no amor de Deus e para que 
o mundo conheça esse amor que o próprio Filho de Deus trouxe ao mundo e 
sobre o qual a Igreja deve testemunhar. Portanto, os cristãos que se reuniram 
em Indaiatuba não foram lá apenas para desfrutar das alegrias da confraterni­
zação ecumênica, mas além disso, e principalmente, reuniram-se para tomar 
decisões sérias sobre a obra da evangelização no Brasil.

Estavam reunidos cristãos de Igrejas ligadas às classes médias e altas de nossa 
sociedade, ao lado de cristãos de Igrejas inseridas nas classes mais pobres de 
nossa população. Representantes das regiões brasileiras mais desenvolvidas 
estavam sentados ao lado de representantes do Nordeste injustiçado. Homens 
e mulheres, todos conscientes das nossas profundas misérias e injustiças, todos 
sabedores das contradições todas desta época de transição nos diversos setores 
da vida brasileira e latino-americana — esta sociedade de "retirantes" de "paus-

11



de-arara" caminhando empoeirados pelas estradas em busca de "uma nova 
terra na qual habita a justiça" (Pe3.!3). O aspecto social da Consulta 
manifestou-se nessa experiência de encontro de brasileiros de várias procedên­
cias étnicas, sociais, econômicas, geográficas e religiosas procurando compre­
ender melhor a sociedade brasileira, para melhor atuarem dentro dela como 
"sal da terra e luz do mundo".

O QUE HOUVE DE NOVO NA CONSULTA

1. Em termos de experiências novas, aConsultausou a metodologia dialógica 
e de correlação, isto é, de ouvir primeiro as palavras dos cientistas (sociólogos, 
antropólogos, economistas, políticos e educadores) que descreveram e analisa­
ram a situação da nossa realidade complexa e desafiadora, para depois refletir 
sobre os dados e os acontecimentos nos quais se descobria a voz de Deus 
interrogando a sua Igreja. A reflexão teológica como tentativa de respostas às 
situações humanas concretas torna-se rica e relevante porque a Revelação de 
Deus e a mensagem do Evangelho têm endereço certo — o ser humano em 
todas as circunstâncias que o envolvem. Em outros encontros de evangélicos e 
de católicos essa metodologia tem sido usada, mas foi uma novidade para um 
grupo bem expressivo de Igrejas que ainda não tinham tido essa experiência 
em nível nacional.

2. Outra experiência nova, pelo menos nestas últimas décadas, foi a de 
iniciar uma formulação da estratégia evangelizadora de caráter ecumênico. 
Conquanto haja muitos planejamentos para a obra de evangelização, eles são 
feitos por grupos denominacionais, conferências regionais, e, na maioria das 
vezes, a nível local. A novidade dessa Consulta é que um número bem 
representativo de Igrejas e de entidades eclesiásticas tenham-se reunido para 
estudar e tentar responder à importante pergunta: Como evangelizar hoje no 
Brasil?

3. Foi também nova a atitude de autocrítica, de confissão de pecados e de 
arrependimento genuíno. Ficaram fora os triunfalismos e os ufanismos ecle­
siásticos. As Igrejas representadas analisaram o seu passado e avaliaram o seu 
presente, agradecendo a Deus o que de bom já foi realizado, mas ao mesmo 
tempo, sem medo e sem ódio, desmascararam suas mistificações, seus precon­
ceitos e suas atitudes contrárias ao Evangelho. Através dos quatro documen­
tos está clara essa atitude que somente surge quando o Espírito Santo age, 
porque só ele pode fazer da Igreja uma comunidade que se reconhece 
pecadora e só ele indica o caminho do arrependimento e da nova vida 
(Ap 2.5).

12



SUGESTÕES PARA A LEITURA DOS DOCUMENTOS

O Grupo I produziu o documento sobre: "A Instituição-Igreja e o Evange­
lho". Devemos ler esse documento assinalando o aspecto humanamente e 
sociologicamente ÚKfispensáve/ da Instituição, mas ao mesmo tempo o seu 
caráter .snAsMníve/, /7ex;'ve/ e adegMaJor. A instituição eclesiástica jamais 
deverá limitar e demarcar as áreas de operação do Espírito Santo que é 
soberano e livre como o vento que "sopra onde quer" (Jo 3.8), nem deve 
deslindar a amplitude ecumênica da evangelização. Devemos lembrar-nos do 
papel da casca do ovo para o pinto, antes de nascer. Ela é necessária, mas se o 
pinto não a quebrar, morre. Ele precisa quebrá-la porque o espaço da casca do 
ovo que serviu por algum tempo poderá agora asfixiá-lo e matá-lo. Novas 
expressões de vida urgem a quebra das cascas para uma estrutura mais ampla e 
mais flexível, para o exercício da liberdade. Assim para que a Igreja exercite a 
tarefa da evangelização não pode ficar presa dentro de certas cascas institucio­
nais obsoletas que comprometem sua vida e sua criatividade. Perguntamos:

1. Estamos sendo sinceros quando suplicamos: "Venha o teu Reino", e não 
estamos interessados em aceitar as mudanças das estruturas tanto da Igreja 
como da Sociedade para que elas sejam veículos da presença do Reino?

2. Como as Igrejas se estão relacionando com grupos, indivíduos e institui­
ções que estão lutando pela libertação do nosso povo?

3. Têm as nossas Igrejas estruturas missionárias para atuar nas fronteiras mais 
avançadas das injustiças sociais (menores abandonados, migrantes, prostitutas, 
favelados e outros)?

4. Têm as nossas Igrejas programa para se evangelizarem a si mesmas?

5. A obra de ação social das Igrejas não tem sido uma espécie de "chanta­
gem" para aumentar o número de membros da Igreja local?

O Grupo II se preocupou com o Testemunho Profético. Devemos ler esse 
documento com atenção porque há nele desafios permanentes para as Igrejas 
de todas as épocas. A obra de evangelização sem o Testemunho Profético é 
uma alta traição ao nosso Senhor Jesus Cristo. É uma afronta e um desrespei­
to ao mandamento do Amor que ele nos ensinou. É uma omissão injustificá­
vel diante da operação viva do Espírito Santo no mundo. As proclamações e 
as denúncias conti&s no documento refletem a luz do testemunho bíblico 
Elas revelam uma opção pela liberdade legada por Cristo, conclamada pelos 
apóstolos e preconizada pelos Reformadores do século XVI. Como podemos 
ser discípulos de Cristo sem seguir o seu exemplo de denúncia e de ação 
libertadora diante das escravidões humanas? Ainda temos outras perguntas:

13



1. Como as Igrejas têm manifestado a sua solidariedade para com os pobres, 
os oprimidos e os marginalizados?

2. As Igrejas têm-se preocupado com os mecanismos que geram e multipli­
cam a pobreza?

3. É válida a desculpa de que as Igrejas evangélicas são minorias, por isso não 
adianta denunciar, porque a sua voz não será ouvida?

4. Afinal de que lado estamos? Do lado dos opressores e dos poderosos ou 
do lado dos fracos e oprimidos? De que lado esteve Jesus quando esteve no 
mundo?

5. O nosso silêncio não será conivência com tudo o que de errado está 
acontecendo? Ou são os nossos preconceitos que nos inibem?

O Grupo III tratou da Evangelização Protestante na Cultura Brasileira. Deve­
mos ler este documento ressaltando a falácia da evangelização que visa salvar a 
alma individual, como se cada indivíduo não fosse fruto da cultura na qual ele 
vive. Cada brasileiro quer queira, quer não, está vinculado visceralmente à 
Cultura Brasileira, à maneira de viver do nosso povo. Essa Cultura tem 
expressões positivas e negativas, humanas e desumanas, opressoras e libertado­
ras. Não podemos evangelizar ignorando esse fato. O brasileiro para ser cristão 
de tradição evangélica não precisa deixar de ser brasileiro, nem tem que negar 
sua formação pessoal, fruto de nossa cultura. A tarefa da Evangelização não 
pode ignorar as expressões da cultura, antes tem que reconhecê-la, enriquecê- 
la, e também redimi-la daqueles aspectos destrutivos. Negligenciar essa contri­
buição e esse contexto cultural é confessar a incapacidade de comunicar a 
mensagem do Evangelho ao nosso povo.

1. Até quando a maioria dos hinos que cantamos nas Igrejas será de proce­
dência estrangeira?

2. Até que ponto as Igrejas protestantes têm rejeitado aspectos positivos da 
Cultura brasileira, como a sua música, o seu rico folclore e a sua sabedoria 
popular?

3. É possível uma reflexão teológica brasileira que contribua para o fortale­
cimento da Igreja Universal do Nosso Senhor Jesus Cristo?

4. Todos os protestantes brasileiros não são culturalmente católicos, já que a 
nossa civilização foi moldada pela influência do Catolicismo?

5. Quais são as tentativas válidas das Igrejas protestantes para o enriqueci­
mento da Cultura Brasileira?

14



Finaimente o Grupo iV considerou a estratégia da Pastorai. A ênfase desse 
documento é de que não é possível evangelizar sem uma Pastorai engajada e 
encarnada. A estratégia de Cristo e dos apóstoios foi essa — encarnação. 
Somente assim o Evangeiho pode ser comunicado, aceito e vivido. Os ieitores 
que não estão familiarizados com o significado da palavra "Pastoral" como é 
usada no documento, devem lembrar-se de que, no meio protestante, essa 
palavra é freqüentemente usada no sentido de indicar a atividade do pastor na 
sua função de líder da comundiade. No documento a palavra Pastoral tem um 
sentido mais comunitário, significa a ação da comunidade, da Igreja, do Povo 
de Deus quando se dirige às áreas de atividade libertadora do Evangelho. 
Nesse sentido, por exemplo, a "Pastoral da Terra" é todo o esforço que a 
Igreja faz para resolver esse grave problema que o nosso povo enfrenta hoje no 
Brasil.

1. Quais são as linhas pastorais que as Igrejas Evangélicas estão desenvol­
vendo no Brasil?

2. A ação pastoral deve ficar limitada aos membros de uma determinada 
paróquia ou Igreja ou é mais abrangente?

3. Têm as Igrejas incorporado a ação pastoral como parte do trabalho de 
evangelização?

4. Têm razão os membros das Igrejas que se queixam de que só ouvem 
sermão de evangelização, que terminam com apelos, e nunca ouvem mensa­
gens de orientação para a vida?

5. Não deveriam ser os protestantes no Brasil os que, pela herança histórica, 
primeiramente lançariam uma Pastoral da Liberdade? E por que não o 
fizeram?

COMO USAR OS DOCUMENTOS

O grande pecado relacionado com consultas desse tipo é o que acontece 
depois, isto é, não acontece nada. Cada representante que esteve envolvido no 
processo da Consulta que produziu tão ricas sugestões e desafios, recebe os 
textos (quando recebe), e depois os engaveta ou os coloca na prateleira mais 
baixa da estante de sua biblioteca. Esperamos que, com essa Consulta, esse 
pecado não se repita. Daremos algumas indicações e sugestões para a divulga­
ção e para a utilização dos documentos.

Nas lideranças
As lideranças que participaram ou não da Consulta Nacional sobre Evangeliza­
ção vão receber cópias dos documentos. A primeira sugestão é de que as

15



lideranças tomem conhecimento dos textos através de estudos e debates peias 
diretorias, comissões regionais, concílios, conselhos, sínodos, convenções re­
gionais e nacionais; conferências, comissões diocesanas, grupos de trabalho, 
assessorias, enfim todos os órgãos das diversas Igrejas que tenham possibili­
dade de reunião com pessoas envolvidas com comunidades. É de grande 
proveito para quem ocupa um cargo de direção e de coordenação conhecer 
bem as sugestões da Consulta para transmitir e debater com os companheiros 
de trabalho aquilo que possa ser colocado em prática.

Nas comunidades
Se os documentos ficarem no patamar da cobertura e não descerem aos vários 
andares, pouco proveito terão. É necessário que eles sejam lidos e estudados 
por todos, nas Igrejas. Sugerimos a adaptação das conclusões aprovadas na 
Consulta em quatro ou cinco lições da Escola Dominical. Também sugerimos 
a adaptação dos documentos para serem usados em encontros, retiros espiri­
tuais, congressos de senhoras e de jovens, conferências regionais ou nacionais 
de Igrejas. Nas comunidades eclesiais de base os documentos poderão ser 
estudados com grande proveito, por isso é necessária uma adequação do 
documento ao vocabu/ário popu/ar. Aliás isso já foi decidido pela coordena­
ção que trabalhou durante a consulta e um pro/efo especifico será eiaborado 
visando a produção de um grande número de cópias.

Nas cidades e bairros
Há uma sugestão difícil de se colocar em prática, mas que vamos apresentar 
como desafio. Nas cidades pequenas e médias, com menos de cem mil 
habitantes e onde há seis ou sete igrejas de confissões diferentes tentando 
evangelizar isoladamente, por que não começar a experiência de um "trabalho 
conjunto" de evangelização? Por que não uma "convergência evangélica" 
para evangelizar? Nas cidades onde há Conselhos de Pastores, não seria mais 
fácil começar? Em muitas cidades algumas Igrejas realizam "campanhas 
simultâneas" de evangelização, por que não envolver todas as Igrejas nessas 
"simultâneas"? Nos bairros das cidades grandes onde há também várias 
Igrejas operando, a sugestão é a mesma. Sabemos que é difícil colocar em 
prática essa sugestão mas não é impossível porque já tem sido experimentada 
com êxito no Brasil. É necessário conjugar esforços evitando a rivalidade e a 
competição proselitista.

Na Educação Teológica
É indispensável o conhecimento desses documentos por professores e alunos 
dos Seminários Teológicos, dos Institutos Bíblicos, dos Cursos de Teologia 
por Extensão, dos Centros de Estudos Teológicos, dos Centros de Treinamen­
to de Líderes, dos Cursos de Aperfeiçoamento de Pessoal das Igrejas, e pelas 
várias Comissões de Pastorais. A reflexão teológica dos documentos da Con­
sulta poderá ser aprofundada e poderá sugerir novas consultas como fruto do 
debate e do diálogo.

16



Outras sugestões poderão ser acrescentadas. Ao que aspiramos é que o 
Documento da Consuita Nacionai sobre Evangelização, o que marcou uma 
época histórica e teológica para o Cristianismo no Brasil, não fique só no 
papel, mas que entre na realidade e que, pelo impulso do Espírito Santo, 
desencadeie uma dinâmica vigorosa na vida das Igrejas. Neste sentido, cumpre 
iemórar aos participantes cia Consuita soóre o compromisso assumido em ciar 
a maior divuigayão poss/ve/ aos documentos o/iciais, por todos os meios, 
inciusive nos órgãos de divuigayão das suas respectivas /gre/as, no espírito da 
decisão da assemóieia de /faiei.

Salvador, 15 de dezembro de 1980

17



Documentos da Consulta 
Nacional sobre Evangelização

Preâmbulo

PRESERVANDO NOSSA MEMÓRIA HISTÓRICA

Estivemos à procura de uma resposta como Igrejas Evangélicas. Tentamos 
encontrar algumas respostas mais recentes sobre a evangelização no contexto 
latino-americano e, especificamente no Brasil.

Assim sendo, nestes últimos tempos, alguns momentos foram significativos e, 
por isso mesmo, devem ser lembrados:

— em 1965, na capital do Estado do Espírito Santo, Vitória, acontece um 
encontro promovido pela CCPAL (Comissão de Cooperação Presbiteriana na 
América Latina), enfocando o tema -  "A Natureza e a Missão da Igreja no 
Brasil";

-  no ano seguinte, 1966, através do simpósio promovido pela ASTE (Asso­
ciação dos Seminários Teológicos Evangélicos) é focalizada a "Evangelização" 
(São Paulo, Capital);

— acontece em 1973 um encontro no Rio de Janeiro e surge o documento 
"Evangelização", produzido pelo CEDI (Centro Ecumênico de Documentação 
e Informação), seguido de outros estudos e congressos, e também de lições 
para as Escolas Dominicais. Até esse momento, ao que se sabe, não tinha 
havido nenhum envolvimento das Igrejas, como tais, nesse tipo de estudos;

-  no ano seguinte, 1974, através do IX Concílio Geral da Igreja Evangélica 
de Confissão Luterana no Brasil (IECLB), visando ao "Catecumenato Perma­
nente — Discipulado Permanente", ocupa-se a IECLB do tema — "Igreja 
Missionária no Brasil".

18



Passam-se aproximadamente cinco anos e, em São Pauio, as comemorações da 
inauguração do grande templo da Igreja Evangélica Pentecostal "O Brasil Para 
Cristo" (julho de 1979), proporcionam um encontro interconfessional. (*)

Surge desse encontro interconfessional uma Comissão Organizadora, que 
imediatamente passa a estudar a possibilidade da realização de uma Consulta 
Nacional sobre Evangelização.

PRÉ-CONSULTA

Reunidos para examinar, num questionamento sério, mas em espirito frater­
nal, o documento preparatório enviado pela Comissão Organizadora, realiza­
mos a Pré-consulta sobre Evangelização, em fevereiro de 1980, no Rio de 
Janeiro.

Ali estivemos à procura de uma integração maior como povo evangélico, que, 
de certo modo, representávamos.

Fomos desafiados, num primeiro momento, por aqueles que, tendo sido 
convidados na qualidade de cientistas sociais, nos trouxeram uma visão 
panorâmica e uma análise de um Brasil mais próximo de nós. Não o Brasil dos 
turistas brasileiros e estrangeiros, mas o Brasil contraditório: rico e pobre, de 
privilegiados e de injustiçados, abundante e faminto, erudito e analfabeto, 
potencialmente um gigante, mas dependente . .  . Enfim, o Brasil 1980, onde 
estamos, onde estaremos como Igreja, para servir mais autenticamente ao 
nosso povo, a partir do Evangelho do Reino.

Éramos cerca de cinquenta pessoas, como membros-participantes das seguin­
tes confissões eclesiásticas: Igreja Evangélica de Confissão Luterana no Brasil, 
Igreja Episcopal do Brasil, Igreja Metodista, Igreja Cristã Reformada, Federa­
ção Nacional de Igrejas Presbiterianas (FENIP), Igreja Evangélica Pentecostal 
"O Brasil Para Cristo", Igreja Evangélica Reformada, e representantes de enti­
dades: Instituto Superior de Estudos da Religião (ISER), Centro Ecumênico

(*) Com a presença de Philip Potter, secre­
tário geral do CM! (Conselho Mundial de 
Igrejas), acompanhado de Emílio Castro, da 
Divisão de Missão Mundial e Evangelização, 
do CM1; e, lado a lado, representantes de 
Igrejas membros do CM1: Bispo Arthur R. 
Kratz, da Igreja Episcopal do Brasil (Co­
munhão Anglicana), que nomeou o pastor 
Sidney A. Ruiz seu suplente; o pastor Frie- 
drich Gierus, da Igreja Evangélica de Con­
fissão Luterana no Brasil; o pastor Derrel

H. Santee, metodista, substituído pelo pas­
tor Francisco A. Correia; Reverendo Joa­
quim Beato, presbiteriano da Federação 
Nacional de Igrejas Presbiterianas, repre­
sentando também entidades ecumênicas, 
tais como o CEDI, ISER e outras e Enilson 
Rocha Souza, da Igreja Evangélica Pente­
costal "O Brasil Para Cristo", nomeado 
pelo Missionário Manoel de Mello Silva, 
líder nacional da Igreja.

19



de Documentação e Informação (CEDI), Diaconia, Conselho Mundial de Igre­
jas (CMI), Conselho Nacional das Igrejas Cristãs, em formação (CNIC), e da 
Coordenadoria Ecumênica de Serviços (CESE) que preparou e organizou a 
Pré-consuita, em articulação com a Comissão Organizadora.

Reunidos aceitamos o desafio de, após o "ensaio" constituído pela Pré-con- 
sulta, partimos para a "representação do ensaio" noutro local, Indaiatuba 
(Itaici), nos meados de setembro (1981) Ver Tempo e Presença, n. 157, fev. 
1980, pp. 3-11.

REALIZA-SE A CONSULTA NACIONAL 
SOBRE EVANGELIZAÇÃO

Somos agora um grupo maior, cerca de noventa participantes, provenientes da 
Igreja Evangélica de Confissão Luterana no Brasil, Igreja Episcopal do Brasil, 
Igreja Metodista, Igreja Evangélica Pentecostal "O Brasil Para Cristo", Igreja 
Cristã Reformada do Brasil, Igreja Evangélica Reformada, Federação Nacional 
de Igrejas Presbiterianas, Igreja Cristã, e também representantes da Coordena­
doria Ecumênica de Serviço, do Centro Ecumênico de Documentação e 
Informação, Instituto Superior de Estudos da Religião, Conselho Nacional de 
Igrejas Cristãs (em formação), Conferência Nacional dos Bispos do Brasil 
(CNBB), Conselho Latino-Americano de Igrejas (CLAI), Conselho Mundial de 
Igrejas, EUA, e Igreja Unida do Canadá.

Novamente, a fim de melhor enxergarmos o quadro da realidade brasileira 
atual, segundo semestre de 1980, nos reunimos. Depois de cada devocional 
matutina, fomos, durante dois dias, convocados a observar e estudar o 
"quadro" que os "pintores" (cientistas sociais) nos apresentavam.

ONDE ESTIVEMOS? ONDE ESTAMOS?
ONDE ESTAREMOS?

O caminho a percorrer, o ritmo a ser imprimido durante a caminhada caberá a 
cada um de nós, a cada comunidade, a cada região, com as pistas que nos 
forem apontadas, com os recursos adquiridos nesta Consulta.

Estas pistas foram procuradas no segundo momento da Consulta, quando em 
quatro grupos compartilhamos nossa fé mútua, nossas experiências, e ao 
mesmo tempo aprofundamos os temas motivadores da Pré-consulta:

A Instituição-Igreja e o Evangelho 
Testemunho Profético

20



Evangelização Protestante na Cuitura Brasileira 
Pastora!

Após o estudo em grupos, as conciusões foram encaminhadas ao plenário para 
aprovação final, visando a encaminhamento para melhor e mais ampla divulga­
ção possível.

Face ao grande desafio do momento histórico brasileiro às Igrejas Evangélicas 
representadas, restou-nos, a uma só voz, suplicar:

a R/a grapa não vai conosco, não nos/apas sair ãa<?ai"
(Êxodo 33.15)

Nós, integrantes da Consulta Nacional sobre Evangelização, apresentamos às 
Igrejas Evangélicas do Brasil o resultado de nossa reflexão.

A Instituição-Igreja 
e o Evangelho

A abordagem em nível interconfessional da questão "A Instituição-Igreja e o 
Evangelho" impõe um aprofundamento da natureza das realidades fundamen­
tais que são:

O EVANGELHO, A IGREJA E 
A EVANGELIZAÇÃO-MISSÃO

O Evangelho é a boa notícia da ação redentora, reconciliadora e libertadora 
de Deus a favor de todos os homens em todos os tempos. A plenitude do 
Evangelho manifesta-se na encarnação do Verbo, Jesus Cristo, e no seu Reino 
que

a) se realiza com a sua vinda;
b) é o centro de sua proclamação;
c) leva a servir a Jesus na sua missão.

A ação de Deus em Cristo e através do Espírito Santo é sempre fecunda. 
Assim surge a Igreja como sinal visível do Reino de Deus, a Comunidade 
("koinonia" -  comunhão) da fé, em resposta à iniciativa libertadora de Deus. 
Esta resposta é dada em termos do contexto específico de cada situação 
histórica. Assim as comunidades cristãs, porque são históricas, humanas, têm 
que assumir formas institucionais específicas;

21



Cremos que as diversas confissões eclesiásticas representam tentativas de 
fidelidade ao Evangelho por parte dos cristãos em suas respectivas tradições e 
realidades;

Lamentamos e confessamos, na exposição de nossa fé evangélica, o pecado 
contra a unidade do Corpo de Cristo;

Cremos ainda que as formas institucionais das diferentes denominações evan­
gélicas são permanentemente desafiadas pelo dinamismo do amor de Cristo a 
constantes reformulações;

Constatamos que o Novo Testamento não contém um modelo padrão para a 
Igreja como Instituição, mas uma exigência de unidade (At 2.42; Jo 17.1; 1 
Co 12.3; Ef 4.4). O Espírito Santo reservou para sua exclusiva autoridade a 
condução do processo de adequação da estrutura da Igreja aos desafios e 
oportunidades;

A instituição eclesiástica vive dia a dia a tensão entre a liberdade de preservar 
e criar condições e formas relevantes, e a responsabilidade de discernir a 
intenção libertadora de Deus para cada contexto histórico;

O protestantismo brasileiro deve ser grato a Deus pelos esforços de fidelidade 
de seus predecessores que lhe legaram a expressão da fé cristã nas formas 
institucionais por nós herdadas. Mas, igualmente, estremecemos entre a urgên­
cia e o vulto da obra de descoberta e incorporação de respostas eclesiais 
autênticas aos multiformes e novos desafios do cenário brasileiro de dimen­
sões continentais;

A Igreja é enviada ao mundo por Deus que assim continua a sua obra salvífica 
manifesta em Jesus Cristo (Jo 20.21). Missão é um processo dinâmico de 
crescimento que se expande e ultrapassa todos os limites (Mt 28.18-20; At 
2.47; Ef 4.15);

A missão se manifesta no proclamar das boas novas e resulta em "metanóia" 
(arrependimento e conversão). É imprescindível que esta proclamação seja 
testemunhada e vivenciada no serviço em prol do outro no contexto da 
sociedade em todos os seus níveis segundo o exemplo do esvaziamento 
(kenosis) de Cristo (Fp 2.5);

A missão é responsabilidade da Igreja toda e de cada membro da mesma. O 
testemunhar e servir não podem ser restritos aos meios eclesiásticos, mas 
devem estender-se a todas as esferas da atividade humana, tais como: vida 
política, econômica, social, cultural, et c. . . .  ;

22



Nesta missão a evangelização é a proclamação do Reino de Deus. Esta 
proclamação não pode ser muda nem estar desacompanhada de sinais desse 
Reino.

O PAPEL DAS IGREJAS COMO INSTITUIÇÃO 
NO CONTEXTO DA EVANGELIZAÇÃO

Em vista do exposto propomos:

1. Que se busque "em primeiro lugar o Reino de Deus e a sua Justiça" 
(Mt 6.33) na sociedade humana;

2. Que a evangelização aconteça cada vez mais intensa e profundamente, em 
todas as situações humanas críticas, em termos de discipulado, isenta de 
características "proselitistas e dominacionais";

3. Que o trabalho conjunto dos clérigos e leigos se fortaleça nas comunida­
des, a fim de que o corpo evangelizador tenha por objetivo alcançar todas as 
pessoas, trabalhando em harmonia, realizando-se a integração de todos os 
membros da missão (1 Pe 2.5-9);

4. Que mulheres e homens estejam, cada vez mais, lado a lado, envolvidos no 
ministério da Igreja, em todos os serviços;

5. Que as crianças, adolescentes e jovens tenham cada vez maior participação 
no ministério da Igreja;

6. Que o espírito de "unidade na diversidade" aconteça a cada dia no 
relacionamento interconfessiona! das Igrejas, abolindo-se o espírito discrimi­
natório, cedendo lugar ao cumprimento da oração do Senhor: "para pue 
todos se/am um a /?m da que o mundo creia ?uc fu me enviaste" (Jo 
17.21 ss);

7. Que os horizontes denominacionais (institucionais) sejam alargados para 
que a visão ecumênica do Reino de Deus seja motivação para a ação evangeli­
zadora;

8. Que o relacionamento com a Igreja Católica Romana, com a Igreja 
Ortodoxa e outras Igrejas cristãs continue sendo intensificado e aprofundado 
pelo estudo das Escrituras sob a orientação do Espírito Santo; e que pela 
colaboração mútua na ação social em prol dos oprimidos, cresçamos no 
alargamento da visão do Reino de Deus, dentro de um mundo dividido pelas 
mais diversas ideologias;

23



9. Que as Igrejas colaborem, em caráter interconfessional (ecumênico), lado 
a lado, em todas as atividades que promovam a pessoa humana, dando assim 
testemunho de unidade no Senhor que hherta.

Constatamos que os movimentos de renovação nas Igrejas, como o movimen­
to carismático, estão assumindo proporções significativas no Brasil e no 
mundo. Há necessidade de que as Igrejas façam estudos aprofundados das 
causas, significados e implicações desses movimentos, a fim de que sejam 
assimilados seus valores à luz da Palavra de Deus. E alertamos para o fato de 
que há elementos e grupos que se chamam "carismáticos", mas que estão fora 
da família cristã. Importa também desenvolver em todas as comunidades 
cristãs espírito de compreensão e aceitação no sentido de se reconhecer o 
direito e enriquecimento do "pluralismo", dando expressão à "diversidade na 
unidade", sem permitir a existência de "Igrejas paralelas", causa de divisionis- 
mos (1 Co 1.10).

Testemunho Profético

FUNDAMENTOS BÍBLICOS E TEOLÓGICOS

1. Entendemos ser o nosso dever, na qualidade de Igrejas Evangélicas -  parte 
do Corpo de Cristo — discernir a ação de Deus na História. Valemo-nos, para 
tanto, da contribuição das Ciências Humanas através de análises econômicas, 
sociológicas, históricas, antropológicas e políticas. Servimo-nos também, e 
acima de tudo, da reflexão bíblica exercida pelo Povo de Deus engajado no 
contexto da nossa realidade brasileira.

No Espírito de Cristo, estamos no mundo e não somos do mundo, nem 
tirados do mundo (Jo 17.11, 15,16); devemos entretanto levar o mundo a 
crer (Jo 17.20), porque somos enviados para isso (Jo 17.18; 20.21).

Assim fazendo, pretendemos exercer nosso Testemunho Profético, concla­
mando nossos irmãos a descobrirem, pelo Espírito Santo, os fundamentos 
para um testemunho pessoal e coletivo que responda ao propósito de Deus.

2. Este propósito divino apresenta-se como Boa-nova de alegria e vitória para 
os pobres, os cativos, os cegos, os oprimidos (Lc 4.16-21), marginalizados, 
rejeitados, espoliados, inferiorizados pelas discriminações, despojados de seus 
direitos. Isto era fato no tempo de Jesus (Mt 11.2-5).

24



Eles são milhões de seres humanos, espalhados pelos quatro cantos da terra, 
aos quais Deus promete, pelo anúncio do Evangelho, a salvação que significa 
a libertação de tudo quanto os oprime, aqui e agora.

3. O Mandamento do amor a Deus, que Jesus reafirma (Mc 12.29 s) e do 
amor ao próximo (Mc 12.31) que ele amplia: " . . .  como FM vos ame;'" (Jo 
15.12), torna-se indispensável quando tomamos consciência de que o nosso 
próximo é afetado para o bem e para o mal pelas instituições sociais e por 
nossas próprias decisões e práticas como cidadãos.

Torna-se, por isso, impossível à Igreja realizar plenamente sua missão evangeli­
zadora, sem assumir a posição profética de denunciar o pecado pessoal, bem 
como o pecado social: angústias, medo, morte, fome, injustiças, roubo, 
mentira, violência, corrupção, discriminação e a própria visão puramente 
unilateral do Evangelho.

4. A insistência da mensagem cristã no cuidado do Senhor pelos que são 
feitos vítimas, pelos pobres que são vendidos "por um par de sapatos" 
(Am 2.6), pelos pequeninos (Mt 20.40, 45) que estão famintos, nus e presos 
(ib. w  35-36; 42-43) torna impossível à Igreja dar o pleno sentido à obra de 
evangelização sem confrontar, como fizeram os profetas e o próprio Senhor 
Jesus Cristo, os poderes e os poderosos deste mundo. Este confronto, já foi 
anunciado pelo Senhor Jesus " . . .  e/es Mo de arrastá-ios aos tri&Mnais" 
(Mc 13.9), e até julgarão com isso "prestar culto a Deus" (Jo 16.2), prevenin­
do do ódio dos poderosos aqueles que assumem o testemunho profético como 
ele mesmo assumiu (Jo 15.18-20).

5. A Igreja está colocada no meio do mundo, com responsabilidade por 
todos os homens, como criaturas de Deus. Cabe-lhe, portanto, na proclama­
ção do programa divino de libertação humana em todas as dimensões, dos 
"cansados e sobrecarregados oprimidos" (Mt 11.25-30), afirmar a natureza 
instrumental do Estado, da Instituição Eclesiástica, da Ciência e da Tecno­
logia.

Pássam todos estes instrumentos a ser julgados à luz da contribuição que 
ofereçam para a implementação do propósito de Deus para a Humanidade. E 
o propósito é o de reproduzir na Criatura, a imagem do Criador: " . . .  até qne 
todos cheguemos. . .  à medida da estatnra da p/enitnde de Cristo" (Ef 4.13), 
e até que se forme Cristo em nós (G14.19).

6. A soberania de Deus sempre reclamou, na pregação dos profetas, a 
totalidade da vida e das relações humanas: econômicas, sociais, políticas e 
culturais (Hc 2.9-16).

25



Uma das afirmações centrais da Fé Cristã é que Deus entregou essa soberania 
a Nosso Senhor Jesus Cristo (Mt 28.19; Fp 2.9-11; Ap 11.15). A soberania de 
Cristo não pode, portanto, estar restringida apenas à comunidade dos que 
reconhecem alegremente o seu domínio. Por conseguinte, a Igreja tem, em 
seu Nome, o direito e o dever de participar numa ação responsável e fiel no 
mundo.

POSIÇÕES POLÍTICO-IDEOLÓGICAS

1. Fiéis à herança da Reforma Protestante do sécuio XVI e da unanimidade 
dos demais movimentos evangélicos da história da Igreja, nós, representantes 
de Igrejas Evangélicas aqui presentes, fazemos nossa opção peia liberdade do 
homem, responsável, em última instância, exclusivamente diante de Deus. Por 
isso, nenhuma ordem econômica, política, social, religiosa ou ideológica pode 
arvorar-se em senhora da sua consciência ou pretender o lugar do Absoluto.

2. Afirmamos que o Estado, as instituições eclesiásticas, a ciência, a tecnolo­
gia e as ideologias se tornam ídolos quando pretendem transformar o homem 
em meio e a si mesmos em fins, deixando de colocar-se a seu serviço, e 
transformando-o, antes, em escravo.

3. Afirmamos o direito de manter nossa consciência crítica e nossa postura 
profética diante de qualquer sistema totalitário que, pretenda afirmar-se como 
visão de mundo e estilo de vida, propugne o ateísmo em suas várias formas de 
manifestação — seja o capitalismo e sua inerente divisão da sociedade em 
classes, com sua idolatração do lucro, a desumanização da pessoa humana, o 
culto da máquina, a preocupação com a quantidade sem referência à quali­
dade da vida, sua concentração de poder e difusão da miséria; seja do 
comunismo, com sua pretensão de domínio absoluto da consciência humana, 
com o esmagamento das liberdades, com sua luta contra a religião, com sua 
centralização do poder em detrimento da livre participação política, ou de 
quaisquer outras formas de totalitarismo que possam vir a ameaçar e submeter 
a pessoa humana à escravidão.

PROCLAMAÇÕES E DENÚNCIAS

Por isso, os participantes das Igrejas aqui representadas, reunidos nesta Con­
sulta Nacional sobre Evangelização, oferecem à reflexão de todo o Povo de 
Deus e de todos os brasileiros este testemunho sobre alguns problemas da 
sociedade brasileira contemporânea, na esperança de que todos contribuam 
no aperfeiçoamento e alargamento desta reflexão, para um testemunho profé­
tico consciente e fiel ao propósito de Deus para toda a humanidade:

26



Consideramos como contrária à vontade, à gioria, ao propósito e à própria 
pessoa de Deus toda injustiça cometida contra a pessoa humana, injustiça esta 
que se manifesta nas estruturas econômicas, políticas e sociais como seguem:

i. "4 ; dos <7Me a/un tam casa a casa, campo a campo, e /?cam como únicos 
moradores no meio da terra" (Is 5.8).

1.1 Advogamos, especialmente em favor dos pobres, o direito a escolas, 
saúde, salários justos e dignos; à segurança e proteção contra a violência do 
sistema; e a moradia dentro dos padrões mínimos necessários à dignidade 
humana em termos de urbanização, espaço e higiene.

1.2 Somos a favor da pequena e média empresa brasileira que vive hoje 
situação económico-financeira sufocante, e advertimos contra as empresas 
transnacionais que, escandalosamente favorecidas pelos recursos nacionais, 
provocam, em contrapartida, empobrecimento, exploração e desemprego de 
larga camada da população.

1.3 Advertimos também para os malefícios dos latifúndios, bem como 
daqueles que, a pretexto de se transformarem na chamada "agricultura 
moderna", só ao alcance do grande capital e em nome de uma agricultura 
voltada para a exportação, geram o desemprego, a marginalização econômica 
do pequeno agricultor e a exploração do trabalho dos "bóias-frias".

1.4 Denunciamos as empresas estatais que desviam recursos que deviam ser 
aplicados em projetos de benefício ao povo brasileiro, e, em vez disso, 
favorecem grandes grupos nacionais e transnacionais com a justificativa de 
criarem serviços; além disso, carreiam recursos captados à poupança popular 
prestigiando irregularmente regiões mais desenvolvidas do País em detrimento 
de outras mais pobres.

1.5 Condenamos a desumanidade de empregadores que burlam a lei e ferem 
a justiça, não cumprindo para com seus assalariados as obrigações sociais; 
manifestamos, ainda, nossa preocupação, neste sentido, com o funcionalismo 
público em todos os níveis.

2. " . . .  <?ne é gne o Senúor perfe rfe rí, senão gue praPryMes a /Msfípa? " 
(Mc 6.8).

2.1 Propugnamos por um regime democrático sem adjetivos e cujos gover­
nantes sejam eleitos em todos os níveis, pelo sufrágio universal, em eleições 
livres.

27



2.2 Afirmamos que as injustiças praticadas peio Estado e decorrentes da 
identificação dos que estão no poder com os interesses econômicos e poifticos 
de pequenos grupos, das leis e instrumentos de exceção que cerceiam a 
organização e a participação política, da repressão aos que se ihe opõem — são 
pecados maiores, dada a natureza e finalidade do próprio Estado.

2.3 Propugnamos pelo estabelecimento de salvaguardas e garantias do cida­
dão para que ele não esteja, indefeso, à mercê dos desmandos e arbitrarieda­
des do poder estatal.

2.4 Propugnamos pela independência e fortalecimento do poder judiciário, e 
por uma justiça rápida, não manipulada pelo poder econômico, e, portanto, 
igual para todos e ao alcance dos pobres.

2.5 Afirmamos o direito de o povo ter acesso às informações que dizem 
respeito à vida nacional e às necessidades individuais; denunciamos o controle 
arbitrário da informação manipulada para servir a grupos, parcial e tenden­
ciosa, que não apenas escamoteia a verdade dos fatos, mas antes desveste-a e 
fantasia a mentira com aparência de verdade.

2.6 Condenamos um sistema de impostos indiretos que oneram pobres e 
favorecem ricos; mais ainda os impostos diretos que facilmente podem ser 
ludibriados pelos que podem pagar e se furtam de cumpri-los.

3. "Exercitou o /uízo c a /usttpu, /u/gou a cansa do a/7:'to e do necessitado. 
Então Me sucedeu &em " (Jr 22. í 5).

3.1 Insistimos na urgência da solução do problema do menor abandonado e 
do menor explorado em seu trabalho, bem como da violência nas prisões e nas 
ruas.

3.2 Denunciamos a discriminação sexual em relação à mulher, na sociedade 
brasileira, e reconhecemos tal situação em nossa realidade eclesial; tal discri­
minação se manifesta, principalmente, na desigualdade de oportunidades de 
trabalho e salário, educação, identidade sexual; condenamos o rebaixamento 
da mulher a mero objeto sexual promovido pelo interesse de lucro e pela 
difusão de valores da sociedade consumista.

3.3 Propugnamos pelo reconhecimento do direito das minorias, sejam étni­
cas, ideológicas, religiosas ou políticas, de participarem nas decisões que 
envolvem seu destino.

28



3.4 Denunciamos a ideologia hipócrita da "democracia racial brasileira", e 
que nosso Pais optou determinadamente por seu "embranquecimento", espe­
cialmente em detrimento da raça negra; denunciamos, igualmente, que a 
discriminação racial reforça privilégios de classe, e reafirmamos que, como 
Igreja, cremos na unidade da humanidade em Cristo, em quem não há divisão 
de classes, de raça ou de cor, porque todos somos iguais segundo o propósito 
de Deus.

3.5 Propugnamos por um processo humano de integração do índio à socie­
dade brasileira que respeite a sua autodeterminação e garanta a sua integri­
dade cultural e econômica, hoje em risco pela expansão do capital, expressa 
no massacre das nações indígenas, no assassinato de suas lideranças, na 
invasão e posse de suas terras; denunciamos um processo de discriminação 
racial e de exploração do índio como mão-de-obra; insistimos no cumprimen­
to do Estatuto do índio (Lei n<? 6.001, de 19.12.73) e na implementação de 
mecanismos legais e políticos que garantam a integridade do índio brasileiro.

CONCLUSÃO E PROPOSTAS

1. Encarecemos a urgência de um estudo aprofundado, por parte de todas as 
Igrejas, de assuntos como a desintegração da família (divórcio, aborto, drogas, 
o menor abandonado); a ideologia da sociedade de consumo, introduzida no 
recesso dos lares pelos meios de comunicação de massa, a serviço de poderosas 
empresas capitalistas; a "favelização" das metrópoles brasileiras; a violência 
urbana; o problema da ecologia; com vistas a uma orientação coerente do 
testemunho de seus membros e ao estabelecimento de bases para um testemu­
nho profético comum às denominações evangélicas sobre as opções éticas 
exigidas da sociedade brasileira por esses desafios da civilização contempo­
rânea.

2. Encarecemos a urgência de consultas que se proponham aprofundar o 
estudo de questões fundamentais da realidade brasileira contemporânea, tais 
como: o problema da terra, o mundo operário, educação, movimentos popula­
res e educação popular, participação política, saúde, entre outros; e questões 
como a prática pastoral e seu compromisso com as classes populares, a 
educação religiosa, entre outros. Tais consultas exigirão pesquisas para melhor 
compreensão dessa realidade e da própria ação da Igreja, pesquisas que 
deverão ser produzidas por entidades especializadas que já se vêm dedicando a 
este tipo de trabalho científico.

Cremos que, ao assumir a posição de continuarmos o processo prático de tudo 
o que aqui apresentamos, estaremos realizando um testemunho profético, 
como fruto do Evangelho que estamos anunciando.

29



Que o Espírito Santo permaneça inspirando-nos na evangelização piena do 
povo brasileiro.

Evangelização Protestante 
na Cultura Brasileira
"Evangelização acontece no momento em <?ne a semente do Evangelho do 
Reino e semeada no cotação de nossa cn/tMta, onde /á podemos reconhecer 
man;/estações da ptesença do Reino "
(Emílio Castro)

EVANGEÜZAÇÃO E CULTURA

Evangelização acontece no momento em que a semente do Evangelho do 
Reino de Deus é semeada no coração de um povo que tem determinada 
maneira de viver (cultura). Cultura é processo criativo no qual o homem usa 
sua capacidade para garantir sua sobrevivência como espécie e cujo resultado 
determina também sua maneira de viver em sociedade. Ao mesmo tempo em 
que o homem determina a cultura, ele também é determinado por ela. Ele é 
sujeito e objeto ao mesmo tempo. Deus, o Criador, deu ao homem essa 
capacidade de criar; e por ser criado à imagem de Deus, o homem tem a 
vocação de ter e fazer história. A partir de Cristo a nova criação começa pela 
atuação do Espírito Santo. O homem, pelo Espírito Santo, tem a possibi­
lidade de colocar a sua criatividade a serviço do Reino de Deus.

Evangelizar é envolver pessoas no processo criativo de Deus que fez surgir o 
seu Reino.

Em nosso País o processo gerador da cultura recebeu a contribuição de muitas 
culturas estrangeiras, o que determinou o aparecimento de muitas expressões 
diferentes. Mas o aspecto mais marcante da cultura dominante brasileira é que 
grupos minoritários apossaram-se dela na qualidade de sujeitos, colocando a 
grande maioria à margem, na condição de objetos. Poucos foram os espaços 
deixados para a livre expressão do povo, como, por exemplo, a formação de 
uma religiosidade e certas formas de arte e lazer populares.

ENCONTRO DA EVANGELIZAÇÃO PROTESTANTE 
COM A CULTURA BRASILEIRA NO PASSADO

As Igrejas Protestantes dividem-se em, pelo menos, três grupos: Igrejas Protes­
tantes de imigração, Igrejas Protestantes Históricas de missão e Igrejas Pente-

30



costais. No encontro de sua evangelização com a cuitura brasileira todas eias, 
por caminhos diversos, produziram resultados semelhantes.

As Igrejas Protestantes de imigração são as mais antigas e desenvolveram a sua 
evangelização no sentido de manter a identidade de grupos imigrantes no 
ambiente que não conseguia integrá-los. Assim, durante muitos decênios, a 
evangelização dessas Igrejas não se defrontou com a cultura brasileira, mas 
afetou-a a nível regional. Apenas recentemente é que surge a consciência de 
que se deve relacionar essa cultura com as culturas autóctones. A caracterís­
tica dominante desse processo foi que elas permaneceram como gueto social, 
alienadas de nossa realidade.

No seu trabalho de evangelização, as Igrejas Protestantes Históricas de missão 
importaram um modo americano de viver ao invés de estimular uma expressão 
religiosa nacional, aproveitando os elementos, as tradições e os valores da 
cultura brasileira. Estavam bem mais preocupadas em conseguir ovelhas para o 
seu rebanho numa atitude proselitista, des — ou aculturando a pessoa, 
enfatizando a salvação da alma. Outras vezes as Igrejas de missão têm dirigido 
sua ação contra aspectos culturais da tradição católica, na vida do brasileiro 
(ex.: uso da cruz, velas, altar, etc.), por outro lado, algo que não recebia tanto 
valor por parte dos católicos (ex.: Bíblia, imposição das mãos, etc.).

O mesmo se pode dizer das Igrejas Pentecostais. Entretanto a evangelização 
das Igrejas Pentecostais, em virtude de sua posição distinta de evangelização 
das Igrejas Protestantes Históricas de missão, aproximou-se mais das classes 
populares. Seu culto, sua organização, afastaram-se dos modelos importados. 
É verdade que as Igrejas Protestantes têm, com sua presença e com seu 
trabalho, influenciado os costumes do povo deste País em vários aspectos. 
Também, não é possível ignorar a herança histórica e as heranças teológicas 
vindas do estrangeiro, já integradas em segmentos importantes de nossa 
população. Mas a nota dominante é que elas limitaram a criatividade cultural 
do próprio povo, reservando o papel de sujeito a seus líderes e marginalizando 
assim os seus fiéis. Isto, aliado ao fato ainda mais grave de que as lideranças 
têm importado sistematicamente as expressões de vida protestante, explica a 
grande pobreza da cultura protestante brasileira. Não exercitou de modo 
significativo a capacidade de criar e determinar a sua própria vida.

As Igrejas Protestantes em geral falharam no fato de não terem procurado 
compreender o sincretismo religioso de cunho popular, taxando-o simples­
mente de idolatria e superstição. Elas, graças à sua origem, sempre considera­
ram a cultura brasileira como inferior e pobre, por ter sido formada por 
elementos católicos e latinos. Assim, grande parte da cultura brasileira foi 
rejeitada no encontro da evangelização protestante com a mesma.

31



0  ENCONTRO DA EVANGELIZAÇÃO PROTESTANTE 
COM A CULTURA BRASILEIRA NO PRESENTE

Até que ponto as Igrejas Protestantes estão dispostas e preparadas para 
evangelizar hoje no Brasii, abrindo as suas portas para o povo? Constatamos 
que nossas Igrejas vivem hoje uma visível tensão quanto à maneira como 
compreendem essa tarefa evangelizadora.

De um lado estão surgindo documentos oficiais que apontam para a urgente 
necessidade de que a evangelização caminhe para a periferia da sociedade, 
assumindo a situação dos que não têm vez nem voz.

De outro lado verificamos que a grande maioria dos protestantes resiste a 
esses movimentos renovadores, mantendo basicamente duas atitudes: uma 
evangelização proselitista que continua o processo de desculturação na me­
dida em que tenta lidar apenas com a alma do indivíduo; e uma atitude de 
alienação dentro dos muros dos próprios templos, ignorando a miséria en­
quanto que ela não os atinja.

Outra tendência a se destacar, é o esforço da aculturação, em várias comuni­
dades no campo da liturgia e da música.

Finalmente, uma última tendência prática entre os protestantes brasileiros é o 
aparecimento constante de grupos que propõem uma evangelização compro­
metida com o povo. Procuram ajudar o povo a determinar sua própria vida, 
abrindo espaços à sua criatividade. Esses grupos atuam na periferia da socie­
dade.

Os fatores que têm determinado esse movimento para a periferia são: a 
redescoberta de que este foi o caminho percorrido por Jesus Cristo, e que 
continua sendo o único caminho para a Igreja; e a descoberta da grave 
situação de extrema opressão em que vive o povo, social e culturamente.

CAMINHOS PARA A EVANGELIZAÇÃO PROTESTANTE 
AO ENCONTRO DA CULTURA

O principal desafio para uma evangelização que vá ao encontro da cultura é as 
Igrejas Protestantes saírem de dentro dos muros de seus próprios templos e de 
suas subculturas, em direção ao brasileiro carente, levando em consideração a 
palavra do apóstolo Paulo, quando ele diz: "Fiz-me Jraco para com os 
Jracos. .  . /iz-me iado para com iodos, com o /im  de, por iodos os meios, 
saivar ai^rms"(l Co 9.22 s).

32



0  encontro do cristão com o homem, numa situação de evangelização, não 
pode ser o encontro de um sujeito com o objeto, no quai o primeiro reduz, de 
modo vioientador, a capacidade do outro de se autodeterminar, mas deve ser 
o encontro de dois sujeitos. No encontro com o pobre esse padrão será ainda 
mais fundamental, na medida em que ele tem sido objeto, e não sujeito, de 
quase todas as forças decisivas da cultura.

A autenticidade da conversão, dá-se na medida em que o objeto se torna 
sujeito e as mudanças daí decorrentes não sejam apenas exteriores, mas afe­
tem a totalidade do seu ser, sobretudo a mentalidade (2 Co 5.17).

Decisivo é que o diálogo do evangelizador seja aberto. Isto traz como 
conseqüência, o fato de que a situação e as questões do evangelizando 
modificam a situação e a atitude do evangelizador e vice-versa.

O que vale ao nível individual vale para as Igrejas, enquanto instituições e para 
a sociedade como tal. A evangelização afeta a cultura, pois esta também 
possui elementos opressivos.

A saída da Igreja para a periferia ou para as populações carentes não pode 
transformar-se num simples ativismo. Esse processo evangelizador deve ser 
acompanhado por uma reflexão teológica que o avalie e o ilumine. Essa 
reflexão terá como base o próprio processo do encontro do Evangelho com a 
cultura.

As Igrejas Protestantes e a Igreja Católica possuem muitas e significativas 
experiências que podem ser de grande proveito para a reflexão e a ação nesta 
nova caminhada. Nela os cristãos em geral agirão ecumenicamente, na cons­
ciência de que seu comprometimento último é o Reino de Deus. Este será o 
chão de onde brota e se alimenta uma teologia brasileira.

A evangelização que encontra a cultura exige um novo preparo de pastores e 
leigos nas Igrejas. A nova educação teológica derivada dessa caminhada, deve 
capacitar seus agentes para um encontro efetivo com a cultura, isto é, esses 
agentes devem ter condições de avaliá-la, criticá-la, respeitá-la, competente­
mente. O evangelizador, neste diálogo, deve ser plenamente aberto à cultura e 
plenamente compromissado com a fé em Jesus Cristo. O culto, se pretende ser 
uma expressão autêntica da fé evangélica e da vida do povo, encontrar-se-á, 
também, com a cultura. Isto requer envolvimento de grupos existentes nas 
comunidades e participação ativa de todos.

Pelo fato de trabalharmos como sujeitos, este novo processo requer paciência, 
sabedoria e amor, pois o grande risco que ainda corremos é o de tentarmos 
uma renovação programada, paternalista e assistencialista, que atinja os outros 
superficialmente, sem o necessário acompanhamento, nessa caminhada, de

33



uma evolução efetiva da mentalidade. E, sobretudo, que ela seja aberta à ação 
do Espírito Santo.

Pastoral

EVANGELIZAÇÃO

É a encarnação nas formas mais diversas do amor divino na realidade humana, 
de tal sorte que Cristo seja comunicado, aceito e vivido. Na proclamação, no 
testemunho, e na opção, o objetivo é sempre sinalizar o amor de Deus na vida 
humana. O Novo Testamento revela que a ação salvífica de Deus se manifes­
tou na encarnação do seu Filho (Jo 3.16).

A vida de Jesus de Nazaré, sua pregação, seu engajamento a favor dos 
injustiçados, sua solidariedade com os marginalizados, sua morte na cruz e sua 
ressurreição representam a ação de Deus que visa à salvação do mundo, 
salvação esta que envolve a criação e todos os seres humanos, na totalidade de 
sua existência, no presente e no futuro (1 Tm 2.4; Jo 12.44-50; G1 4.4-5; 
Mc 1.14-15; Lc 4.15-21; Rm 5.1-5; Jo 10.10; Mt 20.28). Esta ação implica, 
superando todo o individualismo, numa participação da comunidade cristã na 
dinâmica histórica da construção do Reino entre os homens.

As palavras de Jesus indicam uma linha de ação que o apóstolo Paulo assumiu 
em sua estratégia de ação pastoral. Ele, embora sendo livre, se fez "escravo de 
todos, a /ím de ganfiar o maior Má mero possfvei", e ele se fez "fado para com 
iodos, com o /im de, por iodos os modos, sa/var a/gtms"(I Co 9.19-22). Este 
modas procedendi é alimentado pelo espírito de solidariedade e visa à 
encarnação: o apóstolo não anuncia apenas o Evangelho, ele, antes de mais 
nada, deixa sua pessoa, seus conceitos, sua cultura e sua origem em segundo 
plano, vai ao encontro das pessoas que quer alcançar com o Evangelho e se 
identifica com o seu modo de viver e sua maneira de ser, para, a partir, e 
através dessa convivência, transmitir o Evangelho de Jesus Cristo.

Esta estratégia é incompatível com qualquer tipo de preconceito (cultura, 
raça, sexo, religião e posição social), paternalismo e/ou colonialismo. O 
apóstolo Paulo visa como processo de encarnação ao homem, a cada um em 
sua peculiaridade, e identifica-se com seu destino e solidariza-se com seu 
sofrimento até o ponto em que o sacrifício da própria vida pode ser conse­
quência dessa atitude (Fp 2.5 ss).

34



FUNDAMENTAÇÃO E PRESSUPOSTOS PARA 
UMA PASTORAL LIBERTADORA

"óerv; MHs aos outros, caJa uw con/orme o Jom <yue recebeu, cowo bons 
Jespenseiros Ja wu/ti^orme ̂ rapa Je Deus"(I Pe 4.10).

A Ação Pastoral na comunidade edesiai terá por objetivo o preparo de todo o 
povo de Deus para sua missão no mundo. Isto significa que a pregação da 
palavra, os cultos, os estudos bíblicos, devem equipar os membros para um 
processo de crescimento e libertação.

O preparo visa à mudança de mentalidade de acordo com o espírito renovador 
de Cristo, que objetiva as transformações das estruturas da Igreja e da 
sociedade dentro da contextualidade brasileira e do mundo.

Esta Ação Pastoral é um processo dinâmico de crescimento que se expande e 
ultrapassa todos os limites por ser a boa notícia da ação redentora e liberta­
dora de Deus a favor de todos os homens.

Devemos por isto estar atentos aos sinais do Reino de Deus. Esse Reino nos 
chama e nos envolve em seu processo libertador.

Sabemos que os sinais do Reino existem e que este Reino não se realiza 
plenamente aqui e agora. Entretanto, não podemos desistir nem desesperar 
porque a esperança, a partir do Cristo ressurreto, nos leva a cooperar para a 
manifestação desse Reino na situação concreta do ser humano.

A AÇÃO PASTORAL

Uma verdadeira ação pastoral se manifesta num engajamento pessoal e comu­
nitário, através da descoberta dos dons, capacitação, treinamento, e ação que 
vise a ser sinal do Reino de Deus (Ef 4.11-12).

Reconhecemos que este Reino vem a despeito de nós, e sempre está à nossa 
frente, todavia é nossa missão contribuir para a visualização dos seus sinais: 
Amor, Justiça e paz.

Entendemos
O amor -  no sentido de aceitação mútua, que ultrapassa todas as bar­
reiras de preconceitos e discriminações, visando a criação de uma comunhão 
entre os homens.

35



A /Msfipa — como defesa dos direitos e da dignidade humana, que se manifesta 
através dos atos concretos de promoção e solidariedade em prol de todos os 
injustiçados.

A paz — como vivência da reconciliação e da contínua renovação no Espírito 
Santo, que consolida a nossa esperança numa plena realização humana 
(Jo 14.16-27).

FORMAS DE AÇÃO PASTORAL

Em consideração ao citado acima, a ação pastoral deve ser inserida em 
movimentos concretos do povo, tais como grupos de base, sindicatos e 
associações, visando a áreas como: Família, Juventude, Educação, Direitos 
Humanos, Problemas da Terra, Mulher, Operário, Favelas, Desemprego e 
Subemprego, Violência, Migrantes, Menor Abandonado, Doentes e Anciões, 
Universitários, Presos, Política e Índios.

Esta ação pastoral exige a contínua reflexão com base no Evangelho, para 
avaliar esta ação e enriquecê-la, abrindo com isso novos caminhos para a ação 
pastoral.

Moção n? 1

SITUAÇÃO DO POVO DO NORDESTE BRASILEIRO

Os representantes de Igrejas Evangélicas presentes à Consulta Nacional sobre 
Evangelização, ouvindo o testemunho de irmãos do Nordeste brasileiro, 
sentem que não podem-se calar diante da situação em que vive o povo daquela 
região do Brasil, onde estão evangelizando, o que representa mais de um terço 
da população brasileira, e denunciam os seguintes fatos:

1. Segundo dados da ONU, é o Nordeste brasileiro um dos maiores bolsões 
de miséria do Terceiro Mundo;

2. O analfabetismo, as condições miseráveis em que vivem grandes contin­
gentes da população, notadamente no campo, será responsável até o ano 2000 
pelo atrofiamento de milhões de nordestinos, com lesões cerebrais irreversí­
veis causadas pela fome crônica (conforme recente trabalho publicado pelo 
cientista Nelson Chaves);

36



3. A política discriminatória do Governo em relação ao Nordeste, favorecen­
do as regiões mais desenvolvidas, quando deveria realizar uma política diferen­
ciada, objetiva e racional, para a solução dos graves problemas regionais.

Moção n? 2

USO DE LINGUAGEM TEOLÓGICA

Considerando que as Igrejas, no decorrer de sua história, desenvolveram 
linguagem teológica própria; e

Considerando que esta linguagem dificulta a expressão teológica em encontros 
confessionais (ecumênicos);

Propomos que em futuros encontros haja estudo desta linguagem teológica, 
em especial no que se refere à eclesiologia.

Moção n? 3

ORAÇÃO PELA UNIDADE

— Nós, os integrantes da Consulta Nacional sobre lEvangelização, reunidos 
pela coordenação da CESE, em Itaici (Indaiatuba, São Paulo), de 15 a 20 
de setembro de 1980, sob a inspiração do Espírito Santo, ao impacto da 
oração sacerdotal do Senhor que orou pela unidade da Igreja, sentimos, 
durante os dias de reunião, a presença de Deus, abençoando-nos e iluminando 
nossas mentes em plena unidade de trabalho e convivência fraterna, o que nos 
leva a propor às nossas Denominações orações e práticas visando um cami­
nhar para a unidade em torno da pessoa de Jesus Cristo, Senhor comum da 
Igreja a que servimos.

37



Moção n? 4

INSTITUIÇÕES EVANGÉLICAS 
E EVANGELIZAÇÃO

As Igrejas Evangélicas desde que iniciaram o seu trabaiho de evangelização no 
Brasil, têm fundado escolas, orfanatos, hospitais e outras instituições de 
caráter assistencial. Essas instituições cresceram ao lado do trabalho das 
Igrejas, e, algumas delas são muito conhecidas no Brasil e até no exterior. 
Muitos problemas, todavia, têm surgido por causa das mudanças sociais, 
econômicas, políticas e religiosas do País, de tal maneira que muitas dessas 
instituições deixaram de refletir o testemunho do Evangelho, principalmente 
as escolas de primeiro e segundo graus e as universidades, que hoje não passam 
de instrumentos que as classes dominantes usam para a preparação de elites 
que irão ocupar o poder em nossa sociedade.

Nós, representantes de Igrejas Evangélicas, reunidos na Consulta Nacional 
sobre Evangelização, lançamos um desafio a todas as Igrejas Evangélicas no 
sentido de convidarem-nas para fazer um estudo sobre o presente e o futuro 
delas mesmas, tendo em vista a tarefa da evangelização. As seguintes indaga­
ções são levantadas para este estudo:

1. Até que ponto estas instituições estão abrindo as portas para os menos 
favorecidos de nossa sociedade?

2. Até que ponto elas estão perpetuando o "status quo" injusto e desumano 
de nossas estruturas políticas e econômicas?

3. Até onde elas prejudicam a obra da evangelização, quando criam crises 
dentro das Igrejas e quando absorvem grande número de seus líderes?

4. Até que ponto essas instituições se tornaram tão secularizadas que perde­
ram totalmente o caráter evangélico?

5. Como poderiam essas instituições educacionais e assistenciais prestar um 
serviço relevante ao povo brasileiro, sem trair a Missão da Igreja no Brasil?

38



Moção n? 5

O PROBLEMA RACIAL NO BRASIL

Nós, representantes de Igrejas Evangélicas, reunidos nesta Consulta Nacional 
sobre Evangelização, denunciamos o Problema Racial no Brasil, aprovando a 
seguinte moção:

a) Considerando que a observação desapaixonada em todos os níveis da 
nossa estrutura social, demonstra a falácia da ideologia da "democracia racial 
brasileira" e do "preconceito de não ter preconceito", já que, historicamente, 
nosso Pais optou por sua europeização em detrimento das massas não euro­
péias, maiormente africanas, de sua população;

b) Considerando que, em nosso País, a pirâmide social é uma pirâmide 
invertida de cor, que se torna tanto mais branca quanto mais caminha para o 
ápice; que, nas grandes cidades, da periferia para os bairros da moda, vai 
diminuindo a percentagem de moradores de cor; que nos empregos, quanto 
mais alto o "status" e maior o salário, tanto menor a presença dos pretos, que 
são relegados ao trabalho não qualificado e de baixa remuneração; que, no 
sistema educacional, especialmente no segundo grau e na universidade, a 
proporção de pretos na população escolar está muito longe de corresponder à 
sua presença na população em geral;

c) Considerando que as Igrejas Evangélicas creem na unidade da humanidade 
em Cristo e na igualdade de todos os homens diante de Deus;

I) Propomos com humildade, caridade e firmeza, a toda a sociedade brasilei­
ra e aos cristãos, em particular, a consideração séria e urgente do problema 
do racismo antinegro, como um problema que afeta diariamente milhões de 
brasileiros descendentes de antepassados africanos, e que interessa à justiça, 
à paz social e à consciência cristã.

II) Subscrevemos como um caminho eficaz no combate a esse racismo 
institucional, implícito e intolerável, o seguinte programa:

"O prob/ema do negro &ras:7eiro é o da integração absoinfa, comp/eta do 
negro em foda a vida brasileira fpo/itica, socia/, reijgiosa, econômica, operária, 
miiifar, dipiomáiica, etc. o negro brasi/eiro deve ter toda /ormação e 
toda aceitação, em tudo e em toda parte, dadas as condições competentes 
f<7Me devem ser /àvorecidas) /fsicas, técnicas, inteiectnais, morais, exigidas 
para a igaa/dade perante a /ei''

39



Hl) Convocamos todos os setores da sociedade brasüeira para o combate ao 
racismo antinegro, começando na linguagem, na atitude e comportamento 
individuai, estendendo-se ao trabaiho, ao iazer público, aos serviços, à mora­
dia, ao convívio social, aos textos escolares e religiosos, aos meios de comuni­
cação de massa, até a rejeição completa de toda a herança social e cultural 
racista.

IV) Apelamos aos Poderes Executivo, Legislativo e Judiciário para que garan­
tam que, enquanto mesmo que o preconceito não esteja arrancado pelas 
raízes, se façam cumprir efetivamente e se ampliem as garantias legais que 
preservem os cidadãos negros de qualquer discriminação econômica, social ou 
política, e lhes assegurem plena igualdade de oportunidades em empregos, 
profissões e carreiras, na educação, nos serviços, no lazer e na moradia.

V) Finalmente, como Igrejas Evangélicas no Brasil, devemos reconhecer e 
confessar, como de fato o fazemos, que nossa própria história não está isenta 
do pecado do preconceito e discriminação racial, que é uma quebra flagrante 
do grande mandamento de amor ao próximo (Mc 12.28-34). Dependentes de 
tradições teológicas historicamente européias, produzidas dentro de socie­
dades e Igrejas comprometidas com o preconceito e a discriminação racial; e 
atuando numa sociedade cuja cultura dominante e cujas instituições estão 
marcadas pelo mesmo pecado; — não só na composição das comunidades 
locais e dos órgãos eclesiásticos e administrativos regionais e nacionais, as 
Igrejas Evangélicas reproduzem o mesmo tipo de relações raciais existentes na 
sociedade brasileira em geral entre brancos e pretos; mas também na sua 
pregação e no seu ensino há uma ausência evidente de preocupação com o 
problema e, mais do que isso, uma aceitação de valores comprometidos com 
uma visão de mundo, eurocêntrica e, conseqüentemente, racista em suas 
implicações.

40



Conselho Mundial de Igrejas

Conferência Mnndiai 
sobre Missão e Evangeiização

Melbourne, Austrália 
12 a 24 de maio, 80



VENHA O TEU REINO 

Prezadas irmãs e irmãos em Cristo:

Nós — mais de quinhentos cristãos de muitas nações do mundo — nos 
reunimos em Meibourne, Austrália, de 12 a 24 de maio de 1980, na Conferên­
cia sobre Missões e Evangelização do Conselho Mundial de Igrejas. Viemos em 
nome de Jesus Cristo. A nossa atenção centrou-se na oração que Jesus nos 
ensinou: "Venha o teu Reino". Esta oração nos perturba e nos consola, mas, 
ao mesmo tempo nos une.

Reunimo-nos sob a ameaça de uma catástrofe nuclear. Nosso mundo está 
profundamente ferido pelas opressões que os poderosos infligem aos fracos. 
Estas opressões atingem nossa vida econômica, política, racial, sexual e 
religiosa. Nosso mundo, tão vaidoso das conquistas humanas, está repleto de 
pessoas que sofrem fome, pobreza e injustiça. Muitos são rejeitados.

"Acaso não têm discernimento todos aqueles que praticam iniqüidades, que 
devoram a meu povo como se comessem pão? "  (Salmo 14.4)

Os pobres e os famintos clamam a Deus. Nossa oração "Venha o Teu Reino" 
deve ser proclamada em solidariedade ao clamor de milhões que vivem na 
pobreza e na injustiça. Muitos sofrem a dor dum tormento íntimo e silen­
cioso: seus rostos revelam sofrimento. A Igreja não pode viver alheia a esses 
rostos, porque é neles que vê o rosto de Jesus (Mt 25).

Num mundo como este, o anúncio do Reino de Deus chega a todos. Chega até 
aos pobres e gera neles a capacidade de afirmarem sua dignidade humana, sua 
libertação e sua esperança. Para o opressor, chega como juízo justo e apela ao 
arrependimento. Para o indiferente, chega como um apelo a tomar consciência 
de sua responsabilidade. A Igreja mesma, freqüentemente, não tem sido fiel a 
seu Senhor, retardando a vinda de seu Reino. Admitimos este pecado e a 
nossa necessidade de perdão e purificação.

42



O Deus Trino, revelado na pessoa e obra de Jesus Cristo, é o centro de todos 
os povos e de todas as coisas. Nosso Salvador, Jesus Cristo, nasceu num 
presépio "porque não havia lugar para ele na hospedaria" (Lc 2.7). Ele é o 
centro da vida, mas se dirige aos que estão à margem dela. Ele afirma seu 
senhorio renunciando a ele. Ele foi crucificado fora das portas (Hb 13.12). 
Nesta renúncia a seu poder, ele estabeleceu seu poder salvador. As Boas-novas 
do Reino devem ser apresentadas ao mundo pela Igreja, o corpo de Cristo, o 
sacramento do Reino, em todo tempo e lugar. É através do Espírito Santo 
que o Reino é conduzido a sua consumação final.

Muitos dos que sofrem injustiça estão à margem da vida nacional e comunitá­
ria. Enormes multidões sofrem opressão econômica e política. Freqüentemen- 
te são pessoas que não escutaram o Evangelho de Jesus Cristo, mas Jesus 
Cristo chega até elas. Ele exerce seu poder de salvação na periferia. Nós, 
participantes desta Conferência sobre Missões e Evangelização, sentimo-nos 
desafiados pelo sofrimento dos pobres. Oramos para que possam ouvir o 
Evangelho e para que todos nós possamos ser dignos proclamadores dele por 
nossa palavra e nossa vida. Estamos sob o juízo e a esperança de Jesus Cristo. 
A oração "Venha o Teu Reino" nos aproxima de Jesus Cristo no mundo de 
hoje. Nós os convidamos a se unirem a nós, no compromisso com o Senhor, 
pela vinda de cujo Reino oramos.

Venha o Teu Reino, ó Senhor!

43



SEÇAO I

Boas-novas aos Pobres

OS POBRES. OS RICOS E 
A VINDA DO REINO

I. O Reino de Deus que foi inaugurado em Jesus Cristo, traz justiça, amor, 
paz, prazer e iibertação das garras de principados e potestades, todas aquelas 
forças demoníacas que escravizam as instituições e as vidas humanas, infiltran­
do-se nelas até o mais íntimo do ser. O juízo de Deus é revelado num sentido 
diametralmente oposto ás normas, valores e estruturas deste mundo. Na 
perspectiva do Reino, Deus tem preferência pelos pobres.

No começo de seu ministério, Jesus, com base na palavra dada ao profeta 
Isaías, anunciou: "O Espírito cio Senhor csfd so&re mim, pois E/e me consa­
grou para ievar a Eoa-nova aos pobres. . . "  (Lc 4.18). Este anúncio não era 
novo, porque Deus já tinha manifestado sua preferência pelos pobres através 
da história de Israel.

Quando Israel estava debaixo da escravidão no Egito, Deus enviou a Moisés 
para que ele levasse o povo à terra que lhes havia prometido e onde estabele­
ceriam uma sociedade segundo a revelação que Deus dera através de Moisés, 
sociedade essa na qual todos participariam por igual. Depois que entraram na 
terra prometida, Deus exigiu-lhes não esquecerem que uma vez tinham sido 
escravos; portanto deviam cuidar das viúvas, dos órfãos, dos estrangeiros, de 
seus devedores, filhos, servidores, e ainda, de seus animais (Dt 5.13-15; 
15.1-18). Vez por outra os profetas tiveram que fazer lembrar a Israel, a 
necessidade de proteger os pobres e os oprimidos e de trabalhar pela justiça de 
Deus.

Em Jesus, Deus se identificou com os pobres e oprimidos, enviando seu filho 
a viver como um galileu, falando diretamente ao povo, prometendo abençoar 
aqueles que atendessem às necessidades dos famintos, dos sedentos, dos 
forasteiros, dos faltos de roupas, dos doentes e dos prisioneiros; e, finalmenti 
sofreu ele a morte na cruz como um criminoso político.

44



A Boa-nova dada à igreja é que a graça de Deus estava em Jesus Cristo que, 
"sendo rico se fez pobre por causa de vocês, para que, através de sua pobreza, 
vocês fossem enriquecidos" (2 Co 8.9).

2. A pobreza, segundo as Escrituras, é aflição, privação e opressão; mas pode 
também incluir abundante aiegria e liberalidade transbordante (2 Co 8.1 ss). 
O Evangelho que foi transmitido à Igreja Cristã, deve compreender essa 
contínua preocupação de Deus pelos pobres, aos quais Jesus concedeu a 
bênção do Reino.

A opção de Jesus pelos pobres constitui um exemplo e um desafio para todos, 
e mostra como deve ser recebido o Reino de Deus. Os pobres são "abençoa­
dos" pelo seu anseio de justiça e sua esperança de libertação. Eles aceitam a 
promessa de que Deus veio para resgatá-los e assim descobrem e identificam, 
nessa promessa, as suas esperanças de libertação e de uma vida humana digna.

3. As Boas-novas aos ricos confirmam o que Jesus proclamou como Evange­
lho para os pobres, convocando os ricos a confiarem em Deus e na sua 
abundante misericórdia. É um chamado ao arrependimento que significa:

< renunciar à segurança adquirida na riqueza e nas posses materiais que são, 
de fato, idolatria;
* abandonar a possibilidade da exploração, característica demoníaca da ri­
queza; e
# converter-se, duma atitude de indiferença e inimizade para com os pobres, 
para uma posição de solidariedade com os oprimidos.

4. A vinda do Reino como esperança para os pobres é também o momento 
de juízo para os ricos. À luz deste juízo e desta esperança, todos os seres 
humanos aparentam terem-se tornado menos humanos. A simples qualificação 
das pessoas em ricos e pobres é já um sintoma desta desumanização. Os 
pobres que têm sido vítimas do pecado, são, ainda, mais degradados pelas 
privações. Os ricos tornam-se menos humanos em consequência do ato peca­
minoso de empobrecerem os outros.

O juízo de Deus, chega, dessa maneira, como uma sentença a favor dos 
pobres. Este veredicto habilita os pobres a lutarem pela derrubada dos 
poderes que os oprimem, fato que libertará também os ricos da necessidade 
de dominação. Quando isto acontece, é possível, tanto para o rico como para 
o pobre, se tornarem mais humanos e capazes de responderem ao desafio do 
Reino.

45



Para os pobres, este desafio significa a profunda segurança de que Deus está 
com e por eles. Já para o rico significa um profundo arrependimento e 
renúncia.

A todos aqueles que anseiam por justiça e perdão, Jesus Cristo oferece o 
discipulado e exige deles o serviço; mas oferece isto na certeza de sua vitória e 
na capacidade de partilhar de sua vida ressurreta. Dado que o Reino, em sua 
plenitude, é somente o dom de Deus mesmo, qualquer conquista histórica do 
homem só poderá ser válida e efetiva se estiver próxima da meta última: a 
promessa de um novo céu e de uma nova terra na qual impere a justiça. Dessa 
forma, este Reino é um constante desafio e inspiração em todas as nossas 
lutas.

QUEM SÃO OS POBRES HOJE?

5. Nada é mais evidente do que o fato da pobreza no mundo de hoje. A 
maioria das nações são pobres em relação com uns poucos países que 
acumularam para si as riquezas e os recursos de toda a parte. E mesmo dentro 
das nações ricas há vastos contingentes de população paupérrimos em compa­
ração com o resto de seus patrícios em melhores condições. Temos encon­
trado, porém, grande dificuldade em conseguir um consenso sobre quem são 
os que devem ser identificados como "os pobres" hoje. Parte de nossa 
dificuldade de responder à pergunta "Quem são os pobres, hoje? " deriva do 
fato de que, embora vivamos no mesmo mundo, procedemos de situações 
diversas e falamos de realidades diferentes, as quais, ainda que claramente 
relacionadas umas às outras, possuem características diferentes. Outra de 
nossas dificuldades tem origem no fato de que, embora sirvamos ao mesmo 
Senhor e partilhemos a mesma fé, lemos as Escrituras de diferentes maneiras e 
enfatizamos aspectos distintos de nossa compreensão do Reino de Deus. 
Temos discutido muito este problema e confiamos em que mais oração, mais 
estudo e um compromisso maior com a missão, vão unir-nos.

6. Tem-nos ajudado muito uma definição simples contida num dos trabalhos 
preparatórios, que diz: "Ser pobre é não ter, experimentar necessidade e 
deficiência . . .  os pobres são 'os pequenos' (Mt 2.25), a massa insignificante 
que não tem poder nem voz e vive à mercê dos poderosos. . .  A dinâmica da 
pobreza é tão intensa que os pobres e os oprimidos acabam aceitando a 
desumanidade e a humilhação de seu estado: em outras palavras, aceitam o 
'status quo' como o curso normal da vida. Portanto, ser pobre significa um 
estado de coisas e uma atitude perante a vida, uma perspectiva e, ainda mais, 
uma visão do mundo". (Canaan Banana, "Good News to the Poor" -éj 
Conferência de Melbourne, Austrália, Documento n<? 1.04, pp.3s).

Embora algumas vezes sejamos tentados a contrastar a pobreza "matf

46



com a pobreza "espiritual", temos constatado que esta não é a maneira 
correta para compreender a situação. A humanidade foi criada por Deus como 
"alma vivente", e estamos convencidos de que a falta de comida, moradia e 
roupas produz angústia e miséria, enquanto que a falta de identidade, de amor 
e de realização podem tornar insuportáveis, até mesmo, as situações de maior 
riqueza e comodidade. O Evangelho do Reino está dirigido a toda a pessoa 
humana em todas as relações que a vida lhe impuser. Deus está trabalhando 
pela libertação da totalidade da vida humana e, certamente, pela redenção do 
mundo.

7. Não concordamos a respeito daquilo que deveríamos enfatizar, mas 
temo-nos servido de diversos critérios para identificar os pobres no mundo de 
hoje:

a) A pobreza nas necessidades da vida
Aqueles que têm sido privados da riqueza material e cultural. Em algumas 
situações, esta pobreza é resultado das deficiências do meio ambiente, da falta 
de uma tecnologia adequada e de modelos políticos e econômicos impostos 
do exterior. Em muitos casos, o necessário para viver tem sido objeto de 
expropriação por parte de outros. A injusta acumulação de riquezas e a 
discriminação são as raízes da situação da maioria dos pobres deste tipo.

b) A pobreza em meio da riqueza material
Aqueles que, embora possuidores de riquezas materiais e culturais não vivem 
em situação de bem-estar. Tanto nos estados capitalistas quanto nos socialis­
tas, entre pessoas que têm o suficiente — e até mais do que o suficiente — para 
as necessidades vitais, manifestam-se um mal-estar, uma sensação de tédio e 
condutas autodestrutivas, que têm motivação social e individual. Nem todos 
estes pobres podem-se descrever como o resultado da riqueza e da exploração 
injusta. Algumas pessoas diriam que estes não deveriam ser considerados 
"pobres", embora se encontrem numa situação de necessidade.

c) Pobreza voluntária
Aqueles que, tendo a possibilidade de possuir riquezas materiais, estão prepa­
rados para viverem uma vida de frugalidade ou de autonegação, a fim de 
fazerem uso responsável dessas mesmas riquezas. Para algumas pessoas, isto 
vai até uma atitude de solidariedade para se identificarem com os pobres a fim 
de lutarem contra a pobreza gerada pela injustiça.

8. Embora tenhamos identificado os pobres em diferentes contextos, parti­
lhamos da convicção de que o que Deus deseja é que toda a humanidade 
disponha de suficiente riqueza material e cultural (as necessidades da vida), e 
goze de bem-estar pessoal e social. Sentimos que é isto o que Nosso Senhor 
quis dizer quando afirmou: "Eu vim para que tenham vida, e a tenham em 
abundância" (Jo 10.10). Eles devem ter vida e partilhar sua vida.

47



ESTÓRIAS DE POBRES

9. Soubemos de um camponês da Guatemala que, num estudo bíblico 
realizado em sua vila rural, interpretou Isaías (40.3-5) da seguinte maneira: 
"O Senhor já está perto. Ele vem, mas nem os pobres somos capazes de 
reconhecê-lo, pois estamos no fundo duma fossa: a fossa da fome, da explora­
ção, da doença, da pobreza e da injustiça". Os ricos exploradores tampouco 
podem vê-lo, porque seus olhos estão cegos por suas montanhas de dinheiro, 
contas bancárias e negócios. Soubemos também que, em várias nações da 
África, algumas Igrejas independentes do Continente são Igrejas de pobres, as 
quais surgiram porque as pessoas preferiam adorar a Deus numa Igreja onde se 
sentissem como em suas casas.

10. Tomamos conhecimento de como foi possível para uma antiga Igreja, 
viver por séculos como uma Igreja de pobres, apesar de ser uma minoria 
perseguida e oprimida por um meio hostil. Esta Igreja tem procurado manter 
o espírito característico de Jesus, sem se desviar do caminho da Cruz. Sua 
resposta face à violência tem sido uma atitude de constante amor e de paz em 
Cristo. Estas pessoas acreditam que a missão de sua Igreja é tornar manifesto 
o Reino, e convocar a outros a fim de partilharem sua vida com os pobres.

11. Escutamos várias estórias da Europa e da América do Norte, que nos 
ilustram como, numa sociedade rica, na qual se oferece a todos ou a quase 
todos os seus cidadãos o necessário para viver, ainda há muitas pessoas em 
estado de carência, onde as condições humanas de solidão têm levado homens 
e mulheres ao alcoolismo; lugares onde a falta de amor tem induzido muitos a 
dependerem de drogas; onde as condições de desespero quanto ao rumo que 
toma a sociedade têm levado muitos jovens ao suicídio como única alter­
nativa.

12. Temos ouvido, também, de várias experiências na Ásia, tão variadas 
quanto as das fábricas de Hong-Kong, das pequenas aldeias das Filipinas, dos 
populosos bairros de Bombaim e das frotas pesqueiras das costas da índia, Sri 
Lanka e Japão; e de que maneira a decisão de algumas Igrejas -  através da 
Conferência Cristã da Ásia -  de estarem "com o povo nas suas lutas", tem 
resultado na formação de organizações populares que lutam de maneira 
concreta em favor da justiça e da dignidade humana, contra os patrões, os 
latifundiários, os corpos governamentais e as ramificadas multinacionais. 
Quando o povo se organiza tem muitas coisas a dizer e sua voz pode-se escutar 
claramente. Além do mais, os movimentos de renovação dentro do Islamismo 
e do Budismo, reinterpretaram a sua tradição a favor dos pobres e dos 
oprimidos na Ásia.

13. Temos sabido dos enormes padecimentos dos refugiados em todo o 
mundo. Nos últimos anos houve um grande aumento deles. Muitos se encon­

48



tram em acampamentos nos quais prevalecem doenças e condições infra- 
humanas as mais impressionantes. Muitos outros vivem em condições de 
marginalização tais como isolamento, solidão, carência de recursos e, ainda, 
sem qualquer nacionalidade. Muitas Igrejas estão conscientes desta situação e 
se uniram a outros grupos por meio de diversas formas de assistência e defesa 
legal.

14. Soubemos também das Comunidades Eclesiais de Base na América 
Latina, organizadas pela Igreja Católica Romana entre os pobres, tanto nas 
grandes cidades quanto nas zonas rurais. Tais grupos, dirigidos por catequistas 
leigos e padres, que decidiram viver entre os pobres, estudam a Bíblia juntos, 
partilham da Eucaristia, desenvolvem atividades em comum e fortalecem os 
membros das suas comunidades na luta contra a injustiça. Elas se tornaram 
verdadeiras Igrejas dos pobres. Assumiram uma atitude dinâmica dentro da 
Igreja, revitalizando o espírito de comunidade e de participação, conver- 
tendo-se num fermento de fé dentro de movimentos populares mais amplos.

15. Escandalizou-nos saber que, durante esta Conferência, houve novos 
ataques contra os trabalhadores e contra o pessoal da Missão Urbana e 
Industrial na República da Coréia, o que inclui um grande número de 
mulheres trabalhadoras, em sua luta contínua por melhores salários, condi­
ções de trabalho decentes, liberdade para se organizarem e falarem, e pela 
dignidade que Deus prometeu a todo ser humano. Neste caso, aqueles que 
estão na Igreja e escolheram ficar ao lado dos pobres em sua miséria e em suas 
lutas, têm sido objeto de oposição tanto por parte dos conservadores da Igreja 
quanto do governo; porém, quanto mais dura a perseguição, mais pessoas se 
unem a eles.

A IGREJA E OS POBRES

16. A Igreja de Jesus Cristo é chamada a pregar as Boas-novas aos pobres, 
assim como o Senhor o fez durante o seu ministério ao anunciar o Reino de 
Deus. As Igrejas não podem descuidar esta tarefa evangélica. A maior parte 
dos habitantes do mundo são pobres e esperam um testemunho do Evangelho 
que realmente seja para eles "Boa-nova". A Igreja de Jesus Cristo foi comissio­
nada para fazer discípulos entre as nações a fim de que outros saibam que o 
Reino de Deus está próximo e que seus sinais e seus primeiros frutos podem 
ser vistos no mundo entre as Igrejas, assim como na própria vida. A missão 
que está consciente do Reino, se preocupará pela libertação, não pela opres­
são; pela justiça, e não pela exploração; pela plenitude, não pela privação; pela 
vida, não pela morte. Não importa como sejam identificados os pobres, esta 
missão é para eles.

17. Ao olhar as nossas Igrejas no mundo atual, descobrimos alguns lugares

49



nos quais uma nova era de evangelização já começou, em que os pobres estão 
proclamando a Boa-nova. Noutros iugares, as Igrejas compreenderam a situa­
ção dos pobres e começaram a dar testemunho que se traduz como Boas- 
novas. Alguns dos relatos precedentes mostram as possibilidades de um 
testemunho com e a favor dos pobres. As Comunidades de Base na América 
Latina, são Igrejas de pobres que se dispuseram, em sua pobreza e sua 
opressão, a partilhar a luta pela busca de uma sociedade mais justa e pelo fim 
da exploração. Algumas Igrejas locais e organizações eclesiásticas decidiram 
redistribuir sua riqueza em benefício do autodesenvolvimento dos mais po­
bres. Dirigentes de Igrejas e grupos denominacionais estão trabalhando em 
reuniões de negócios e em diretórios, desafiando assim as corporações multi­
nacionais. Através de organizações ecumênicas como o Conselho Mundial de 
Igrejas, há Comunidades que se uniram na busca de uma nova ordem social, 
política e econômica, comprometendo-se a prestar seu apoio àquelas organiza­
ções, Igrejas e líderes nacionais que comungam essa visão.

18. Devemos confessar, entretanto, que conhecemos outros lugares onde as 
Igrejas são indiferentes à situação dos pobres ou — o que é ainda mais grave — 
estão aliadas com as forças que os empobreceram, enquanto desfrutam das 
riquezas acumuladas às custas deles. Através do mundo inteiro, em muitos 
países capitalistas, as Igrejas fazem parte do sistema, apoiando a manutenção 
de um "status quo" o qual explora, não apenas nações e a natureza, como 
também os pobres de seus próprios países. As Igrejas estão alienadas dos 
pobres por sua mentalidade de classe média. Enquanto Jesus, durante sua vida 
e seu ministério, identificou-se com os pobres, as Igrejas de hoje estão cheias 
de pessoas satisfeitas e condescendentes que não desejam olhar a Lázaro que 
está à sua porta.i Em alguns países socialistas, embora se tenha alcançado uma 
certa situação de igualdade econômica, as Igrejas ainda não reconheceram a 
sua responsabilidade nesse tipo de pobreza que há nas pessoas. Nos países em 
desenvolvimento, onde a pobreza é o destino ineludível da esmagadora 
maioria dos povos, algumas Igrejas limitaram-se a tornar possível que um 
pequeno grupo de pobres se incorporasse à elite, sem trabalhar pela superação 
da injustiça. Temos ouvido, também, muitos relatos de como o trabalho 
missionário das Igrejas, tanto em ultramar quanto em seus próprios países, 
tem sido financiado pelos frutos da exploração, mantidos pela associação com 
forças opressoras, evitando unirem-se à luta dos pobres e dos oprimidos 
contra a injustiça. É preciso tomarmos consciência maior destes fracassos e 
destes pecados, arrependermo-nos genuinamente e descobrirmos caminhos 
para a ação que signifiquem verdadeiramente Boas-novas para os pobres do 
mundo.

19. Queremos afirmar que a mensagem que as Igrejas proclamam não é 
somente aquilo que pregam, escrevem ou ensinam. Se quiserem pregar as 
Boas-novas, seu próprio estilo de vida e tudo o que façam — ou deixem de 
fazer — será também mensagem. Jesus Cristo, em seu ministério terreno, foi

50



consequente ao proctamar as Boas-novas por meio daquiio que faiou, fez e 
foi. Se as igrejas querem ser fiéis discfpuios e membros vivos do Corpo de 
Cristo, deverão também ser consequentes naquilo que digam, façam ou sejam.

20. Queremos recomendar às Igrejas-membros do Conselho Mundial de Igre­
jas, o seguinte:

a) Tornarem-se Igrejas solidárias com as lutas dos pobres.
Os pobres já começaram a mudar a sua própria situação. O que se requer das 
Igrejas é um movimento missionário que apóie o que já se iniciou, centralizan­
do sua ação para o estabelecimento de comunidades de pobres que evangeli­
zem, dêem testemunho, descubram e vivam expressões de fé entre as massas 
de pobres e oprimidos. As Igrejas necessitarão abandonar a atitude benevole' 
te, caritativa e de superioridade com que têm tratado os pobres; em muitos 
casos isto significará mudança radical na vida institucional do trabalho missio­
nário. As Igrejas também deverão estar dispostas a escutar os pobres, a fim de 
que possam ler o Evangelho a partir dos pobres, como também aprender 
quanto às maneiras que têm contribuído para que eles estejam em tal 
condição. As opções para expressar esta solidariedade são diversas, mas cada 
um deve-se ajustar à situação dos pobres e respeitar sua liderança na tarefa 
evangélica e missionária. É o chamado à ação em apoio às lutas dos pobr s 
contra a opressão. Embora, no mundo de hoje, isto signifique apoio além de 
limites nacionais e intercontinentais, as Igrejas não devem descurar as lutas 
dentro de suas próprias sociedades. É o chamado para que elas mesmas 
participem na luta. Libertar os outros da pobreza e da opressão, é também 
livrar-se do vínculo que enreda as Igrejas na trama da exploração internacio­
nal. Este é o apelo a se tornarem Igrejas dos pobres. Embora nem todos 
aceitem o chamado para se despojarem de suas riquezas, isto poderia ser 
eficaz na Igreja cristã, integrando-se ela voluntariamente na comunidade dos 
pobres da terra.

b) Unir-se à luta contra as forças da exploração e do empobrecimento.
A pobreza, a injustiça e a opressão não abandonarão voluntariamente seu 
controle sobre a vida dos pobres. Portanto, é necessário entrar na luta ativa 
contra estas forças que criaram e mantêm a presente situação. Isto incluirá as 
corporações multinacionais, os governos, as próprias Igrejas e suas organiza­
ções missionárias, lá onde estas tiverem contribuído para a exploração e o 
empobrecimento. Em número crescente, os que ambicionem a recompensa 
que Jesus prometeu aos perseguidos ou a coroa de glória dos mártires do 
mundo atual, hão de ser os que se unam à luta contra tais forças, colocando-se 
ao lado dos pobres.

c) Estabelecer uma nova relação com os pobres dentro das Igrejas..
Muitos dos pobres pertencem às Igrejas, mas só uns poucos conseguem 
fazer-se ouvir ou exercer influência nelas. O Novo Testamento ensina às

51



Igrejas que elas não devem fazer discriminação de pessoas; muitas Igrejas, 
porém, atualmente têm construído estruturas baseadas em divisões de status, 
classe, sexo e raça, tanto dentro da própria irmandade quanto dentro de sua 
organização. As Igrejas devem estar atentas à presença e à voz dos pobres em 
sua própria vida. As estruturas missionárias e vitais da Igreja ainda necessitam 
ser substituídas por padrões de participação e serviço. Em muitos casos, isto 
significará uma missão mais ampla e unificada, que não perpetue o desgaste e 
confusão das divisões denominacionais. O estilo de vida do clérigo e da 
liderança leiga deverão ser modificados, de modo que possam aproximar-se 
dos pobres em vez de se preocuparem por acentuar as diferenças. As Igrejas 
que agora utilizam as mulheres e a juventude, deverão criar oportunidades 
para que eles possam participar na liderança e nas decisões.

d) Orar e trabalhar pelo Reino de Deus.
Quando as Igrejas enfatizam a sua própria vida, os seus olhos são desviados do 
Reino de Deus, que foi o coração da mensagem de Nosso Senhor e representa 
a esperança dos pobres. Orar pelo Reino concentrará a atenção da Igreja 
naquilo que Deus está procurando oferecer à criação inteira, incluindo a 
humanidade. Orar pelo Reino habilitará as Igrejas e seus membros a trabalha­
rem com mais dedicação pelo seu desenvolvimento, a buscarem mais ansiosa­
mente os sinais do Reino na história e a esperarem mais pacientemente pela 
consumação final.

52



SEÇAO H

O Reino de Deus 
e as Lutas Humanas

AS LUTAS HUMANAS, AS IGREJAS E 0  REINO DE DEUS:
AS MUITAS LUTAS E OS DIVERSOS LUGARES ONDE ACONTECEM

I . Durante a Conferência da Comissão Mundial sobre Missão e Evangeliza­
ção, realizada em Melbourne, Austrália, com o tema "Venha o Teu Reino", 
ouvimos e refletimos Sobre o testemunho das lutas humanas. Nas celebrações, 
nas palestras, nos plenários, nos grupos de oração intercessória e de estudo 
bíblico, escutamos as vozes de pessoas comprometidas nessas lutas. Valemo- 
nos da experiência que foram para nós as visitas efetuadas num fim de semana 
às congregações de Igrejas da Austrália. Na Seção em que estudamos este 
tema, tivemos uma apresentação introdutória através de um painel no qual 
participaram representantes de cinco áreas diversas das lutas humanas, relacio­
nados com os subtemas da nossa Seção. Escutamos informes sobre o que 
acontece nas situações locais, onde há pessoas preocupadas em encontrar 
pontos de contato e relacionamento entre o Reino de Deus e as contínuas 
lutas humanas.
Existem áreas nas quais as Igrejas estão confiantes num futuro imediato. 
Elas sentem que chegaram a um "KAIROS", um momento de Deus no 
tempo, no qual podem-se unir às lutas em prol de uma vida digna e signi­
ficativa para todos os seres humanos. Noutros lugares, as Igrejas parecem 
encontrar-se perdidas em relação a qual deve ser seu testemunho específico, 
ou sentem que estão ameaçadas e sufocadas pelos poderes que se opõem ao 
Reino de Deus. Elas apresentam tentativas individuais e comunais de auto­
conservação às custas dos outros, como também exemplos de objetivos 
limitados demais, propostos às sociedades, à humanidade e ao mundo em 
geral. Em todas estas situações, as Igrejas devem continuar evangelizando-se a 
si próprias, a fim de poderem atuar como instrumentos efetivos do Reino de 
Deus. No processo destas lutas, discernimos os gemidos da criação toda, que 
está como nas dores de parto. Também nós, que já temos o Espírito como 
antecipação do que vamos receber, sofremos profundamente esperando o 
momento de sermos adotados como filhos de Deus, pelo qual nossos corpos 
serão libertados (Rm 8.22,23).

53



A AMBIGUIDADE DO PROCESSO CONTINUO DAS LUTAS

2. Os fatos que nos têrp sido apresentados fazem necessário destacarmos a 
ambiguidade do que está acontecendo nas iutas. Portanto, a tarefa das Igrejas 
cristãs será a de discernirem, em cada lugar e em cada contexto, os diversos 
instrumentos — dentro e fora da Igreja — que Deus possa utilizar para seus 
propósitos. Ele serviu-se e serve-se de diversos meios culturais e históricos, 
como também, religiosos e ideológicos a serviço do seu Reino. É necessário 
que as Igrejas acordem para sua tarefa profética nas lutas humanas; dizer 
"SIM" àquilo que coincide com o Reino de Deus, segundo o que foi revelado 
à humanidade na vida de Jesus Cristo, e dizer "NAO" a tudo aquilo que 
distorce a dignidade e a liberdade dos seres humanos e de tudo o que está 
vivo.

O APELO ÀS IGREJAS PARA VIVEREM 
EM MEIO ÀS LUTAS HUMANAS

3. É certo que existe uma tentação nas Igrejas, em suas lideranças estabeleci­
das e naqueles que nelas têm influência, de fugirem a uma confrontação com 
as lutas deste mundo, baseando-se no fato de que o Reino de Deus "não é 
deste mundo". Não é deste mundo, mas "está próximo", mais precisamente, 
uma confrontação de principados e potestades, tal como claramente tem sido 
revelado às Igrejas pela vida de Jesus Cristo. É nossa convicção de que as 
Igrejas estão sendo chamadas a retornarem e renovarem a esperança que têm 
em Jesus Cristo, a Um de poderem unir forças com todos aqueles que 
esperam, em vez de sucumbirem pela desesperança e passividade. A fim de 
poderem participar na salvação de Deus em Jesus Cristo pelo Espirito Santo, 
as Igrejas devem renovar sua vida em Deus, nas realidades sacramentais da 
palavra divina, na oração e na Eucaristia. Nesta dimensão de suas vidas, elas 
são chamadas a lembrarem e apresentarem a Deus as lutas deste mundo, 
intercedendo em favor dele.

4. Isto levará as Igrejas a estarem mais agudamente cientes da sua atual 
relação com as contínuas lutas da humanidade, e a examinarem suas relações 
estruturais e sua conformação ideológica com os principados e potestades 
deste mundo. Devem estar abertas à autocrítica e desejosas de entrarem em 
diálogo com pessoas de outras convicções, crenças e ideologias, a respeito do 
seu próprio compromisso em suas situações, tais quais são vistas por outras 
pessoas. Em aberto e sincero diálogo, as Igrejas poderão tomar consciência de 
qual é certamente seu testemunho, como pessoas às quais tem sido confiada a 
revelação em Jesus Cristo, e de que, onde for possível, unirão forças, em seu 
nome, com outras pessoas de boa vontade. No seu testemunho do Reino de 
Deus, em palavras e obras, as Igrejas devem atrever-se a estar presentes nos 
lugares sangrentos da humanidade, perto das vítimas do mal, mesmo arriscan­

54



do-se a serem confundidas com os maus. O Reino de Deus reai aparece na 
terra como o Reino do Jesus crucificado, o quai deixa seus discípuios junto 
deie ao pé da cruz. Sem perder de vista a esperança úftima do Reino de Deus, 
e sem renunciar a sua atitude critica, as Igrejas devem ser ousadas e estar 
presentes nas iutas humanas que procurem soiuções penúitimas, dando as 
boas-vindas a todo sinai animador de desenvolvimento.

5. A tarefa especifica das Igrejas é dar a conhecer a reveiação finai de Deus 
em Jesus Cristo, com a ajuda do Espírito Santo, estabelecer sinais de tai modo 
que tornem visívei o Reino de Deus, e oferecer nova esperança a todos 
aqueies que anseiam por um mundo mais humano. Entre muitos jovens em 
particular se dá a busca de um possívei eiemento de reconciliação no mundo 
de hoje. Como Cristo não veio a um grupo, mas a toda a humanidade, as 
Igrejas devem responder a esta apaixonante tarefa de serem um instrumento 
de reconciliação no meio das iutas humanas, o que significará ter que assumir 
posições bem específicas nas iutas e nos conflitos. Sobretudo, as Igrejas têm o 
priviiégio de ser capazes de testificar o fato de que há uma esperança comum 
para toda a humanidade e para toda a criação — na vida e na morte — que é a 
ressurreição e a ascensão do Filho de Deus, e que a vinda do seu Reino está 
iigada à conversão da humanidade a Cristo, como Senhor desse Reino.

AS LUTAS HUMANAS CONCRETAS 
DESAFIANDO AS IGREJAS

6. Nas cinco subseções, as áreas em que nos temos concentrado e as formas 
peias quais temos encarado os probiemas correspondentes, variam muito; 
porém, para não deixarmos de ser concretos nas nossas reflexões e sugestões, 
apresentamos cada área de preocupação sob seu próprio títuio.

O Reino de Deus e as Iutas do povo nos países 
que buscam libertação e autodeterminação

7. Como Igrejas e como cristãos individualmente, achamo-nos comprometi­
dos nas Iutas do povo pela libertação e pela autodeterminação em nossos 
próprios países. Isto significa que nós e as Igrejas às quais pertencemos, 
devemos despertar quanto ao papei que nos cabe desempenhar nessas lutas e 
estar prontos a buscar a presença de Deus naquilo que está acontecendo, 
mesmo que isso possa surpreender-nos.

55



0  evangelho libertador 
na vida das Igrejas

8. Sempre é necessário que as Igrejas voltem à compreensão ampla do 
Evangelho, como proclamação de uma mensagem ao mundo, e também a 
proclamação de um modo de viver. As Igrejas são fiéis a sua tarefa missionária 
comum de levar o Evangelho ao mundo, quando deixam que este mundo 
desafie seu próprio estilo de vida e as estruturas que o manifestam. Reconhe­
cemos que alguns cristãos sentem que não se podem identificar com as suas 
Igrejas, ou com suas congregações como sinais do Reino, já que elas, ou suas 
lideranças organizadas, não estão dispostas a se evengelizarem a si próprias. 
Quando tais pessoas sentem a necessidade de se identificarem com grupos fora 
da Igreja para serem sinais do Reino, é muito importante que as Igrejas voltem 
a reativar seus próprios recursos espirituais e cuidem dos que se uniram a 
outras pessoas de boa vontade. Estamos cientes de que há cristãos que 
desanimam da possibilidade de evangelizar suas próprias Igrejas locais, a fim 
de que respondam ao Evangelho que lhes tem sido confiado. Um provérbio de 
Ghana diz: "É impossível acordar a quem quer ficar dormindo".

9. Acreditamos que muitas vezes as Igrejas têm apoiado a ordem estabelecida 
a fim de preservarem sua identidade tradicional, deixando dessa forma de ser 
autênticos sinais do Reino de Deus. Em muitos países, as lutas de libertação e 
pela autodeterminação tiveram lugar fora da Igreja e, mais ainda, apesar dela. 
Num mundo em mudança, uma Igreja que não responde às mudanças consti­
tui-se numa anomalia. Uma Igreja que vive uma situação de injustiça e não é 
capaz de descobrir, à luz do Evangelho que lhe foi confiado, as injustiças 
dentro da sua própria comunidade, deixou de ser um autêntico sinal do Reino* 
de Deus. Em muitos lugares, as Igrejas têm que descobrir novamente e mais 
profundamente, o que significa o Evangelho em palavras e ações, em meio às 
lutas humanas, como também qual é o papel da Igreja e o que é que significa 
ser fiel ao Evangelho numa situação concreta.

10. Também em alguns países, onde se conquistou a independência ou se 
produziu uma revolução libertadora, as Igrejas não se podem abstrair da 
urgente tarefa de reconstrução que tais sociedades devem enfrentar. Os 
cristãos são chamados a participar ativamente no processo de construção da 
nova sociedade. As Igrejas, porém, cientes da dimensão escatológica do Reino 
que proclamam, devem fugir à tentação de desenvolver uma relação a-crítica 
com os governos dos seus países. Uma Igreja que chega a ser parte da ordem 
estabelecida numa sociedade fixa, é uma anomalia. As lideranças das Igrejas, 
particularmente, devem estar constantemente atentas às advertências do pró­
prio Jesus, a respeito da tentação de usarem a autoridade indiscriminada­
mente.

56



O papel das Igrejas na contínua busca 
da identidade culturai

l i .  A Conferência anterior da Comissão Mundial de Missão e Evangelização, 
realizada em Bangcoque, apelou às Igrejas a formularem sua própria resposta 
ao chamado de Deus; isto é: liturgia, estilos de compromisso e formas 
comunitárias que estão enraizadas nas suas próprias culturas. Embora isto 
signifique uma verdadeira participação dialogai nas lutas locais pela libertação 
e a autodeterminação, muitas Igrejas ainda estão sufocadas por formas e 
estruturas, herdadas de outros países, razão pela qual não são livres para 
produzirem sinais do Reino de Deus apropriados a seu contexto cultural. A 
Bíblia, como o cânon da proclamação das Igrejas, deve ser lida e levada à 
prática pelo povo à luz das suas lutas locais. As Igrejas devem conviver com as 
tensões existentes entre o Evangelho e suas culturas locais. Existe o risco do 
sincretismo para todas as Igrejas em relação a seus contextos, mas isso não 
deve impedi-las de lidar com a necessidade de relacionar as culturas locais 
com o Reino de Deus.

A posição profética
das Igrejas do Terceiro Mundo

12. As Igrejas e as nações do Terceiro Mundo, devem freqüentemente 
responder a perguntas sobre seu alinhamento, seja com o Leste, seja com o 
Oeste. Tais perguntas são mal dirigidas. O que devem compreender e respeitar, 
é que a opção primeira nesses países, enquanto procuram dar testemunho do 
Evangelho, é pelos pobres e os oprimidos e não por uma ideologia política. A 
posição adotada pela Igreja Católica em Puebla, no México, de "uma opção 
preferencial pelos pobres" é um claro exemplo desta afirmação. Na Nicarágua, 
a participação dos cristãos na Revolução e na Reconstrução Nacional, levou 
os marxistas a reformularem o seu conceito e as suas relações para com os 
cristãos e sua fé. Se uma Igreja ou seus membros chegarem a escolher o 
marxismo, ou qualquer outra ideologia como instrumento de análise da 
situação social, política ou econômica nas quais se encontrarem, será necessá­
rio evitar cuidadosamente o risco de serem sutilmente utilizados por tais 
ideologias, a fim de não caírem no mesmo ardil em que já caíram muitas 
Igrejas, com relação à ideologia implícita no capitalismo, perdendo assim sua 
fidelidade ao Evangelho e sua credibilidade.

O Conselho Mundial de Igrejas tem expressado de muitas maneiras sua solida­
riedade com as lutas de libertação, convertendo-se dessa forma, num sinal do 
Reino de Deus para muitas pessoas. Estes sinais têm sustentado essas pessoas 
na luta e, em virtude disso, as Igrejas não perderam a credibilidade entre elas. 
Isto deveria levar muitas Igrejas a dar a tais pessoas um apoio mais categórico.

57



O Reino de Deus e
as iutas pelos direitos humanos

13. Na oração que Nosso Senhor ensinou a sua Igreja, somos animados a orar 
— solidários com todos os povos — pela vinda do Reinado Soberano de Deus, 
e para que a vontade de Deus se faça na terra como no céu. À luz disto, 
percebemos que as estruturas das nossas sociedades — sejam religiosas, políti­
cas ou econômicas — se têm convertido em obstáculos, ou têm reprimido 
ativamente, ou até evitado o avanço de homens e mulheres para uma vida 
plena, negando-lhes, conseqüentemente, o direito à dignidade e ao crescimen­
to oferecido por Deus. A Igreja universal é, em si mesma, um sinal do Reino 
de Deus, já que ela é o corpo de Cristo no mundo. Ela é chamada a ser um 
instrumento do Reino de Deus, continuando a missão de Cristo no mundo, na 
luta pelo crescimento de todos os seres humanos, até à conquista de uma vida 
plena. Isto significa proclamar o juízo de Deus sobre toda autoridade, poder 
ou força, que, aberta ou encobertamente, negue ao povo a totalidade dos seus 
direitos.

Áreas nas quais os direitos humanos são violados 

Estruturas econômicas injustas
14. 0  Reino de Deus nos traz SHALOM — paz com justiça. Qualquer sistema 
sócio-econômico que negue aos cidadãos de uma sociedade suas necessidades 
básicas, é injusto e contrário ao Reino de Deus. As Igrejas devem exercitar o 
dom profético de avaliar a eficiência dos vários sistemas sócio-econômicos 
vigentes no mundo e de estar a favor de modelos experimentais de uma nova 
ordem econômica internacional, à luz da evidência do Evangelho. As Igrejas 
são chamadas a se colocarem ao lado dos povos do Terceiro Mundo que 
sofrem por obra dos sistemas repressivos os quais sustêm o nível de vida das 
sociedades ricas e daqueles que são forçados a atuar dentro de padrões 
econômicos estranhos.

Os povos sem voz
15. As Igrejas têm responsabilidade de analisar, em profundidade, as diversas 
formas de desumanidade e injustiça, e de perceber que há povos que estão em 
condições mais desesperadas do que outros. Isto significa responder não 
apenas ao clamor de ajuda mais ampla e mais notória, como também de 
buscar aqueles que estão mais esmagadoramente oprimidos e silenciados para 
converter-se em seus advogados e animadores. Freqüentemente, os sistemas 
políticos e econômicos mais repressivos, nem são percebidos como tais pelos 
que vivem sob seu domínio, porque não têm acesso a outros sistemas 
de valores e opções de estilo de vida. Se conseguem compreender a sua 
situação não lhes é permitido expressar a opressão e condição, porque não há 
livre intercâmbio com pessoas de outros sistemas. Em algumas sociedades

58



repressivas, os cidadãos estão impedidos de expor e compartilhar a sua dor, 
através de ameaças e represálias dirigidas não somente contra esses opositores, 
como também contra as pessoas que se possam identificar com eles.

Escalada militarista e 
as doutrinas de segurança nacional
16. A corrida armamentista e a escalada na capacidade nuclear, o fracasso 
das conversações de paz e o forte militarismo de muitos governos nacionais, 
ameaçam a paz mundial e violam os direitos humanos (como ciaramente se 
demonstrou no documento do Comitê Executivo do Conselho Mundial de 
Igrejas, entitulado "ameaças à paz", fevereiro de 1980). Esta situação cha­
ma as Igrejas a alertarem todos os atingidos para observarem os preparati­
vos para a guerra e as violações dos direitos humanos que são feitas em nome 
da Segurança Nacional, como contra-sinais do Reino de Deus. É tarefa das 
Igrejas exortar a todos os governos a que assegurem, em nome da dignidade 
humana, a liberdade de discordar por motivos de consciência.

Fazemos apelo para que cessem investigação, provas e produção de armas 
nucleares. As Igrejas devem estimular a adoção unilateral dos primeiros passos 
em tal sentido. Propomos também a imediata destruição das armas atômicas 
já existentes. Sugerimos, ainda mais, às Igrejas a apoiarem todos os esforços 
destinados a estabelecer um adiamento no desenvolvimento, uso e exportação 
de força nuclear, até existirem claras possibilidades de adotar garantias inter­
nacionais contra o perigoso uso da energia nuclear e seus direitos. Urge, 
também, a luta contra a exportação e tráfico de armas convencionais que, 
tantas vezes fomentam guerras internas.

Violações grosseiras
dos direitos soberanos de outras nações
17. Em anos recentes, muitos países têm utilizado sua capacidade militar 
para intervir nos assuntos internos de outras nações. Tem-se tirado das nações 
o direito a determinarem seu próprio futuro, infligindo maior sofrimento ao 
povo. O resultado disto, é uma nova escalada crítica nas tensões mundiais. 
Como cristãos individualmente e como Igrejas responsáveis pelo trabalho em 
nossas sociedades, somos chamados a lutar para que nossos governos respei­
tem e sustentem a liberdade dos povos e das nações, evitando a intervenção 
militar ou econômica para impor soberania sobre elas.

Situações onde os direitos humanos são violados 
com base na falsa pretensão de assegurá-los
18. Em muitas situações, Igrejas, assim como pessoas em geral, se defrontam 
com falsas pretensões de garantir os direitos humanos. Grupos de cristãos que 
trabalham a favor dos direitos humanos, da democracia e da liberdade, têm 
sido presos, juntamente com outros com quem trabalham, com base numa 
série de acusações sem sentido.

59



O "Estado de Emergência" faz da violência e do terror o principal sustentá­
culo governamental de muitas Juntas Militares. Movimentos populares são 
eliminados e toda dissidência é silenciada. Revelações de prisões massiças, 
descoberta de cemitérios clandestinos, pobreza e desnutrição, demonstram 
que a adoção do "Estado de Emergência" não é dirigida a proteger os pobres 
nem os fracos.

De maneira semelhante, a opinião política nativa tem sido impiedosamente 
suprimida quando pode ser utilizada na promoção da ideologia estabelecida 
do desenvolvimento autônomo. Há países nos quais as Igrejas, com os demais 
cidadãos, são confrontadas pelo fato de que o governo local se autoproclama 
"pró-cristão" e "democrático", embora mantenha um sistema através do qual 
as pessoas são encarceradas ou até assassinadas, por tentarem organizar-se para 
resolver seus problemas comuns. O recente martírio do Arcebispo Romero, 
entre muitos outros, simboliza o papel do servo sofredor que algumas Igrejas 
deverão assumir nessa luta.

Muitas leis sobre liberdade religiosa têm sido aprovadas na presente geração, 
com o pretexto de que as mesmas garantiriam uma sociedade religiosamente 
pluralista, enquanto que, na realidade, demonstraram ser uma importante 
força de opressão não apenas para as Igrejas, como também para outras 
comunidades religiosas. Às vezes, a liberdade religiosa e política é violada sob 
o pretexto de que um sistema político libertador tem que ser mantido em 
benefício do povo.

Evangelização e missão na luta 
pelos direitos humanos

19. Quando as Igrejas e seus membros são envolvidos nas lutas a favor dos 
direitos humanos, o fazem porque viram em Jesus Cristo, como Senhor do 
Reino de Deus, uma radical contraposição às tentativas de privar homens e 
mulheres de seus direitos. Igrejas e cristãos são chamados a participarem de 
tais lutas, como aqueles que testemunham obedientemente o caráter particu­
lar dos ^pelos do Evangelho ao amor pelo inimigo, ao perdão e à reconcilia­
ção. A evangelização é parte da missão local da Igreja na vida social, política e 
econômica das sociedades humanas. Por isso, a participação nas lutas pelos 
direitos humanos é, em si mesma, um elemento central na missão total da 
Igreja, de proclamar, através da palavra e da ação, o Cristo Crucificado e 
ressuscitado.

Nas lutas pelos valores do Reino, as Igrejas cristãs devem confrontar os 
aspectos malignos das companhias multinacionais que, talvez, sejam hoje as 
mais poderosas agências do Anti-reino de Mammom.

60



As Igrejas, representando o corpo de Cristo nos seus contextos, devem 
também estruturar-se de maneira tal que todos possam ser colaboradores de 
Deus e ter voz no processo de tomada de decisões.

As Igrejas devem, também, expressar-se profeticamente em relação aos direi­
tos humanos; mas devem também estar preparadas para serem um povo ao pé 
da Cruz no seu milênio, testemunhando sofredora e silenciosamente da sua 
esperança.

Nas Igrejas, não são indivíduos os que estão lutando, senão que é Cristo 
trabalhando através deles, e são estes pequenos acontecimentos de nossa vida 
cotidiana os que hão de produzir as mais amplas mudanças em direção ao 
Reino de Deus.

As Igrejas têm que dar destaque a estes pequenos fatos na luta pelos direitos 
humanos, como sinais do Reino, e oferecê-los como uma esperança para o 
mundo.

O Reino de Deus nos contextos do notável ressurgimento 
das religiões institucionais

O panorama multiforme das lutas religiosas

20. No meio das lutas humanas atuais, não é menos importante o que se 
observa no renascimento de religiões tais como o Hinduísmo, o Budismo, o 
Islamismo entre outras. A questão religiosa mexe no mais profundo da 
consciência humana, como também em todas as realidades da vida diária na 
luta dos seres humanos em busca da plenitude. Como um aspecto geral do 
presente reavivamento religioso, notamos a urgência em reafirmar os valores 
tradicionais, a busca de identidade, os esforços por encontrar uma saída para 
a complexidade da vida moderna, e, não poucas vezes, uma procura de novas 
experiências religiosas e um afã missionário em partilhar as próprias convic­
ções.

O caráter de tais lutas em situações específicas varia enormemente. Isto é 
certo, não apenas quanto às diferentes comunidades religiosas, como também 
dentro de uma em particular. Há diferenças entre as áreas geográficas; mas 
também dentro de uma área geográfica particular há atitudes divergentes 
assumidas pelos seguidores da mesma religião.

61



Os elementos positivos e negativos 
das reiigiões e os reavivamentos religiosos

21. À questão de se Deus está presente no renascimento das religiões não se 
pode responder com um simples sim ou não. Nas diversas religiões e nos seus 
reavivamentos há elementos positivos e negativos; e até mesmo tal ambigui­
dade assume caráter diferente de uma situação para outra. Quando uma 
religião, ou o seu reavivamento, destaca a dignidade, os direitos e a justiça 
social, trazendo libertação e paz para todos, então pode-se ver a Deus atuando 
nela. Quando um povo busca a Deus e chega a tocá-lo e a encontrá-lo, de fato 
Deus não está longe de cada um deles (At 17.27). As Igrejas, sem dúvida, não 
devem esquecer que, quando este critério é aplicado à história e à sua vida 
atual, surgem as mesmas ambiguidades.

Uma atitude humilde e aberta 
para com os povos de outros credos

22. A atitude das Igrejas para com os contínuos reavivamentos ou reafir­
mações das religiões institucionais, deverá variar de acordo com a situação 
específica. Em alguns países a situação das Igrejas se tornou extremamente 
difícil, de modo especial quando o reavivamento produziu atritos nas liberda­
des civis, inclusive, em alguns casos, na liberdade de religião. A oração da 
Igreja mundial deve ser de intercessão, a fim de que os cristãos em tais 
situações possam encontrar forças no Espírito Santo e dar testemunho do 
Reino de Deus com humildade e paciência, de maneira que a opressão seja 
enfrentada com amor e assim Deus possa utilizar seus sofrimentos na renova­
ção de sua fé.

Expressamos a nossa solidariedade para com eles, assim como também com 
todos os oprimidos. Em todas as situações de conflitos religiosos, as Igrejas 
são chamadas a ajudarem seus membros individualmente a reexaminarem sua 
lealdade básica e a melhorarem sua compreensão para com o próximo de 
outras confissões. Em todos os casos, as Igrejas devem procurar pontos de 
encontro nos seus contextos para o diálogo e a cooperação com essas pessoas. 
O critério acima mencionado, como também a herança cultural comum e o 
compromisso em prol da unidade nacional e o desenvolvimento, deveriam ser 
os pontos de partida para um mútuo testemunho no diálogo. Isto pressupõe 
uma mentalidade de abertura, respeito e veracidade entre as Igrejas e entre 
seus membros, para com os de outros credos, mas também pressupõe coragem 
para dar conta da esperança que temos em Jesus Cristo como Senhor.

23. Como tem sido assinalado em "Princípios para o Diálogo", recebido pelo 
Comitê Central do Conselho Mundial de Igrejas (Jamaica, 1979), uma aproxi­
mação de diálogo com crentes de outras confissões e convicções, não contra­

62



diz a missão. Nossa missão de testemunhas de Jesus Cristo jamais poderá ser 
recusada. A prociamação do Evangeiho à totaiidade do mundo permanece 
como uma constante obrigação para todos os cristãos, e deve ser cumprida no 
Espirito Santo de Nosso Senhor e não com o espírito agressivo das Cruzadas. 
"Portai-vos com sabedoria para com os que são de fora; aproveitai as oportu­
nidades. A vossa paiavra seja sempre agradávei, temperada com sai para 
saberdes como deveis responder a cada um" (Ci 4.5,6).

O Reino de Deus no contexto de países 
com economias centralmente planificadas

24. A frequente inconsistência das Igrejas, as contradições de sua própria 
vida, o seu constante distanciamento dos pobres, a sua conivência com o 
poder -  todos estes fatores têm minado a credibilidade da fé cristã entre 
muitos daqueles que se comprometeram a lutar por um novo mundo. Isto 
impõe como urgente para as Igrejas equiparem seus membros de maneira tal 
que possam construir uma comunidade melhor, onde homens e mulheres 
vivam juntos em igualdade, justiça e participação dos dons de Deus.

A mensagem do Reino no contexto de países 
com economias centralmente planificadas

25. Os sinais do Reino de Deus necessitam ser discernidos e proclamados 
dentro de cada sociedade. O ensino profético do Antigo Testamento sublinha 
a convicção de que a justiça, a fé e o anseio pelo Reino de Deus, estão 
entretecidos e se condicionam uns aos outros. As visões escatológicas do Novo 
Testamento, a vida e os ensinamentos do próprio Jesus, mostram que o Reino 
de Deus está relacionado com a construção de uma sociedade que busca 
oportunidades iguais para todos. Em países com economias planificadas 
centradamente, a pregação e o testemunho do Reino devem ajudar as pessoas 
a redescobrirem a Jesus como libertador dos seres humanos de todas as forças 
que os oprimem, alienam e ameaçam, tanto nas velhas como nas novas 
estruturas.

A participação na construção e melhoramento
das sociedades com economias centralmente planificadas

26. A nível prático, a fé no testemunho do Reino de Deus, não se esgota em 
particular na construção e melhoramento das sociedades com economia 
planificada centralmente. Certas linhas de ação cristã surgem, não tanto da 
necessidade de estratégias políticas, senão do desejo de sermos obedientes à 
vontade de Deus. Um verdadeiro estilo cristão de vida deve ser redefinido

63



hoje, superando qualquer identificação da fé cristã com qualquer busca 
ideológica de normas morais. A primazia da caridade, da reconciliação, do 
amor ao inimigo, do perdão e da visão escatológica da história, são todos 
aspectos da fé cristã que estão para além de uma participação meramente 
passiva na edificação de uma nova e melhor sociedade.

Luta dentro da luta

27. O fato do testemunhar o Reino de Deus na construção de uma nova 
sociedade, significa envolver-se numa luta dentro das lutas, "porque a nossa 
luta não é contra o sangue e a carne" (Ef6.12). As Igrejas não podem 
desprezar o fato de que, se a mensagem do Reino de Deus gera a fé, provoca 
também oposição, pelo que teriam de enfrentar problemas reais. Elas devem 
estar, porém, cientes do fato de que Deus, através do surgimento de algumas 
formas novas de sociedade, iniciou uma nova página de sua própria história 
para a humanidade. Na presença de algumas destas novas formas de sociedade, 
Deus convoca as Igrejas a uma nova obediência, a um novo louvor, a uma 
nova oração e à renovação de suas próprias formas de serviço a seus semelhan­
tes.

28. A experiência de viver realmente, tanto nas sociedades de economia livre 
ou planificada centradamente, abriu um amplo campo de possibilidades para 
muitos cristãos, individualmente, ou para as Igrejas, como por exemplo: falar 
contra a afirmação do poderio militar nas relações internacionais; apoiar um 
reordenamento abrangente das prioridades econômicas; sustentar a morali­
dade da estrutura social e das relações interpessoais; desafiar os valores do 
consumismo e da auto-indulgência que possam desenvolver-se em qualquer 
sociedade. Na própria fé em Jesus Cristo e no testemunhar avinda do Reino 
de Deus, eles encontram um meio envolvente e libertador para a interpretação 
da contínua luta na sua integridade e totalidade.

O Reino de Deus nas lutas dos países dominados pelo consumismo 
e pelo crescimento de grandes cidades

As Igrejas como parte das sociedades de consumo

29. A sociedade de orientação capitalista cria um constante desafio às Igrejas 
no seu testemunhar do Reino de Deus. Coloca na frente falsas metas de vida, 
explorando a voracidade das pessoas. Os cristãos que vjvem em tais sociedades 
estão tentados a adquirir mais e mais riquezas e a superconsumir. As pessoas 
raramente percebem as forças e os poderes que atuam por trás das técnicas de 
propaganda. Em tais sociedades há muitos -  e alguns são maioria -  que estão 
livres da luta pela sobrevivência.

64



Eles tem fácil acesso a todas as coisas boas e ainda, e até, às iuxuosas. Tais 
pessoas pertencem ao círculo íntimo do sistema. Outras são exploradas, 
privadas das suas necessidades e de seus recursos básicos, e pertencem, 
portanto, ao círculo exterior do mesmo sistema.

Aqueles que se acham livres de necessidades materiais, freqüentemente se 
encontram envolvidos em novas formas de escravidão. A quantidade de coisas 
torna-se mais importante do que a qualidade de vida, e a satisfação pessoal 
substitui a preocupação pelos outros. A procura de uma segurança legítima é 
mal usada, provoca temor e leva à superprodução de armamentos a fim de 
defender o controle dos recursos mundiais.

A intensa concentração de poder econômico atrai as pessoas aos centros 
industrializados, onde se alteram muitos dos modelos tradicionais de vida 
familiar e comunitária. Como o crescimento das grandes cidades não fornece 
benefícios iguais para todos, acentuam-se as diferenças entre ricos e pobres.

O Evangelho como um convite a mudar estilos de vida

30. As Igrejas, como instituições, geralmente refletem os valores da socie­
dade de consumo à qual pertencem. Nesta situação o Reino de Deus se 
converte num desafio à credibilidade das Igrejas O Cristo crucificado e 
resucitado é o Juiz dos estilos de vida superficiais e convida as Igrejas a se 
arrependerem e a uma nova vida. Em muitas situações de hoje, estilos de vida 
revistos serão mais autêntica e menos ambígua maneira de proclamar e viver o 
Evangelho. Isto significará formar e apoiar grupos dentro da Igreja que 
experimentem novas formas de comunidade cristã e de relações familiares; 
ainda mais, significará participar nas mudanças daquelas estruturas que provo­
cam desequilíbrios no mundo de hoje. Tendo em vista que os que se 
consagraram ao Reino de Deus se tornaram minoria dentro da sociedade 
secular e faustosa, esta tarefa pode parecer muito difícil. Sem dúvida, para 
todos aqueles que esperam o Reino de Deus, há um apelo para serem 
fermento na massa, sal da terra e sinal do Reino que vem.

O testemunho do Reino de Deus 
em ação pelas mudanças

31. Quando os cristãos convertem ou mudam os modelos e estruturas de 
vida nas sociedades de consumo, seu testemunho do Reino de Deus pode ser 
levado a sério.

Isto também pode-se aplicar em relação aos missionários que são enviados de 
sociedades desenvolvidas a países em desenvolvimento.

65



As Igrejas são chamadas a conscientizarem seus membros quanto à inter-rela- 
ção do mundo inteiro, a respeito da injustiça, da expioração e da desumaniza- 
ção que provoca a voracidade pelo lucro e pelo consumo, a proporcionarem 
informação e análise sobre as consequências do egoísmo para a própria 
sociedade de consumo e, o que é pior, para com outras sociedades. Um 
testemunho em ação significará comprometer-se nas lutas daqueles que estão 
no círculo exterior: minorias raciais, étnicas e religiosas, mulheres inferioriza­
das, necessitados de asilo político, etc . . .

As Igrejas deverão promover ação e reflexão para utilizarem ao máximo os 
diversos dons que façam possível seu envolvimento nos assuntos da sociedade, 
incluindo um controle mais responsável sobre as concentrações de poder que 
afetam a vida das pessoas, tais como as corporações multinacionais. Especial 
atendimento deve-se dar à defesa de uma informação livre e honesta através 
dos meios massivos de comunicação, os quais, em muitos países, estão cada 
vez mais dominados por pessoas interessadas em distorcerem as notícias para 
consolidarem seu poder. Os cristãos deveriam estar à frente das tentativas de 
criar uma nova ordem econômica, e envolvidos em programas nacionais e 
internacionais por uma sociedade mais justa, participatória e ecologicamente 
viável. Neste contexto, toda a questão ecológica é particularmente relevante.

As Igrejas devem estimular a cooperação com grupos alheios a elas, que 
mostrem sinais do Reino de Deus, agindo a favor dos que estão marginaliza­
dos peja sociedade de consumo. As Igrejas devem animar-se a testemunharem 
o fato de que o declínio que se manifesta na economia das sociedades de 
consumo, não é, necessariamente, algo negativo, senão que pode abrir novos 
caminhos de vida mais conformes com a visão do Reino de Deus.

CONCLUSÕES

32. O trabalho desta Seção II sobre o Reino de Deus e as lutas humanas, 
reitera o que se disse na anterior Conferência de Bangcoque e provoca em nós 
e nas nossas Igrejas uma necessidade ainda mais urgente: Que devemos 
comprometer-nos plenamente com as constantes lutas humanas e devemos 
assumir uma consciência mais clara do fato de que o Evangelho do Reino de 
Deus que vem, está relacionado com as lutas deste mundo.

Também sentimos a necessidade de expressar arrependimento pela nossa inca­
pacidade para sermos mais específicos em casos particulares. Isto reflete, tanto 
a penosa situação na qual tanta gente se encontra, como o que sentimos para 
com aqueles aos quais não temos podido ajudar especificamente por ser peri­
goso para eles. As Igrejas têm a tarefa profética de discernir, nestas lutas e nas 
ambiguidades que apresentam, onde estão atuando as forças do Reino e onde

66



estão sendo estabelecidos os elementos que se opõem a ele. A igreja deve des­
pertar para um novo exercício do seu papel profético e pedir para si os dons 
do Espírito Santo, a fim de criar sinais efetivos do Reino de Deus.

Há necessidade de que as Igrejas mudem as próprias atitudes e estilos de vida, 
deixando-se renovar pelo Evangelho que lhes foi confiado e possam servir à 
humanidade com uma interpretação verdadeira daquilo que está acontecendo 
em meio às muitas lutas, apontando para Jesus Cristo como aquele no qual 
Deus decidiu reunir todas as coisas.

As Igrejas têm uma mensagem que dá sentido às lutas e que possibilita a recon­
ciliação no meio delas. Devem explicar essa mensagem com clareza, visto que 
há muitos que estão desanimados e sofrem o mal nas muitas lutas humanas 
que se estão desenvolvendo nos lugares onde vivem.

67



SEÇÃO Hl

A Igreja e
seu Testemunho do Reino

INTRODUÇÃO

I. Este título é uma afirmação que nos desafia, mas é também maravilhosa 
realidade. Desafia-nos porque nos obriga a examinar nossa experiência pessoal 
de Igreja, e a confessar quão freqüentemente a vida prática de nossa Igreja 
ocultou, em vez de declarar, a soberania de Deus, o Pai, que Jesus Cristo nos 
deu a conhecer. Há, porém, aqui uma realidade. A totalidade da Igreja de 
Deus, em todo tempo e lugar, é um sacramento do Reino que chegou na 
pessoa de Jesus e chegará em plenitude quando ele retornar em glória.

2 A vida e testemunho de nossas Igrejas atuais são muito diversos e não 
somos chamados a julgar seus valores perante Deus. Só podemos olhar alguns 
aspectos dessa vida e desse testemunho a fim de determinarmos como é que a 
Igreja poderia representar mais efetivamente as marcas do Cristo mesmo e ser 
um sinal do Reino.

A proclamação da palavra de Deus é um desses testemunhos, distinto e 
indispensável. A história de Deus em Cristo é o coração de toda evangelização 
e essa história tem que ser contada, já que a vida da Igreja atual jamais revela 
plenamente o amor, a santidade e o poder de Deus em Cristo. Contar essa 
história constitui um mandato ineludível para a Igreja toda. A palavra acom­
panha as obras, enquanto o Reino espalha sua luz, antecipando a sua chegada, 
e homens e mulheres procuram viver nessa luz.

A Igreja é chamada a ser uma comunidade, uma irmandade viva e participató- 
ria. Este sinal do Reino evidencia-se lá onde nossas Igrejas estão verdadeira­
mente abertas aos pobres, aos desprezados, aos oprimidos, àqueles pelos quais 
nossa moderna sociedade bem pouco se preocupa. Assim a Igreja oferece um 
testemunho claro do Senhor, o qual se alegrou na companhia dos pobres e dos 
oprimidos.

68



Há um ministério de cura que muitos de nós temos deixado facilmente de 
lado e que o Espirito nos está ensinando novamente. Esse ministério está 
intimamente ligado à evangelização, tal como Jesus o expressou claramente ao 
comissionar seus discípulos (Lc 9.1-6). Tem muito a ver com a totalidade da 
pessoa, mente e espírito, e deve relacionar-se com o dom que representa a 
saúde oferecida pela moderna ciência médica e pelas habilidades tradicionais 
existentes em muitas partes do mundo.

Visto que a Igreja se encontra num mundo de culturas e nações, o nosso 
testemunho do Reino deve refletir tanto a universalidade do Evangelho 
quanto suas expressões locais. Enquanto os cristãos trabalharem unidos a 
serviço das necessidades dos povos em suas lutas, revelarão o poder unificador 
de Cristo. Enquanto respeitarem a herança de cada pessoa (cultura, língua e 
ideais) testemunharão a preocupação pessoal de Deus.

No centro da vida da Igreja está a Eucaristia, a pública ação de graças pelo 
dom de Deus em Cristo e a participação dos discípulos na vida mesma do seu 
Senhor. É uma antecipação do Reino que proclama a morte do Senhor até 
que ele venha. Celebramos a Eucaristia "enquanto" lembramos os atos de 
Deus na história (anamnesis), experimentando a presença do Senhor resusci- 
tado e antecipando a grande festa final, quando Deus seja tudo em todos.

3. Em todos estes aspectos da vida da Igreja na terra, estamos cientes de 
nossa fraqueza, de nossas divisões, de nossa falta de entrega total e de nossa 
estreita visão daquilo que a Igreja é. Não temos qualquer direito de proprie­
dade sobre o Reino, sejamos parte ou não da Igreja institucional. Portanto, 
oramos "Venha o teu Reino", acreditando que só Deus pode capacitar a 
Igreja, tal qual se encontra na terra, para que reflita a luz e o amor de seu 
governo sobre todo o universo criado.

A PROCLAMAÇÃO DA PALAVRA DE DEUS

4. A proclamação das Boas-novas é o anúncio de que o Reino de Deus está 
perto, um repto ao arrependimento e é um convite a crer. Assim é que Jesus, 
ao proclamar que o Reino de Deus está perto, convoca ao arrependimento e à 
fé no Evangelho (Mc 1.15). Chegou o tempo, no qual a antiga esperança desse 
Reino, anunciada pelo profeta Isaías, se cumpriu. Jesus é enviado a proclamar 
as Boas-novas aos pobres, libertar os cativos, dar vista aos cegos, pôr em 
liberdade os oprimidos e anunciar o ano aceitável do Senhor (Lc 4.18,19), tal 
como Isaías tinha expressado na sua visão.

Através de Jesus, e em seu nome, os poderes desse Reino trazem libertação e 
plenitude, como também a dignidade e vida a todos aqueles que têm sede de 
justiça, e aos que combatem o consumismo, a cobiça, o egoísmo e a morte.

69



0  Reino de Deus simplifica-se quando o Espírito Santo nos revela Jesus 
Cristo. A palavra se tem feito carne nele e nos seus seguidores, que proclamam 
em palavras e maneiras sempre novas, as glórias do seu Salvador. Paulo o 
afirma com plenitude e intensidade singulares: "E assim, se alguém está em 
Cristo, é nova criatura; as coisas antigas já passaram; eis que se fizeram novas. 
Ora, tudo provém de Deus que nos reconciliou consigo mesmo por meio de 
Cristo e nos deu o ministério da reconciliação (2Co 5.17,18). É o Reino de 
Deus, que proclamamos até que ele venha, contando a história de Jesus, 
Mestre e Salvador, crucificado e ressurreto, verdadeiro homem e verdadeiro 
Deus, Salvador e Senhor.

5. Há falsas proclamações e falsos evangelhos que utilizam a linguagem da 
Bíblia para aproximarem as pessoas, não de Deus, tal como se revela em Jesus, 
mas de um deus, produto da imaginação humana. Parte do ensino da Igreja 
deve-se orientar para ajudar as pessoas a discernirem, por si próprias, esta 
diferença.

6. A proclamação é responsabilidade da Igreja toda e de cada um dos seus 
membros, embora o Espírito dote alguns deles de dons especiais para serem 
evangelistas e é possível encontrarmos uma grande diversidade de testemu­
nhos nesse sentido. Tanto a Igreja como aqueles que receberam o dom de 
serem evangelistas, são parte da mensagem que proclamam. A credibilidade da 
proclamação da Palavra de Deus, descansa na autenticidade do testemunho 
total da Igreja.

Uma proclamação autêntica, será a oferta espontânea de uma Igreja que:

a) é verdadeiramente uma comunidade de adoração;
b) é capaz de dar as Boas-vindas àqueles que dela se aproximem;
c) através dos seus membros, promove seu serviço tanto na Igreja como na 
Sociedade; e
d) está disposta a mover-se como peregrina.

Uma tal Igreja não defenderá privilégios de um grupo de élite, senão que 
afirmará os direitos que Deus concedeu a todos.

É o Senhor, sem dúvida, quem escolhe suas testemunhas, particularmente 
aquelas que proclamam as Boas-novas a partir de um contexto — os pobres, os 
que sofrem e os oprimidos -  e os fortalece com o poder do verbo encarnado.

7. A proclamação das Boas-novas é uma necessidade permanente, e todas as 
pessoas, sejam crentes ou não, são desafiadas a escutarem e responderem, pois 
a conversão jamais está acabada. Nós reconhecemos e aceitamos com alegria 
a nossa obrigação especial para com aqueles que nunca escutaram as Boas- 
novas do Reino. Novas fronteiras estão sendo descobertas continuamente .

70



Jesus, nosso Senhor, está sempre à nossa frente, convidando-nos a segui-lo, 
muitas vezes, de maneiras inesperadas. A comunidade cristã é uma comuni­
dade em marcha, que faz a sua proclamação, tanto a si própria como aos que 
estão para aiém da comunidade, enquanto manifesta suas outras marcas "no 
caminho". Neste peregrinar, a proclamação está sempre ligada a uma situação 
e momento específicos na história. A proclamação nunca é a-histórica ou 
geral. São as Boas-novas de Deus em contraposição às más-novas dessa 
situação específica. Por tanto, proclamamos os atuais esforços que acontecem 
dentro da Igreja por fazerem presente o Evangelho no contexto de cada cultura.

8. Uma área de preocupação é a antiga opressão que sofrem as mulheres na 
Igreja e na sociedade, fato pelo qual olhamos com gratidão e expectativas o 
trabalho daquelas mulheres que estão tentando proclamar um Evangelho de 
libertação, tanto para elas como para os homens.

9. A proclamação demanda comunicação através de ação e palavra, ensinan­
do, aprendendo e servindo. Temos refletido sobre a teoria da comunicação, 
tal qual é aplicada a indivíduos e a grupos aos que escutam e falam. Isto 
constitui um campo considerável de estudo, fato pelo qual valorizamos o 
trabalho daqueles que possuem conhecimentos técnicos e teológicos com os 
quais ajudam a Igreja a interpretar como é que escuta e responde às pessoas.

Temos considerado a proclamação do Evangelho através dos meios de comu­
nicação de massa e sentimo-nos gratos por termos sido desafiados, não apenas 
a utilizar esse recurso para a proclamação da Palavra, como também a 
relacioná-la com esses mesmos meios, enfrentando os poderes em nome de 
Jesus Cristo. Isto será parte de uma compreensão teológica da comunicação.

10. A proclamação espera pela conversão. A conversão, resultante da ação 
do Espírito Santo, poderá ser individual, espiritual ou emocional — e estes 
três elementos possuem vital importância — mas está muito mais vinculada a 
ele. Significa converter-se de para converter-se a. Isto implica sempre numa 
transferência de lealdade e significa converter-se num cidadão do Reino de 
Deus. Conversão significa deixar para trás nossa segurança (Mt 16.24) e 
arriscar-nos a uma vida de fé. Isto nos leva a experimentarmos uma espécie de 
solidão terrestre (Mt 8.20), dado que a Igreja é, somente, uma residência 
passageira (paroikia). A conversão implica uma nova relação tanto com Deus 
como com os outros e significa passar a fazer parte da comunidade de crentes. 
Ela é individual e societária, vertical e horizontal, ela é fé e obras 
(Tg 2.19,20). Tem a ver com essas coisas que, talvez não sejam más em si 
próprias, mas às quais estamos muito apegados, e se colocam no meio do 
caminho da nossa relação com Deus e com nosso próximo (Gn 22; Fp 3.2-8; 
Lc 1822;3.13). É um processo que não termina.

71



Ninguém pode conhecer o Reino de Deus manifestado em Jesus e aceitar essa 
autoridade, senão peio Espírito. Isto significa uma experiência tão decisiva e 
de tão iongo aicance, que Jesus a qualificou como "um novo nascimento" 
(Jo 3.3-8), e Pauio, como "vestir-se do novo homem, criado segundo Deus" 
(Ef4.24).

EM BUSCA DE UMA COMUNIDADE VIVA A NIVEL LOCAL,
OU VIVENDO O FUTURO AGORA

11. A Igreja deve buscar uma comunidade autêntica em Cristo a nível local. 
Este anseio irá além da comunidade da Igreja local, porque o Reino é um 
conceito mais amplo do que a Igreja. O Reino é visto como uma realidade 
exclusiva e aberta, que se estende até incluir pessoas, prescindindo de sexo, 
raça, idade e cor, manifestando-se na vigência de relações e ambientes afetivos, 
nos quais os povos são reconciliados e libertados para se converterem naquilo 
que Deus quer que sejam. Isto não significa autoconservação, mas autonega- 
ção. O Reino se expressa na disposição de aceitar o sofrimento e o sacrifício 
em favor dos outros, como também na disposição para reagir e responder às 
necessidades e idéias fora da nossa comunidade, entrando assim em diálogo e 
serviço. No Reino há amor, abertura e respeito pelos outros. As preocupações, 
as convicções, as aspirações e necessidades dos grupos ou dos indivíduos, são 
recebidas compreensivamente. O Reino se anima, e estimula o desenvolvi­
mento da identidade única dos indivíduos e dos grupos dentro da comuni­
dade humana total.

12. Como cristãos, reconhecemos as divergências existentes entre a realidade 
do Reino de Deus e a atual condição das nossas empíricas congregações locais. 
E por isso que alguns de nós encontramos caminhos diversos para levar a 
fraternidade da Igreja a algo mais parecido com a fraternidade do Reino que 
Cristo proclamou. A Igreja institucional não deve ser repudiada, pois é uma 
das formas através das quais a renovação pode acontecer. Sob a influência de 
uma renovação litúrgica e sacramental, movimentos carismáticos e retiros 
paroquiais de fim-de-semana, há congregações locais que estão tentando 
buscar a plenitude da fraternidade cristã. As comunidades domésticas e os 
pequenos grupos de estudo, fornecem grandes oportunidades para uma rela­
ção interpessoal mais honesta e cuidadosa do que as que se conseguem em 
grupos mais numerosos. Esses pequenos grupos, muitas vezes, se tornam 
ecumênicos.

Uma forma particularmente vital de vida congregacional é conhecida pelo 
nome de "Comunidades de Base". Ditas comunidades, que surgem entre os 
pobres e os deserdados, comprometendo-se com suas lutas por sua libertação, 
expressam a preocupação comum em atingir uma nova identidade e digni­
dade. Esses grupos constituem uma bênção de Deus e oferecem renovação à 
Igreja, chamando-a a uma nova presença entre os pobres e deserdados.

72



Há outras experiências que surgem como alternativas para a vida paroquiai, e 
que enfocam aspectos particulares das exigências do Evangeiho, i.e.: busca de 
um estiio de vida mais simples, preocupação peia conservação, ou como 
protesto poiítico. As comunidades monásticas, após um período traumático 
de revalorização, estão emergindo no mundo atuai com renovada confiança na 
sua vocação.

Surgidos das necessidades da comunidade cristã, centros de estudo e pesquisa, 
movimentos de jovens e organizações femininas diversas, têm tentado com­
prometer seus membros com a vida da comunidade, interessando-se por suas 
preocupações e desafiando a igreja a tomar conhecimento delas.

O ministério ordenado deve aprender a olhar-se a si próprio, não apenas como 
dirigente do cuito congregacionai, mas também como animador e coordena­
dor de grupos pequenos que possam existir em sua área, unindo-se uns aos 
outros e com o resto da igreja num testemunho único.

13. Descobrimos que nos devemos perguntar quando poderemos viver o 
Reino e como o estamos vivendo agora. Sobre isso fazemos três observações, a 
saber:

a) nós estamos vivendo parcialmente o Reino;
b) existem reais limitações em nossa vida; e
c) temos esperanças em nossa vida que ainda não se realizaram.

A existência da Igreja quando é fiel a seu testemunho, representa uma 
realidade positiva. A Igreja é o corpo de Cristo, e a vida de testemunho dos 
fiéis fala da realidade do Senhor que sofre e que ressuscitou. A totalidade da 
vida da Igreja está dirigida para esse testemunho sacramental: na oração, na 
proclamação, no serviço e na liturgia. Tal testemunho adquire ênfase e 
importância diferentes, dependendo do contexto no qual vive a comunidade 
cristã. Ao viver esta antecipação do Reino, a Igreja se vê impelida a enfrentar 
os valores, estruturas, ideologias e práticas da sociedade da qual faz parte.

14. A comunidade local, normalmente inclui crianças. Jesus nos ensina quão 
importantes elas são como sinais do seu amor para conosco. Portanto, espera­
mos que nossas Igrejas, não somente continuem na sua tarefa de lhes oferecer 
atenção e ensino afetuosos, como também pesquisem as maneiras corretas 
através das quais as crianças possam participar na Eucaristia, no culto e na 
oração.

15. A Igreja, constantemente, anula seu próprio testemunho, tanto com sua 
ação como com sua palavra. As vezes, é um corpo excludente que rejeita 
pessoas por sua raça, sexo, classe, ou por serem humildes; como também, por 
sua ênfase na pregação oral, exclui aqueles que captam a mensagem primor-

73



dialmente através de imagens. Exclui as mulheres pelo uso de uma linguagem 
machista recusando-lhes plena participação, particularmente nas lideranças. A 
exclusão de certas classes é muito evidente na vida das Igrejas de classe média 
branca, no Ocidente, e naquelas que possuem o mesmo estilo em outros 
países, as quais muitas vezes ignoram a maneira pela qual outras classes são 
excluídas do corpo. Pessoas de outras classes acham-se impossibilitadas de 
participarem e serem ouvidas numa tal Igreja. As discriminações raciais podem 
ser diretas ou indiretas. Neste último caso, geralmente, surgem da mesma 
maneira que as distinções de ciasse ou culturais. Igualmente, a natureza oral 
da Igreja exclui um grande número de pessoas que possuem outras formas de 
expressão que lhes são mais úteis. Estas são apenas algumas das muitas formas 
de discriminação que a Igreja, consciente ou inconscientemente, pratica.

16. É na vitória de Cristo que temos esperança. Nisto reconhecemos a nossa 
responsabilidade. A Igreja se converterá num corpo verdadeiramente aberto às 
pessoas, quando as estruturas e a linguagem que afastam as pessoas, forem 
removidas.

Uma ênfase nas relações humanas dentro da comunidade que cura e se 
preocupa, comunicará o Reino do qual ela é testemunha. Quando as comuni­
dades locais têm a coragem de se examinarem e de se desafiarem a si mesmas, 
como também às comunidades nas quais vivem, o seu testemunho começa a 
tornar-se uma realidade. Vêem-se nela as esperanças e aspirações das pessoas 
da comunidade que está em volta, evidenciadas na vida e no testemunho do 
Reino, e, assim a Igreja a nível local, manifesta o mesmo quando seus mem­
bros refletem a sua experiência nessa comunidade.

As Boas-novas, o Evangelho de Jesus Cristo, revelam-se no testemunho pelo 
qual vivemos. Além disso, é a maneira pela qual descobrimos quão perto 
estamos da vontade de Deus nas nossas tentativas de dar vida ao Evangelho na 
comunidade local.

A COMUNIDADE QUE CURA

17. Nosso Senhor curou os doentes como demonstração de que o Reino de 
Deus tinha chegado, e ordenou a seus discípulos fazerem o mesmo (Lc 9.1-6). 
Trata-se da cura da pessoa toda — perdão para os culpados, saúde para os 
doentes, esperança para os desesperados, restabelecimento de relações para os 
excluídos — o que é sinal da chegada do Reino. A doença tem muitas causas: 
opressão dos sistemas políticos e econômicos que abusam do seu poder e 
produzem insegurança, ansiedade, medo e desespero; guerra e deslocamento 
de refugiados; cataclismas naturais; fome e desnutrição; problemas matrimo­
niais e de família; excessos com o corpo e o sexo; distanciamento entre sexo,

74



gerações, raças, classes e culturas; desemprego; concorrência; divisão da huma­
nidade em ricos e pobres. A base de muitas destas causas reside no afastamen­
to de Deus.

18. As Igrejas, em sua resposta, devem-se comprometer fraternalmente com 
todos aqueles que lutam por livrar o mundo dessas causas básicas. Em sua 
tarefa de salvar, devem dar prioridade aos pobres, aos anciãos, aos refugiados 
e aos doentes crônicos que estão praticamente afastados de cuidados médicos. 
Não se diga que apenas os países pobres carecem de serviços médicos elemen­
tares. Trata-se também do fato de que a concentração profissional de resulta­
dos espetaculares, tratamentos caríssimos especializados e grandes hospitais 
desviam a atenção do cuidado básico da saúde que se deve dispensar a todas as 
pessoas. As Igrejas, portanto, devem:

a) animar e apoiar uma medicina preventiva comunitária, pequenos hospitais 
nos lugares mais necessitados e atenção médica para com os mais pobres;
b) tentar comprometer médicos, enfermeiros, pacientes e familiares destes, 
para descobrirem como deve ser respeitada a dignidade de cada pessoa, em 
vista dos muitos problemas éticos que apresenta a medicina moderna;
c) estabelecer sistemas de atendimento ao estilo "Hopice Care Movement" 
(movimento de casas de saúde) a Hm de compensar o sistema de atendimento 
ao qual nos temos acostumado;
d) estimular os cristãos a verem o serviço ao povo como parte essencial e 
animadora do testemunho cristão na sociedade; e
e) afirmar que a morte é parte normal da experiência humana, na qual a 
dignidade da pessoa deve ser respeitada e a esperança da ressurreição cele­
brada pela comunidade cristã.

19. A congregação local deve ser uma comunidade de saúde. O Espírito 
Santo utiliza o serviço amoroso como uma clara acolhida, utilizada pela con­
gregação com esse intuito. Ouvindo-nos mutuamente e carregando as cargas 
uns dos outros, os aflitos recebem esperança e os doentes, recuperação. 
Aqueles cujos anseios têm sido aniquilados, recebem nova coragem através do 
grupo que os apóia. A vida sacramental e de oração representa uma força 
poderosa para o restabelecimento dos doentes — especialmente as orações 
intercessórias, a proclamação do perdão (absolvição), a imposição de mãos e a 
unção com óleos (Tg 5.14), como também a participação na Eucaristia.

20. Atualmente, pratica-se uma grande variedade de métodos de cura. O 
impróprio e o inviável do sistema ocidental no atendimento sanitário, tem 
reavivado o interesse pela medicina oriental e por outros métodos tradicionais 
de cura. Há também dois métodos especiflcamente cristãos, a seguir: o 
primeiro é o Enfoque Espiritual (Holistic) que é uma combinação de psico- 
terapia, medicina, assessoramento, fisioterapia, com a palavra, a oração e o 
apoio grupai. Recomendamos esta ajuda espiritual como condizente com a

75



preocupação de Jesus pela totalidade da pessoa humana. O segundo método 
consiste no renovado interesse peios dons carismáticos de saúde, através dos 
quais muitas pessoas no mundo inteiro, têm sido curadas de doenças físicas e 
psicossomáticas, e experimentado um reavivamento espiritual. Em alguns 
casos, as práticas carismáticas cumprem um papel muito importante nos 
centros espirituais (Holistic). Dado que entre algumas pessoas existe ceticismo 
e incerteza com referência a certas práticas de saúde, apelamos aos cristãos a 
estarem mais abertos ao diálogo quanto a este tema, evitando assim, divisões 
desnecessárias; mas recomendamos também a realização de uma discussão 
séria sobre tudo aquilo que constitui uma cura autêntica. Solicita-se do Con­
selho Mundial de Igrejas que ofereça sua ajuda nesse sentido.

O TESTEMUNHO COMUM DO REINO DE DEUS 

Testemunho comum e identidade cultural

21. Na sua missão em qualquer cultura, a Igreja está chamada a testificar do 
Cristo encarnado na vida familiar, nas celebrações comuns, na arte e nas suas 
lutas.

Afirmamos a necessidade e a possibilidade de um testemunho comum entre os 
povos e os grupos não suficientemente relacionados com o Evangelho, tanto 
nos agrupamentos culturais onde nunca foi proclamado como também naque­
las sociedades onde já muitos não acreditam nele. Necessitamos cooperar para 
o descobrimento do lugar onde esses povos e grupos se encontram e na 
maneira de atingi-los. Que preparo e que iniciativas poderão encarnar-se de 
maneira una na proclamação do Reino? Necessitamos pesquisar as maneiras 
de coordenar esforços para podermos testemunhar entre esses diferentes 
agrupamentos culturais, evitando a concorrência e o proselitismo. Expressa­
mos o nosso apoio a todos aqueles que estão trabalhando para conseguir que 
o Evangelho se consubstancie nas diferentes culturas.

22. Afirmamos a necessidade e a possibilidade de um testemunho comum 
entre povos de outras religiões e de outras ideologias, especialmente nas 
sociedades onde tais ideologias constituem maioria, ou dispõem do poder do 
Estado. Dentro desse contexto, temos refletido sobre o papel do martírio e o 
significado especial de um testemunho comum em situações de perseguição 
real sobre uma ou todas as Igrejas cristãs. Mesmo Igrejas que não estejam em 
plena unidade, devem lutar juntas para reunir esforços na consecução de 
maior liberdade para o testemunho de todas. Nenhuma comunidade religiosa 
deve solicitar privilégios que não esteja disposta a repartir com outros. Um 
testemunho comum pode ser o antídoto crucial ao intento de colocar comu­
nidades e denominações contra as outras, a fim de isolá-las e privá-las da 
participação na vida política. O diálogo com pessoas de outras crenças pode

76



mostrar-nos como podemos atender às necessidades comuns da humanidade. 
Ser-nos-á possível, também, descobrir que Deus tem para nós suficiente 
inspiração na experiência de outras reiigiões.

23. Afirmamos que um testemunho comum é especiaimente reievante nas 
sociedades pluraiistas. As igrejas podem contribuir melhor, através do esforço 
comum para promoverem a explicitação dos valores cristãos nos assuntos 
públicos e nos estilos de vida. Nas sociedades onde a fé cristã ou uma Igreja 
estejam mais estreitamente associadas com a identidade nacional, o testemu­
nho comum oferece uma oportunidade de fortalecer a função critica da fé 
cristã na transformação da cultura. Testemunho comum significa respeito 
pelas variadas heranças culturais e ainda evita as mais sutis e ocultas formas de 
invasão cultural. As igrejas utilizam a linguagem de uma cultura para criar 
expressões genuínas e vernáculas de fé.

24. Este testemunho comum da igreja no mundo nós o celebramos por meio 
da dança, das canções e compartilhando nossos alimentos uns com os outros.

Nas celebrações testemunhamos o poder do Evangelho para livrar-nos. Somen­
te poderemos celebrar honestamente, quando as Igrejas percebam o prejuízo 
que causaram a seu testemunho comum com o escândalo de sua vida confor­
tável e dividida; acreditamos que — a menos que a peregrinação pela estrada 
nos conduza a uma visível unidade no Deus que pregamos e adoramos, no 
Cristo que foi crucificado por nós, no Espírito Santo que nos renova e ho 
Reino que vem — a missão que nos foi confiada neste mundo estará sempre 
sendo questionada.

O testemunho comum no contexto sócio-político

25. a) O testemunho comum se produz dentro do contexto de uma si­
tuação sócio-política determinada, tanto a nível local como global. A confia­
bilidade das Igrejas depende, em grande parte, da integridade de suas opções 
morais e de seus fins políticos na sociedade.

b) Não é preocupação da Igreja assumir os poderes do Estado, porém, as 
Igrejas, cooperativamente e através de seus membros, devem-se envolver no 
testemunho comum e na ação no plano político, embora reconhecendo as 
ambiguidades e a diversidade dos pontos de vista e das soluções que possam 
ser propostas.

c) Certas situações e opções sociais e políticas impedem os cristãos de 
testemunharem juntos. Isto pode acontecer em assuntos que afetem claramen­
te princípios fundamentais; em tais casos, o dever de testificar conduz a uma 
ruptura. Se o membro de uma Igreja ou de uma comunidade eclesiástica

77



adota ou aceita uma ideologia que despreze pessoas, seja na teoria, seja na 
prática, sua posição significará um ato de desprezo do amor de Deus e, em 
consequência, isso deverá ser publicamente condenado pelos outros cristãos. 
Em tais casos, a solidariedade só se poderá expressar através da oração e do 
arrependimento, tendo em mente que os inimigos e opressores são, apesar de 
tudo, semelhantes, e que nisso há um elemento de tragédia, vergonha e dor 
pela ruptura da comunicação e pelo, às vezes inevitável, apelo à violência.

Testemunho comum e diversidade confessional

26. a) Todos participamos num compromisso básico de fé, que é a essência 
e a fonte do nosso testemunho comum do Reino.

b) 0  testemunho comum é obscurecido, apagado ou deturpado quando:
* a ajuda intereclesiástica em forma humana, financeira ou de qualquer 
outra espécie conduz à insensibilidade cultural, à dependência da Igreja e a 
um estilo de vida impróprio, o que deturpa o Evangelho, sonega a cultura e 
engana o povo;
* a ajuda intereclesiástica fomenta as divisões da Igreja, quando cooperantes, 
agências e grupos trabalham separadamente e, ainda mais, são concorrentes na 
missão e no desenvolvimento; e
* a ajuda intereclesiástica não leva em conta as Igrejas locais existentes, nem 
sua identidade nem a sua missão dentro de seus próprios contextos.

c) Caso se queira e se deva lutar para superar os esforços que tentam quebrar 
o testemunho comum, deve-se:
* dar a conhecer localmente, num estilo ecumênico, os recursos partilháveis 
dos quais se dispõe;
* reconhecer os Conselhos de igrejas nacionais e locais como lugares de 
possibilidades de se partilhar, tanto a força como a fraqueza de todos os 
membros, não procurando reter os elementos melhores para os propósitos de 
alguns deles;
* fazer com que as traduções e a distribuição da Bíblia se façam coopera­
tivamente;
* desenvolver programas de capacitação teológica de maneira ecumênica 
para clérigos e leigos quando, onde e na extensão que seja viável;
* fortalecer a cooperação entre o ministério pastoral e diacional como forrqa 
prática de reconhecimento de um ministério e de um testemunho comum, 
apesar dos obstáculos que ainda permanecem com relação ao reconhecimento 
mútuo da ordenação, e como um enfoque apropriado para superá-los;
* fomentar um atendimento pastoral comum aos matrimônios mistos, 
cooperar na utilização dos meios massivos de comunicação, imprensa e outras 
publicações, e em iniciativas comuns no campo da vida espiritual;

78



* determinar estilos de vida para as Igrejas e para os cristãos, de acordo com 
o contexto local e com referência ao que é preferencial e ao que é secundário 
na sociedade; e
* respeitar a organização e o culto das outras Igrejas, desfazendo assim, uma 
atitude concorrente e proselitista entre umas e outras.

27. Para oferecermos um pleno testemunho comum em todo lugar, devemos 
fixar nossa atenção em três níveis particularmente sensíveis:

a) o nível local e nacional, onde as Igrejas devem buscar e fomentar a 
unidade no e pelo testemunho comum;
b) o nível internacional, no qual as relações entre as Igrejas devem ser mais 
cuidadosamente testadas, a fim de obter uma proveitosa e responsável partilha 
daqueles recursos que destaquem, sem prejudicar, o testemunho comum. 
Recomendamos as enormes possibilidades das visitas de equipes ecumênicas;
c) b nível interconfessional, no qual está tendo lugar um promissor diálogo 
ecumênico.

Reconhecemos que estão surgindo novas linhas de desunião que oferecem 
novas áreas onde se podem construir pontes de entendimento, o que abre 
setores novos nos quais será necessário desenvolver o testemunho comum.

A EUCARISTIA COMO TESTEMUNHO DO REINO DE DEUS 
E COMO EXPERIÊNCIA DE SEU REINADO

Palavra e sacramento

28. Ao falarmos do culto e de nossa compreensão daquilo que é central nele, 
temos percebido as diferentes ênfases persistentes; mas acreditamos que há 
um crescente consenso ecumênico nesse sentido. Valorizamos os documentos 
de Fé e Ordem sobre Batismo, Eucaristia e Ministério, os quais nos ajudam a 
ver a nossa crescente unidade. Devemos valorizar a qualidade sacramental que 
possui a palavra falada, já que, na pregação pedimos ao Espírito que tome 
nossas pobres palavras e nossos pensamentos e os faça eficientes, amorosos e 
capazes de tocar no coração dos nossos ouvintes. Devemos procurar receber a 
Eucaristia como a Palavra de Deus, que nos fala diariamente em forma 
renovada, de sacrifício e de vitória. Acreditamos que, se as nossas Igrejas 
mantêm unidos estes dois aspectos do partilhar cristão, poderemos evitar 
tanto o excessivo intelectualismo de uma certa pregação tradicional, como o 
excessivo ritualismo de alguns que se concentraram inteiramente na Euca­
ristia.

79



A unidade com Cristo em sua missão

29. 0  partilhar do pão e do vinho é o símbolo que Jesus deu aos seus 
discípulos para demonstrar-lhes que estavam incluídos em sua própria voca­
ção de ser o Filho do Homem.

Eles estavam ansiosos de participar dos direitos do almejado Reino; mas não 
podiam aceitar o caminho do sofrimento que Jesus sabia que teria de ser seu 
batismo e seu cálice. Foi assim que Jesus caminhou sozinho para a cruz. 
Entretanto, na mesma noite da traição, quando a agonia e a angústia manifes­
taram seu poder, ele ofereceu esse alimento para que os seus discípulos se 
reconhecessem unidos a ele. Agora estamos num mundo onde a agonia se 
multiplica e onde não há caminhos fáceis para a paz.

Nesta noite de traição, Jesus nos convida a repartir pão e vinho a fim de que 
sejamos um com ele no amor sacramental. "A koinonia da Igreja nada menos 
é que a mais literal participação no sofrimento e ressurreição de Cristo para 
prover o que deve ser suportado a fim de abrir o Reino para que outros 
entrem nele" (J.B. Taylor). O ser incorporado a Cristo através da obra do 
Espírito Santo é a maior bênção que o Reino oferece e o único lugar da nossa 
atividade missionária no mundo (2 Co 1.7; 1 Pe 4.13; Cl 1.24; G13.27,28).

A unidade do povo de Deus e
o crescimento da missão de Cristo '

30. a) A comunhão de Deus em Cristo e a comunidade entre o povo de 
Deus, são dois aspectos de um mesmo sacramento. Porém, frequentemente, o 
crente que participa da Eucaristia o faz como um indivíduo isolado, embora 
cercado de outras pessoas. A congregação não se converte, automaticamente, 
numa unidade. Pode ser um agrupamento de pessoas isoladas, cada uma 
concentrada na sua vida interior e à espera de uma palavra pessoal do Senhor. 
Isto é particularmente perigoso nas grandes congregações. Conduz a um 
enfraquecimento do nosso testemunho, porque perdemos todo sentido de 
ação corporativa no mundo, em favor de uma ação privada individual. 
Portanto, confiamos em que as Igrejas examinarão regularmente a natureza de 
sua vida comunitária;

b) Temos percebido que, com muita freqüência, surge uma distinção, ou 
ainda, uma separação, entre cristãos que são socialmente ativos em nome de 
Cristo e aqueles que se oferecem a si próprios em oração, em estudo e na 
liturgia. Ambas as formas de oferta pessoal são enfraquecidas e distorcidas por 
tal separação. A ação social pode-se converter num impaciente ativismo, 
apoiado apenas por vagos ideais. O culto pode-se converter numa atitude 
indulgente e pessoal, sem qualquer preocupação pelos outros. Acreditamos

80



que ambos os aspectos do discipulado podem permanecer unidos na vida 
cristã. O verdadeiro ritmo do compromisso cristão, está determinado peia 
atitude de: reunir-se e dispersar-se; dar e receber; iouvar e trabaihar; orar e 
lutar;

c) Vivemos num mundo de divisões e por isso nos temos acostumado 
faciimente com as divisões existentes dentro da Igreja. O fato de que a mesa 
do Senhor tem sido dividida, permanece como um grande escândaio. Há 
muitas fontes históricas que provocam tai desunião. Ainda hoje se mantém 
um processo que enfrenta grandes dificuldades e que procura trazer todos os 
cristãos à fraternidade de uma só mesa, onde seja possível comermos do 
mesmo pão e bebermos do mesmo cálice. Esta é uma fraqueza que afeta nosso 
testemunho missionário e suas raízes estão, certamente, na nossa desobediên­
cia. Se Cristo convida o seu povo para a sua festa, como é que nós podemos 
falhar na celebração de uma comunhão plena com todos aqueles que o amam 
e lhe pertencem para sempre? Insistimos junto às nossas Igrejas pelo prosse­
guimento da procura dessa unidade que revelerá o Senhorio de Cristo.

A Eucaristia / Pão peregrino

31. a) Há momentos e lugares nos quais o simples fato de nos reunirmos 
para celebrar a Eucaristia, pode significar um testemunho público. Em certas 
regiões, os cristãos podem ser desestimulados a, ou punidos por participarem 
de tal celebração. Temos sabido de muitos que se reúnem às custas de grandes 
riscos, e essa coragem revela àqueles que os rodeiam, quão precioso é esse 
sacramento. Noutras situações, a Eucaristia pode ser celebrada ao ar livre 
como um testemunho para ser assistido. Uma celebração tão rica pode 
oferecer novas esperanças a uma sociedade cínica e secularista. À mesa do 
Senhor se manifesta uma visão de Deus que atrai o coração humano para ele;

b) A experiência da Eucaristia, porém, acontece, primordialmente, dentro da 
comunidade Igreja. Dá vida aos cristãos para que possam ser formados à 
imagem de Cristo e assim se converterem em testemunhas efetivas dele. Na 
celebração da Páscoa, como por exemplo, nas Igrejas Ortodoxas, quando a luz 
de velas se espalha dos celebrantes para os congregados, e por meio destes a 
cada lar, o significado ritualístico se manifesta de maneira muito livre.

c) A fim de que tal processo se possa ativar, devemos procurar que a liturgia 
ajude a Eucaristia a falar de nossa condição. Cada ministério cristão e cada 
congregação devem buscar essa compreensão, e, para isso, somente podemos 
oferecer algumas indicações, a saber:
Onde um povo é duramente oprimido, a Eucaristia fala do êxodo e da 
libertação da escravidão.
Onde os cristãos são rejeitados ou presos por causa de sua fé, o pão e o vinho 
se transformam na vida do Senhor, o qual foi rejeitado pelos homens, mas se

81



transformou na "principal pedra angular".
Onde a Igreja vê diminuído o número de seus membros e seus orçamentos 
reduzidos, a Eucaristia afirma que não há limites para o dom de Deus, nem 
fim para a esperança nele.
Onde a discriminação em termos de raça, sexo ou classes constitui um perigo 
para a comunidade, a Eucaristia permite às pessoas de todos os grupos 
comerem a mesma e única comida e se fazerem um só povo.
Onde o povo desfruta de bem-estar e de uma vida fácil, a Eucaristia diz: Assim 
como Cristo compartilhou sua vida, partilha o que tens com aqueles que 
padecem fome.
Onde uma congregação está isolada pela política, pela guerra ou pela geogra­
fia, a Eucaristia nos une com todo o povo de Deus, em todo tempo e lugar. 
Onde um irmão ou uma irmã está perto da morte, a Eucaristia constitui a 
porta que leva ao Reino de Nosso Pai Amado.
De todas estas maneiras alimenta Deus a seu povo, quando este celebra o 
Mistério da Eucaristia e assim confessa, através de atos e palavras, que Jesus é 
o Senhor, para a glória de Deus, o Pai.

CONCLUSÃO

32. Tendo examinado estas formas, nas quais a igreja testemunha do Reino, 
sentimo-nos levados a perguntar: Que significa isto para a congregação na qual 
adoraremos no próximo domingo, tendo em mente o contexto global de 
nossa obediência cristã local? Cada um de nós deve fazer uma interpretação 
pessoal dc seu próprio contexto. Mas, como resumo, vemos que cada um dos 
cinco itens que seguem apresenta um desafio premente para cada congre­
gação.

a) Conhecemos a Jesus Cristo de maneira tal que podemos falar convincente­
mente dele?
b) Está a nossa congregação atingindo e oferecendo real acolhida a todos 
aqueles que passam necessidades e a todos aqueles que procuram algo?
c) Estamos expressando o ministério da saúde do Espírito aos de coração 
quebrantado, às mentes conturbadas e aos corpos doentes?
d) Estamos compartilhando com todos os cristãos da nossa vizinhança e em 
nossa pátria e profunda preocupação por melhorarmos os padrões de vida?
e) Ao recebermos a Eucaristia, oferecemo-nos plenamente a Deus e a seus 
filhos necessitados, assim como ele se entrega a nós totalmente?

Nenhuma congregação poderá jamais dar respostas inteiramente adequadas a 
estas perguntas. Elas serão sempre um estímulo para o auto-exame, o arrepen­
dimento e o crescimento. Todos os cristãos vivem na esperança, aguardando 
que os poderes do Espírito transformem a vida, confiantes na misericórdia de 
Deus, quando o Senhor venha em juízo e reine soberano.

82



SEÇÃO IV

Cristo, Crucificado e Ressuscitado, 
Desafia o Poder Humano

SENTIMO-NOS ACUSADOS

1. Reunimo-nos em Melboume — em obediência ao Cristo crucificado, 
ressurreto e que subiu aos céus — para examinar nosso chamado a sermos suas 
testemunhas em todo o mundo. Mais uma vez, e de maneira intensa, temos 
reconhecido que o expansionismo coioniaiista do Ocidente tem sido conside­
rado por muita gente do Terceiro Mundo como uma invasão bárbara. Nem 
todas as feridas cicatrizaram.

No fim da era colonialista, sem dúvida, não nos temos livrado do fato 
concreto da dominação. Um poder foi anulado, mas outros sete ocuparam seu 
lugar. Grande parte do mundo em desenvolvimento se converteu diretamente, 
ou através de terceiros, em vítima da luta entre as superpotências. Alguns 
países sofreram ocupação militar, repressão política e agressão ideológica. 
Outros têm experimentado extermínios por parte das corporações multinacio­
nais que, junto às elites locais, têm estabelecido novos centros de poder que 
agora dominam o mundo inteiro. Modelos de desenvolvimento tecnológico e 
burocrático produzem lucros incríveis que só não favorecem os pobres. A 
partir da última Conferência de Banguecoque (1973), as condições se têm 
deteriorado asperamente.

A experiência asiática foi descrita em 1977 nos seguintes termos: A realidade 
dominante do sofrimento na Ásia é que o povo está esgotado, pela fome, pela 
tortura, pela privação dos direitos fundamentais, pela exploração econômica, 
pela discriminação racial e étnica, repressão sexual, solidão, falta de relaciona­
mento e vida comunitária. (Informe à Sexta Assembléia da Conferência Cristã 
da Ásia, junho, 1977).

2. Em Melboume, tivemos que enfrentar o fato de que a cumplicidade das 
Igrejas com os poderes colonialistas, tão freqüentemente condenada no pas­
sado, tem continuado e continua ainda no presente.

83



Nas sociedades de consumo atuaimente emergentes e nos centros ricos de 
muitos países, aiguns bons cristãos e outras pessoas estão, "com cruei ingenui­
dade", devorando o mundo inteiro. Uma minoria de indivíduos pretende 
vantagens, toucas e egoístas, em seu próprio benefício econômico, o que gera 
grande sacrifício humano, em troca da construção ou manutenção de nossos 
centros industriais, tanto nos países ricos como nos pobres. O ctamor dos 
famintos se perde entre os prazeres dos ricos.

Como representantes das Igrejas de todas as partes do mundo, sentimo-nos 
acusados por nossas consciências na presença do Cristo crucificado, em 
virtude de nosso consentimento com tais sofrimentos e nossa participação 
nessa vergonhosa e permanente injustiça. Aceitamos essa acusação, não só 
como representantes de Igrejas ricas, como também de Igrejas pobres. Assim 
como às Igrejas ricas se está pedindo que compartilhem do sofrimento dos 
oprimidos, também os cristãos oprimidos se posicionam ao lado dos acusados 
e partilham essa dor, visto que somos irmãos e irmãs em Cristo. Esta é uma 
expressão, não apenas da unidade da Igreja e da solidariedade do povo de 
Deus, senão também da aflição que produz em nós a compreensão de que 
todos nós somos parte de um mundo opressor.

Desejamos que nosso arrependimento nos leve a nos corrigirmos pela graça e 
pelo perdão do Nosso Senhor e, nesse sentido, consignamos nossas intenções 
neste informe.

Somente, na medida em que nos mantivermos unidos em tal solidariedade, 
poderemos ver-nos iivres de sermos presos pelas estruturas de poder das nossas 
sociedades. Como poderemos compreender esses poderes à iuz da nossa 
oração: "Venha o teu Reino"?

AS REALIDADES DO PODER

3. O mundo criado por Deus é, essencialmente, bom. A proclamação do 
reinado de Deus é o anúncio de uma nova ordem que desafia os poderes e as 
estruturas que se têm tornado diabólicas num mundo corrompido pelo 
pecado contra Deus. O Antigo Testamento mostra a longa história da necessi­
dade que há de garantir que o poder humano esteja sujeito à lei e sob 
constante juigamento no interesse de uma conduta honesta. Jesus de Nazaré 
rejeitou o poder coercitivo como instrumento para mudar o mundo. Mais 
ainda, utilizou seu poder para perdoar pecados e curar, assim como sua 
autoridade sobre os poderes demoníacos e desumanizantes como sinais da 
irrupção do Reino de Deus. Ensinou e encarnou um amor pleno e um juízo 
transcendental que significou um desafio radical aos poderes estabelecidos na 
sua própria sociedade. As forças militares, políticas e religiosas de então 
tramaram junto à força da massa popular de Jerusalém para crucificá-lo.

84



A visão da fé distingue nessa cruz a encarnação de um Deus que supera o 
sofrimento e o amor e sobrevive ao que de pior essas forças possam causar-ihe. 
Nos acontecimentos decisivos que houve depois da crucificação, algo radical- 
mente novo ocorreu, cuja meihor descrição seria qualificá-lo de uma nova 
criação. Um poder de características inteiramente novas surgiu para estar 
presente de maneira aberta entre os homens. Aqueles que atenderam, desco­
briram que compartilhavam desse poder. A inexorável relação de causa e 
efeito pareceu ter-se rompido, e, então, experimentaram uma libertação que 
lhes permitiu enfrentar seus perseguidores sem medo e proclamarem que os 
poderes tinham sido depostos e desmontados de maneira decisiva, embora 
estejam sendo, de certa forma, tolerados até à consumação final da história.

Os primeiros cristãos utilizaram muitas analogias para descrever aquilo que 
tinham experimentado e aquilo que acreditavam que tinha acontecido. A 
figura de maior impacto é a do cordeiro sacrificado, morto, porém vivo, 
compartilhando o trono com o Deus vivo, o que simboliza todo o poder e 
soberania. O princípio do amor auto-sacrificial está entronizado no centro do 
universo.

Tendo isto como nossa fé, qual é nossa resposta às vergonhosas realidades de 
nosso mundo? Como devemos enfrentar esses poderes?

NOSSA RESPOSTA 

Em relação aos poderes

4. O Cristo crucificado fala diretamente às questões centrais com que se 
defronta a humanidade, tanto na vida pessoal como na vida política. Talvez 
um exemplo ajude a explicar esta afirmação. Nossa geração está procurando 
seriamente uma resposta para a seguinte pergunta: Que significa ser humano 
hoje? Como podemos afirmar nossa humanidade e acabar com tudo aquilo 
que a degrada e avilta? A minha identidade é o meu tribalismo. Existo como 
parte de um grupo mas o meu tribalismo não é apenas o meio pelo qual 
necessariamente expresso o meu ser; é também a maneira — em forma de 
racismo — pela qual tento humilhar vossa identidade e vosso ser. Só é possível 
morrer para meu tribalismo ("levando-o à cruz"), se eu puder afirmar minha 
identidade tribal (em Cristo) sem degradar-vos. Desta forma, o poder demo­
níaco do racismo pode ser destruído, seja nos indivíduos, seja nos grupos, e é 
assim que o Cristo crucificado desafia os poderes.

5. É claro, nem todos estão dispostos a perder sua identidade dessa forma. O 
racismo e outros poderes, como o militarismo, o nacionalismo agressivo, e as 
ambições de poder continuam exercendo uma influência demoníaca de gran­
de poder maligno. Como é que vamos enfrentá-los? À medida em que as

85



Igrejas utilizem diversos tipos de poder, devem evitar a imitação dos modelos 
de poder que tentam desafiar, pois de outra forma não poderão distinguir-se 
deles. À luz do Reino de Deus, o critério fundamental para se servir de seu 
poder, deve ser o bem dos pobres e a sua libertação da opressão. Ao fazê-lo 
dessa forma, as Igrejas usarão seu poder institucional de todas as maneiras 
possíveis, incluindo os sistemas legais, ou apesar deles. As Igrejas, então, 
correrão o risco de pôr em jogo sua vida institucional e, fazendo isto, estarão 
em constante perigo de serem utilizadas pelos poderes. Este perigo não será 
evitado mesmo quando as Igrejas relutem em se comprometer na luta. Ficar à 
margem, é aliar-se com o opressor.

Desafiando os poderes

6. Há muitas situações diferentes nas quais as Igrejas são chamadas a desafiar 
os poderes. Em algumas instâncias eles são decididamente opressivos; em 
outras são "mistos", isto é, em alguns pontos parecem estar atuando como se 
afirmassem a humanidade do povo; outras vezes, pela graça de Deus, revelam 
concretamente níveis altos de justiça através de respostas às necessidades e aos 
direitos dos seus cidadãos. O critério para determinar a relação com os 
poderes é fornecido pelo grau no qual o poder de serviço, libertador e criativo, 
de Deus seja evidenciado nas ações, e pelo nível de igualdade que esses 
poderes venham a estabelecer. Temos compartilhado experiências de Igrejas 
que descobriram que, colocar-se ao lado dos esmagados e marginalizados e 
serem sensíveis a suas necessidades, significa partilhar seu sofrimento.

7. Quando as Igrejas enfrentam os poderes em nome do povo que está sendo 
desumanizado, sua respeitabilidade entre os oprimidos é posta à prova. As 
Igrejas perdem sua credibilidade quando não são consistentes em sua preocu­
pação pelos mais necessitados. Em tais situações devem atuar como agentes de 
renovação e estar conscientes de que serão minoria; podem, no entanto, ser 
minorias criativas se optam por assuntos vitais à comunidade e motivam 
outras pessoas a se unirem na luta pela plena humanização do povo. Outra 
possibilidade para as Igrejas atuarem como agentes de transformação reside no 
potencial de despertarem atitudes, valores e consciências. Isto exige que se 
descubram alternativas para as Igrejas individualmente, tais como: o controle 
da violência, distribuição de recursos econômicos, aproveitamento de recursos 
naturais, aplicação de tecnologias adequadas e maneiras diversas de organiza­
ção política a nível local nacional e internacional.

Em particular, acreditamos ser necessário mudança radical nos estilos de vida 
daqueles que são pobres.

Temos percebido que as forças do mundo se refletem, ainda, na vida da Igreja. 
As tensões presentes na sociedade aparecem também na Igreja, motivo pelo

86



qual a Igreja deve lutar contra essas tensões na sua própria existência, como 
na dos outros. Tal conflito pode ser espiritualmente extenuante. Sabemos de 
alguns cristãos que se desgastaram totalmente quando confrontados com esse 
problema. Reconhecemos a nossa necessidade de nos integrarmos mais fiei- 
mente numa intensa e profunda oração como algo essencial ao nosso compro­
misso. Por tanto, o desenvolvimento de uma espiritualidade dinâmica torna-se 
uma obrigação missionária das Igrejas, o que abrange uma renovação dos 
sistemas educacionais e de apoio às comunidades.

Logicamente, não sugerimos que a Igreja tenha qualquer monopólio quando 
os poderes sejam desafiados. Deus serve-se de muitos meios para conseguir 
seus propósitos de misericórdia e juízo, aiém dos limites da Igreja visívei. Seus 
instrumentos incluem, muitas vezes, o testemunho corajoso daqueles que não 
creem em seu nome, ou ações de indivíduos e grupos de outras crenças, ou 
organizações seculares com as quais nos podemos unir numa ação comum.

Experimentando o poder 
do Cristo Crucificado

8. Pela sua morte na cruz, Cristo mudou o contexto da vida humana. 
Tomamos conhecimento das muitas maneiras pelas quais os cristãos têm 
experimentado e experimentam o poder do Cristo Crucificado, principai- 
mente no Sacramento do Batismo, na Eucaristia e na vida litúrgica da Igreja. 
A fidelidade dos discípulos nas "pequenas coisas" é admirável, mas isto não 
nos exime de responder a uma visão mais ampla. As marcas do Cristo 
crucificado determinarão o estilo de ação social da Igreja e de seus membros; 
elas dificilmente refletirão os caminhos mais curtos e estarão poderosamente 
presentes no sofrimento e no martírio dos cristãos de hoje. Aqueles que são 
perseguidos pela sua fé também partilham a experiência de seu Senhor 
crucificado.

9. Causa-nos regozijo que, em certas situações revolucionárias do nosso 
tempo, o poder de perdoar está procurando relevar o da vingança. Noutras 
situações, a experiência de abrir mão de "status" tem sido fonte de força 
espiritual. As Igrejas de outros lugares, confiantes no poder de Cristo, têm 
permitido às minorias étnicas recuperarem sua identidade e tomarem posição 
contra governos injustos. Nenhuma destas situações se tem permanentemente 
mudado, pelo que compete a todos nós perseverar no desafio aos poderes. 
Não podemos, porém, desconhecer o fato de que muitos cristãos não experi­
mentaram ainda o poder do Cristo crucificado. Muito facilmente nos aperta a 
aflição, a dor, o medo e um sentimento de opressão externa. Isto nos lembra 
que nunca estamos livres da necessidade de renovação e de redescobrir a força 
que nos vem do fato de desafiarmos os poderes.

87



Sofrimento e violência

10. Acreditamos que o Cristo crucificado participa na agonia do sofrimento 
do mundo já que, crucificado, pode trazer uma transformação interior desse 
sofrimento, proporcionando um poder que deriva da cruz. Uma nova solida­
riedade nasce naqueles que sofrem juntos e descobrem novos recursos.

Ao pensar naqueles cristãos que sofrem por causa de sua fé debaixo de 
diferentes regimes políticos, insistimos categoricamente em que os direitos 
humanos e a liberdade religiosa sejam respeitados em tais casos. Reconhece­
mos arrependidos, que, no passado, e ainda hoje, embora de outras maneiras, 
nós, os cristãos, não temos respeitado a liberdade religiosa como um direito 
inalienável dos seres humanos.

11. O desafio aos poderes e o sofrimento que disso resulta, revela a incrível 
presença da violência. A violência é um fato da vida, qualquer que seja nossa 
situação. É, porém, um fato e não um destino, portanto os cristãos devem 
resistir resolutamente a seu poder. Estamos conscientes de que os cristãos de 
hoje escolhem caminhos diferentes para combater a violência. Desejamos 
afirmar que a prática da não-violência é parte inalienável da obediência cristã, 
e conclamamos as Igrejas a prestarem todo o seu apoio àqueles que se 
dispõem a essa disciplina de vida.

Em alguns casos, um sofrimento vicário como o de Nosso Senhor terá que ser 
a opção de seus seguidores para poder contrabalançar a violência com o amor 
que sofre -  caminho da cruz. Há, entretanto, situações nas quais os cristãos 
encontram suas comunidades mergulhadas na violência. Em tais circunstân­
cias, e sem se identificarem com qualquer movimento político, as Igrejas 
devem atuar na base de formas concretas de solidariedade com todos aqueles, 
cristãos ou não, que estejam envolvidos numa contraviolência que lhes permi­
ta o libertarem-se da insuportável violência dos opressores. É necessário que 
todos levem em consideração o fato de que a ameaça global causada pelo 
crescente militarismo poderá, nos anos por vir, outorgar uma importância 
ainda maior à opção pela não-violência.

A dicotomia que acabamos de descrever e que divide os cristãos no que diz 
respeito à moralidade da violência, não se propõe como uma harmonia 
complementar, senão que um debate ecumênico ainda não resolvido e que 
esta Conferência não estudou diretamente.

A urgência deste debate é aumentada pelo desenvolvimento político dos anos 
recentes. Apelamos, com urgência, ao Conselho Mundial de Igrejas para que 
ofereça prioridade a um estudo concreto deste problema.

88



Em relação às estruturas eclesiásticas

12. A nossa resposta à desumanização e à opressão não pode ser, como tem 
sido, de uma igreja inocente num mundo culpado, pois sabemos — para nossa 
vergonha -  que o poder exercido dentro da Igreja, (na realidade empírica de 
sua forma terrena), pode ser abusivo. 0  juízo deve começar pela casa de Deus.

13. Temos que definir como se pode julgar quando o poder está a favor ou 
contra Deus. Quais são os critérios pelos quais podemos fazer tal juízo?

a) Fundamentalmente, temos que perguntar como está sendo usado o poder. 
Está sendo usado para o engrandecimento e autopreservação da comunidade, 
da instituição, do dirigente, ou é, essencialmente, desinteressada? Por exem­
plo, quando observamos uma comunidade, nós a vemos como primordialmen­
te preocupada pelas necessidades dos pobres e sem poder — seja para os que 
estão dentro ou fora dela — ou a vemos preocupada com seus próprios 
direitos, privilégios e futuro? Devemos perguntar se ela simpatiza e se 
identifica com os opressores ou sente-se à vontade no meio deles.

b) No que diz respeito às iideranças, devemos expor dois aspectos. O 
primeiro diz respeito à motivação, e indaga se o poder é exercido como uma 
expressão de amor desinteressado que sirva para liberar e estimular os dons 
presentes na comunidade, em nome dos quais o poder é exercido para o pleno 
cumprimento de seus verdadeiros propósitos, ou se as lideranças os utilizam 
apenas em proveito próprio.
Uma Igreja na qual o poder é exercido com humildade e amor, se destaca 
como um sinal do Reino de Deus no mundo.

c) Mas a só motivação constitui uma comprovação inadequada. Aqueles que 
usam o poder estão propensos à autodecepção sobre os motivos e a efetivi­
dade de seus métodos. As Igrejas e seus líderes devem procurar conhecer o 
nível de percepção da comunidade para saber em que medida o seu poder está 
contribuindo para libertar os pobres e oprimidos. O exercício da liderança 
tem um propósito construtivo: é o de edificar o corpo de modo tal que cada 
membro possa atingir a plena maturidade da Estatura de Cristo, e chegue 
assim, a perceber sua plena humanidade.
Deve-se assinalar que isto, de maneira alguma implica no desenvolvimento 
duma casta de superindivíduos prósperos, com cérebro brilhante e psique 
estranha. A plena humanidade tem que ser vista na sua semelhança com a 
amorosa auto-entrega do Cristo Crucificado.

d) isto nos leva a um novo critério. O poder que reflete o poder de Cristo, é 
aquele que se exercita dentro de uma comunidade participante, edificada em 
comunhão com o Deus Trino. É um poder que se partilha, assim como a vida 
é compartilhada pela Trindade.
O que devemos perguntar é se todas as pessoas, como filhos de Deus,

89



participam das agências de poder, ou se existem grupos que são excluídos, na 
base de sexo, idade, incapacidades, situação econômica, marginalização social, 
etc . .  . Ao fazer esta pergunta, devemos assinalar que é necessário pensar, não 
apenas em participar nas decisões, senão também no exercício comum de 
todos os recursos que se expressam numa comunidade, como medicina, 
ensino, organização e assistência.
Qualquer uso do poder que suprima o afetivo exercício desses recursos 
constitui um abuso que leva à desumanização das pessoas. A clericalização da 
Igreja e a conseqüente cassação do poder aos leigos, é uma clara expressão de 
abuso de poder. Este problema se afirma pelo fato de que, sempre que as 
estruturas das Igrejas depositam o poder nas mãos de umas poucas pessoas, ou 
até de uma só, se estabelece um sistema piramidal, com o inerente perigo de 
monopolização desse mesmo poder.
A capacitação que o Espírito concede é para todo o povo de Deus. Por 
conseguinte, as estruturas e a política devem proporcionar igualdade de opor­
tunidades para homens e mulheres, a fim de que possam exercer suas aptidões 
através da vida e da liderança da nova comunidade em Cristo. Dessa forma, a 
comunidade eclesiástica será uma testemunha da nova sociedade, na qual o 
poder é compartilhado e os dons reconhecidos como complementares.

e) Neste aspecto, deploramos especialmente a falta de poder exercido pelas 
mulheres em muitas Igrejas. A Bíblia ensina que elas também foram criadas à 
imagem de Deus e são igualmente batizadas na única Igreja de Cristo, na qual 
não existe homem nem mulher.

f) Para apontar outro critério, há que fazer menção do exercício do poder 
através da divulgação do conhecimento. Uma instituição ou um líder exerce 
controle sobre a interpretação, liberação e retenção do conhecimento. Uma 
linguagem altamente técnica não somente exclui a muitos de participar de 
discussões sobre a fé, como também pode-se converter em ídolo. Devemos 
perguntar se aquilo que se está propagando ou ensinando, está aberto à 
Verdade que é Cristo, ou se, pelo contrário, é uma idolatria encerrada em si 
mesma, como as ideologias. Como já destacamos, os modelos teológicos 
podem desenvolver-se até serem utilizados como instrumentos de poder e 
opressão, e no mínimo, porque tais formulações não podem ser utilizadas 
pelos oprimidos para expressarem sua compreensão de Deus em Cristo. O fato 
de que atualmente se estão desenvolvendo formulações teológicas que promo­
vem a libertação dos oprimidos, das mulheres e dos negros, coloca novas e 
prementes questões em relação às expressões teológicas tradicionais.

O dinheiro

14. O uso do poder econômico tem que ser julgado por estes critérios: de 
onde vem o dinheiro e como ele é usado na Igreja é um aspecto muito 
importante no que se refere ao uso do poder da mesma. A origem do dinheiro

90



afeta os modos de como pode ser usado. Há Igrejas que recebem o dinheiro de 
impostos eciesiásticos ou de seus governos. Isto pode impor limitações quanto 
a seu uso e quanto à liberdade da própria Igreja. A Igreja pode ser utilizada 
como ferramenta do poder político. Contribuições voluntárias de algumas 
instituições ou individuais podem ter efeitos semelhantes.

Com que direito achamos que as Igrejas devem acumular fundos para inves­
tir? Parece-nos que esta pergunta merece uma atenção bem maior do que se 
tem dado. Até mesmo onde isto seja aceito, a política de investimentos pode 
refletir qual a posição da Igreja com respeito aos oprimidos. Quando o 
dinheiro para a obra eclesiástica procede de Igrejas ricas ou de organizações, 
pode-se criar um sentido de dependência que afete a relação entre o doador e 
o receptor. O dinheiro deve ser considerado como um instrumento que 
possibilite um compartilhar mútuo. Os economicamente carentes têm o 
direito de participar em igualdade de condições dos recursos da terra. O 
dinheiro da Igreja deve ser utilizado para apoiar a luta dos pobres contra uma 
sociedade injusta.

Comunidade em Cristo 
e estruturas eclesiásticas

15. No Novo Testamento se afirma que a Igreja é o Corpo de Cristo, uma 
comunidade de crentes que assume forma institucional dentro da história.

No exercício do poder para cumprir sua missão, a Igreja, por seus membros, às 
vezes se tem enredado num sutil e óbvio abuso do poder que Deus lhe 
concedeu. A Igreja pode recusar a aceitação de novas formas de vida comunal 
e missão, especialmente se estas provocam tais abusos. Nestes casos, a comuni- 
dade-em-missão (uma comunidade de base, por exemplo) torna-se vítima da 
rigidez de formas e estruturas, em vez de ser beneficiada por elas.

Ditas Comunidades de Base — que nos últimos vinte anos têm surgido em 
grande número, especialmente na América Latina, junto à Igreja institucional 
— significam para a instituição Igreja um especial desafio em relação às 
estruturas de poder que atualmente operam nela. As estruturas de poder na 
Igreja frequentemente são consideradas imutáveis porque são sacralizadas. Ao 
invés de ser a imagem de uma comunidade que serve e participa, a instituição 
eclesiástica pode chegar a ser reflexo das estruturas de dominação e exploração 
que persistem na sociedade. É possível, então, tomá-las e fortalecê-las num 
processo de sacralização. Quando isso acontece, ocorre distorsão entre a 
prática da Igreja e a sua verdadeira mensagem de Boas-novas para os oprimi­
dos. Sem dúvida, cada nova forma pode ceder á tentação de se converter em 
mais um elemento de opressão, se não estiver constantemente aberta para as 
diversas necessidades de seus membros.

91



! 6. Sem tentar construir um novo modeio, podemos sublinhar aiguns carac­
teres-chave que definem as Comunidades Eclesiais de Base e que questionam 
até as estruturas mesmas da Igreja institucional, ao assumirem sua permanente 
tarefa de missão e evangelização:

— a missão da comunidade em Cristo é preparar-se a si própria e ao povo 
todo para o Reino iminente de Deus, através da proclamação das Boas-novas;
— as estruturas que estão a serviço desta comunidade devem ser dinâmicas, 
fluentes e flexíveis, tais que permitam a criatividade de todos os membros da 
comunidade, e o florescimento de toda espécie de ministérios;
— o processo contínuo de formação deve basear-se na experiência do dia a dia 
do povo, para a plena realização de sua humanidade;
— isto requer, necessariamente, que a Igreja esteja política e socialmente, 
consciente das lutas dos oprimidos e envolvida nelas;
— consequentemente, a Palavra de Deus, deve ser lida a partir da perspectiva 
dos pobres.

Arrependimento e reestruturação na missão

17. À luz destes fatos, devemos afirmar que o Cristo crucificado, não só 
desafia as estruturas da sociedade, como também as da Igreja institucional. 
Uma resposta efetiva a este desafio é de importância crucial para o cumpri­
mento da missão confiada à Igreja pelo Cristo ressuscitado. Requer arrependi­
mento e reestruturação:

As Igrejas são tentadas a se centralizarem e a se preservarem a si mesmas, 
entretanto, seu chamado é para servir e compartilhar. Também são tentadas a 
se perpetuarem, mas seu chamado é um compromisso total com as promessas 
e exigências do Reino de Deus. As que são tentadas a continuarem sob 
dominação clerical masculina, são chamadas a serem comunidades vivas, nas 
quais todos os membros possam exercitar seus dons e compartilhar responsa­
bilidades. O mesmo se pode aplicar àquelas Igrejas que tendem a decair ou 
estão em agonia ou sufocadas pelas próprias estruturas. Do mesmo modo são 
tentadas a serem exclusivistas e privilegiadas, mas seu chamado consiste em 
servir ao Senhor que é o Cristo crucificado, o qual não reclamou privilégios 
para si, senão que sofreu por todos nós. As Igrejas propendem a refletir e 
reforçar as estruturas dominantes e exploradoras da sociedade, seu chamado, 
porém, é o de serem instrumentos capazes de criticar o "status quo". São 
ainda tentadas a obedecer parcialmente, mas seu chamado é uma entrega total 
ao Cristo que, antes de ser elevado, teve que ser crucificado.

18. Muitos de nós achamos que, tanto bíblica, como teológica ou pastoral­
mente, não há razão alguma pela qual as mulheres devam ser excluídas de 
qualquer posto nas Igrejas. Os que fazem esta afirmação sentem-se na obriga­

92



ção de exigir dessas Igrejas que excluem mulheres de posições da liderança 
máxima, a que procurem maneiras através das quais elas possam ter acesso 
cada vez maior a postos de plena responsabilidade. Temos de reconhecer, 
porém, que se têm manifestado agudas diferenças de opinião neste assunto, 
fato pelo qual foi impossível chegar a qualquer consenso na nossa secção. 
Acreditamos que a missão da Igreja está a exigir uma ininterrupta discussão 
no que diz respeito a este debate ecumênico não resolvido. Um outro assunto 
é derivado da preocupação com modelos estruturais de tipo piramidal que 
prevalecem em algumas Igrejas. O ensino e exemplo de Jesus Cristo, no que 
diz respeito ao poder e à liderança, é que tais funções devem ser exercidas em 
espírito de serviço, e as Igrejas são chamadas a darem testemunho disso. 
Tradicionalmente, isto tem sido considerado como algo que afeta o estilo pelo 
qual o poder é exercido. Muitos de nós sentimo-nos obrigados a perguntar-nos 
se isto não deveria também definir as estruturas de autoridade.

Informamos que não nos foi possível conseguir uninimidade neste delicado 
assunto que provoca perguntas difíceis em todas as Igrejas. Contudo, como a 
Secção recebeu o pedido de examinar as estruturas da Igreja à luz do Cristo 
crucificado, não pudemos tratar superficialmente este último assunto.

A respeito da Evangelização

19. Jesus Cristo deu a seus discípulos a ordem de anunciarem o Evangelho 
até os confins da terra e até sua volta no fim dos tempos: "Ide e fazei 
discípulos de todas as nações. . . Ensinando-lhes todas as coisas que eu vos 
mandei". É importante hoje examinar o conteúdo e modalidades de evangelis- 
mo, à luz dos avanços do conhecimento bíblico, de nossos erros do passado e 
o surgimento de novas forças e problemas no presente. Jesus Cristo é o centro 
do Evangelho — "Amai-vos uns aos outros, assim como eu vos amei" — é a 
mensagem de sua vida e — "Arrependei-vos e acreditai no Evangelho" — foi o 
seu ensino. Isto requer uma mudança radical em todos aqueles que respondem 
ao apelo.

Um genuíno evangelismo é, por isso, a proclamação de Jesus como Salvador e 
Senhor o qual deu sua vida pelos outros e deseja que nós façamos o mesmo, 
libertando-nos, através do perdão de Deus. O Evangelho é verdadeiro e digno 
de fé somente quando é tanto palavra como ação, proclamação e testemunho. 
Dizer isto não significa que o evangelismo derive das boas obras dos cristãos; a 
falta de obediência, porém, pode atuar como pedra de tropeço.

Num mundo de assaltos e genocídios em grande escala, o evangelismo cristão 
só poderá ser honesto e autêntico se se posiciona claramente contra tais 
injustiças, que diametralmente se opõem ao Reino de Deus, e se procura uma 
resposta num ato de fé que implique comprometer-se. A vida cristã não pode

93



surgii ou comunicar-se por meio do silêncio e da inação frente à exploração 
continuada da maioria da raça humana por uns poucos privilegiados. "Pois 
aquele que não ama a seu irmão, a quem vê, como pode amar a Deus a quem 
não vê (1 Jo 4.20)? O próximo, hoje, também caiu nas mãos de ladrões como 
na parábola do Evangelho. Ai do evangelista que proclama a palavra, mas passa 
de lado pelo seu próximo como o sacerdote e o levita!

A unidade e integração da ação social e da evangelização nos tem sido 
sugerida pela proposta de que, lançar um desafio político ao opressor em 
nome de Cristo poderia ser a única maneira autêntica de apresentar diante 
dele, aquilo que significa fazer de Cristo a realidade dominante da vida. 
Portanto, afirmamos e procuramos obedecer ao mandado de levar a todas as 
nações o testemunho de Cristo e este crucificado. Rejeitamos como herética 
qualquer proclamação dum Cristo desencarnado, uma caricatura de Jesus, 
apresentando-o como se não estivesse intimamente ligado à vida humana, e 
suas relações. Nosso evangelismo deve-se situar no contexto das estruturas de 
uma missão global.

No contexto da missão

20. No decurso das nossas reuniões, temos sido levados a estudar o signifi­
cado da crucifixão de Jesus, fora dos muros da cidade. Vemos isto como um 
sinal que concorda perfeitamente com sua vida; ele, que é o centro, está em 
constante movimento até a periferia, chegando-se aos marginalizados, vítimas 
dos poderes demoníacos, políticos, econômicos, sociais, culturais e, especial­
mente, religiosos. Se tomamos a sério este modelo, concluímos que temos de 
estar com Jesus na periferia, à margem da sociedade, pois são claras as suas 
prioridades.

Missão e evangelização devem-se considerar no contexto das palavras do 
Cristo crucificado dirigidas a seu próprio povo: "O Espírito do Senhor está 
sobre mim, porque ele me consagrou para levar as Boas-novas aos pobres; ele 
me enviou para anunciar a liberdade aos presos e dar visão aos cegos; a pôr em 
liberdade os oprimidos; e a anunciar o ano favorável do Senhor" (Lc 4.18,19).

À Missão e à evangelização interessam os pobres, os cegos, os cativos, os 
oprimidos, e a condição deles provocada pelas estruturas econômicas, políti­
cas e religiosas injustas que persistem. Por muitos anos, as Igrejas, ao enfoca­
rem sua obra beneficente atenderam seriamente a estas necessidades. Este tipo 
de caridade é, cada vez mais, considerado como unilateral, pois não enfrenta 
as causas e as estruturas que provocam as condições citadas.

Nosso estudo e oração em torno de nosso tema "Cristo crucificado e ressusci­
tado desafia o poder humano", tem-nos levado a ver uma significação muito

94



especial no papel dos pobres, dos fracos e dos oprimidos. Não poderia ser que 
eles tivessem uma visão mais clara e uma relação mais estreita com o Cristo 
crucificado que sofre neles e com eles? Não poderia ser que os pobres e os 
fracos tivessem a palavra mais significativa para os ricos e poderosos, isto é, 
que Jesus deve ser procurado nas periferias e ser seguido "fora da cidade"? 
Esta maneira de segui-lo implica num compromisso com os pobres? Quem, 
senão a Igreja dos pobres, poderá pregar com integridade aos pobres do 
mundo?

É assim que vemos as Igrejas pobres do mundo, como portadoras da missão; 
missão mundial e evangelizadora que, talvez agora, esteja fundamentalmente 
em suas mãos. Talvez elas possam despertar o mundo para uma tomada de 
consciência sobre o chamado urgente que Cristo faz em favor duma resposta 
difícil e radical. Oferecemos estes pensamentos à consideração de todos 
aqueles que se preocupam com a missão.

21. Um segundo contexto da missão hoje está dominado por poderes inter- 
conectados que constituem um círculo vicioso.

a) O poder que plasma crenças, atitudes, cultura, teologia, idéias e valores.
b) O poder de organização, tipos e modelos de ministérios; natureza da 
liderança; burocracia; disciplina, etc . . .
c) O poder remunerativo; salários e subsídios; recursos para a manutenção de 
instituições; bolsas de estudo e benefícios semelhantes; investimentos; doa­
ções de diversos tipos; dotações orçamentárias.
d) O poder punitivo — lei e ordem; suspensão e recusa de reconhecimento; 
retirada de apoio; quebra de relações e supressão de financiamentos.

Estes quatro poderes e sua interação, refletem o tipo de círculo vicioso, seja 
em nossas sociedades como em nossas Igrejas. Nesta realidade, a Igreja imita 
os modelos do poder mundial, em vez do poder redentor do Cristo crucifi­
cado.

Tal círculo precisa ser quebrado, se é que um novo ponto de partida para as 
relações missionárias tem que ser estabelecido. Os itens que possam e devam 
ser quebrados, dependerão de cada situação e contexto. Não somente nos 
lugares "dependentes" do mundo como também as Igrejas, nas regiões "domi­
nantes" do mesmo. Uma vez quebrado o círculo, se inicia um processo de 
mudanças que desafia todos os poderes -  isto é o verdadeiro morrer e 
ressuscitar em Cristo.

95



A missão nas periferias

22. O conceito de que a missão é algo que tem a ver com o "receber" e o 
"enviar" entre países, tem sido, há tempos, substituído por uma mutualidade 
partilhada na missão, o que compreende um duplo fluxo entre as Igrejas dos 
países industrializados e as do Terceiro Mundo. Queríamos destacar o se­
guinte:

A comunidade cristã na República Popular da China lembra-nos o poder do 
Cristo crucificado para sustentar a fé e o testemunho, fora das estruturas de 
poder das quais dependeu por muito tempo. A comunidade cristã, há muito 
tempo, tem demonstrado a correlação entre a confiança em si mesma e o 
compromisso com a luta nacional do povo na busca da justiça. À medida em 
que aumentarem as relações com outras Igrejas, será vantajoso para todos, 
aprender da experiência da Igreja na China, no enfrentamento dos problemas 
de identidade cultural e fé autêntica.

23. Percebemos uma mudança no sentido da missão que surge de nossa 
compreensão do Cristo que, sendo o centro, se está movendo sempre em 
direção à periferia. Sem que, de maneira alguma, neguemos a permanente 
significação e necessidade da solidariedade entre as Igrejas dos hemisférios 
Norte e Sul, acreditamos poder discernir um desenvolvimento através do qual, 
a missão dos oitenta terá um lugar sempre maior dentro de tais zonas. 
Estimamos que se produzirá o intercâmbio entre Igrejas da Ásia, África, e 
América Latina, entre cujos membros se encontram pobres e ricos. Esperamos 
que esse desenvolvimento assuma a forma de iniciativas ainda mais significati­
vas por parte das Igrejas de pobres e oprimidos, voltadas para a periferia. De 
maneira semelhante, entre os países industrializados, uma nova reciprocidade, 
que surge especialmente dos grupos marginalizados, poderá levar à partilha na 
periferia das sociedades mais ricas. Parece-nos que — enquanto os recursos 
continuarem chegando das Igrejas mais ricas para as mais pobres, embora não 
seja nossa intenção de estimular o isolacionismo — um dos benefícios desta 
nova realidade poderia ser a diminuição do domínio e dependência que tão 
escandalosamente caracteriza a relação entre muitas das Igrejas dos hemisfé­
rios Norte e Sul, respectivamente. Devemos, em todo caso, trabalhar por uma 
nova ordem mundial, aderindo a uma confrontação com os poderes no 
centro.

Desta maneira, temos reconhecido que as Igrejas, em cada um dos três 
"mundos", têm primordial responsabilidade pela missão e evangelização em 
seus próprios países e regiões; que são elas as que são convocadas a assumir 
um papel crítico em nome do Cristo crucificado, relativamente a suas próprias 
estruturas e governos, e a exercerem um controle sobre o seu próprio 
interesse, assim como sobre todos os meios utilizados no cumprimento de sua 
tarefa missionária e evangelística.

96



24. Só assim poderemos estar em solidariedade com as Igrejas de outras 
regiões no exercício da missão e da busca da justiça, legitimada como serviço 
do Cristo crucificado que desafia todo poder humano. Construir relações 
intereclesiásticas sem desafiar nossas próprias estruturas, que desumanizam e 
traem o Reino, é construir sobre areia.

Experimentamos um certo sentimento de frustração, pois muito do que 
estamos dizendo já foi claramente declarado na Conferência sobre "Salvação 
Hoje", realizada em Banguecoque (1973). Porém, confessamos que temos 
continuado em nosso pecado. Necessitamos, como indivíduos e como comu­
nidades elcesiásticas, converter-nos para uma ação que reflita o Cristo crucifi­
cado no modo como utilizamos nosso poder nas mútuas relações entre nossas 
instituições, eclesiásticas e seculares, e, especialmente, nas que desenvolvamos 
com os pobres, os alienados e os oprimidos.

Desafiamos nossas Igrejas a reverem sua reflexão-ação à luz do Cristo cruci­
ficado e do seu Reino, enfrentando os sistemas econômicos do nosso mundo 
atual.

25. À luz destas reflexões, recomendamos o seguinte:

a) As Igrejas deverão comprometer-se num constante diálogo, entre si como -  
com outros, a fim de entenderem e se identificarem com todos aqueles que 
estão alienados social e economicamente por causa da raça, etnia, sexo, 
cultura e religião;

b) As Igrejas do Ocidente têm bilhões investidos nas transnacionais e em 
bancos comerciais. Estes investimentos devem-se converter num recurso a 
mais para a missão da Igreja de Cristo, a qual, por sua vez, deve-se colocar do 
lado dos pobres e dos fracos. Isto poderá significar a retirada de tais investi­
mentos dessas corporações e bancos. Queremos louvar particularmente a 
decisão do Comitê Central do Conselho Mundial de Igrejas, realizado em 
Kingston, na Jamaica, em 1979, de manter a "Ecumenical Development 
Cooperative Society" (EDCS) no seu objetivo de facilitar dinheiro a juros 
baixos aos mais pobres dos pobres, para seus planos de desenvolvimento.

Recomendamos que a Comissão de Missão e Evangelismo faça um apelo a seus 
membros nacionais a apoiarem este novo canal ecumênico como uma alterna­
tiva de investimentos.

c) Insistimos também em que se estimulem e apoiem as organizações ecle­
siásticas que estão apelando às transnacionais e bancos para que desenvolvam 
uma responsabilidade cooperativa e evitem investir naqueles países que opri­
mem brutalmente a seu povo.

97



d) Da mesma forma insistimos com a Igreja para apoiar os organismos 
internacionais que estão trabalhando por uma nova ordem econômica: Nações 
Unidas, UNCTAD, etc . . .  como também o desafio a participarem num fundo 
global.

e) Urge que os programas de desenvolvimento e as subunidades do Conselho 
Mundial de Igrejas: CICARWS, CCPD, UIM-URM, ECLOF, Ecumenical Sha- 
ring of Resources, etc . . sejam analisados e apoiados em todos os níveis das 
Igrejas-membros do Conselho Mundial.

í) A Comissão de Missões e Evangelismo e os Conselhos Nacionais e Regio­
nais de Igrejas, sejam convocados a tomar a iniciativa de desafiar as Igrejas a 
implementarem melhores estruturas de cooperação na missão, ajudando-as a 
se unirem para o estudo de novas possibilidades de participarem na tomada de 
decisões, a melhorarem seus enfoques para o mútuo apoio, o intercâmbio 
ecumênico de pessoal e o testemunho unido, à luz deste informe. Em particu­
lar, deve-se dar nova consideração às razões que motivaram a proposta de uma 
moratória. Tais razões não perderam absolutamente sua urgência, desde a 
Conferência de Banguecoque em 1973.

g) Pede-se que as Igrejas e as organizações que recebem assistência econô­
mica, adaptem suas orientações e estilos de vida às dos pobres aos quais 
servem.

"FAZEI ISTO . . . "

26. A Eucaristia é central na vida de culto dos seguidores do Senhor 
Crucificado. De maneiras próprias lembramos a morte do Senhor até que ele 
venha. Neste banquete, o mistério do Reino adquire uma forma concreta. 
Nesse ato nos colocamos face a face com a natureza de serviço da comunidade 
do Crucificado — sua necessidade de ser pão partido e vinho derramado. 
Unimo-nos na fé com a multiplicidade da experiência cristã no mundo e nos 
regozijamos com os santos das Igrejas confessionais, cujo testemunho é hoje 
sinal do Reino.

A ordem de Jesus, "Fazei isto . .  ." nos impele a sermos fiéis à verdade que 
nos foi outorgada. Não precisamos tanto de palavras, como da vontade e da 
coragem para agir. Sabemos que a referida ação nos porá em conflito com os 
poderes deste mundo, ao lado do Crucificado.

No decurso de nossa Conferência, estamos conscientes de estar vivendo um 
período no qual as tensões internacionais, mais uma vez, se têm intensificado 
perigosamente e que o destino do mundo está novamente sujeito à rivalidade 
das grandes potências. Ao deixarmos esta Conferência, não silenciaremos ante

98



o perigo de um novo conflito. Não aceitaremos que o futuro da humanidade 
venha a ser decidido por aigum dos "grandes", seja !á quai for o seu senso de 
responsabilidade. Eies são escravos do jogo diabólico da concorrência pelo 
poder. Dominados como estão, pela incerteza de se manterem no poder como 
líderes precários, são todos ainda mais escravos do incessante desejo das 
nações ricas de manterem os privilégios nacionais dos ricos e dos poderosos, e 
de fazê-lo a qualquer preço, até mesmo de um apocalipse nuclear. Ao sairmos 
daqui, em nome daquele que a tudo renunciou pelo amor de todos, fazemos 
um apelo aos cristãos, do mundo inteiro, para abrirem seus olhos para as 
consequências fatais da corrida pela riqueza e levantarem uma voz poderosa 
em defesa da paz, lembrando que ela só pode ser assegurada através de uma 
justa distribuição dos recursos do mundo. O egoísmo nacional é um pecado 
cujo salário não pode ser outro senão a morte, talvez a morte do mundo 
inteiro. Nossa fé no Reino de Cristo deve excluir sempre a aceitação de um 
fatalismo resignado. Portanto, devemos rejeitar e resistir ao conselho desespe­
rado que aceita a inevitabilidade da guerra.

Cristo Ressuscitou!
"Vem Senhor Jesus!

99



O CEDI (Centro Ecumênico de Documentação e Informação), reúne 
uma equipe inteiramente dedicada a produzir material informativo e 
selecionado em cima da realidade nacional: 
e a coletar — de centenas de fontes, dentro e fora do Brasil — 
informações, reflexões e estudos voltados para a Pastoral Popular.
As publicações do CEDI se distribuem de quatro formas, cada uma 
com timbre especial. São:

PRESENÇA
Resenha de informações do mundo e Igreja que estão aí (desde o 
Boletim semanal de pequenas comunidades, até ao jornal diário de 
algumas grandes capitais brasileiras). Além da informação, cada número 
traz a assessoria bíblico-científica (o estudo bíblico e o comentário 
técnico). Mensal.

TEMPO
Seleção de artigos -  originais e transcrições -  com vistas a alimentar as 
lideranças da Pastoral Popular e as próprias bases populares. Trimestral.

CADERNOS DO CEDI
Estudos de certos temas pertinentes, atuais e fundamentais à prática 
pastoral, abordados de maneira clara e objetiva. Visam estudar os 
contextos da realidade sócio-política. Não periódicos.

ACONTECEU
Publicação mimeografada com fatos destacados da imprensa diária 
sobre trabalhadores rurais e urbanos, índios, sindicatos e agentes de 
pastoral. Semanal.

PRESENÇA E TEMPO constituem uma unidade de assinatura inseparável:
Cr $ 600,00 anuais.

CADERNOS DO CEDI podem ser solicitados ao preço de CrS 200,00  
(3 números anuais)

PRESENÇA, TEMPO E CADERNOS podem ser solicitados avulsamente a 
CrS 100,00 cada um.

ACONTECEU tem assinatura de apoio e colaboração de CrS 1.200,00 anuais 
+ dossiês. Para agentes pastorais e trabalhadores poderá ser distribuído 
ao preço de CrS 300,00 anuais.

As assinaturas são pagas com cheques a Tempo e Presença Editora Ltda.
Caixa Postal 16082 CEP 22221 Rio de Janeiro RJ

Pedido de Assinatura d e _________________________________________

N o m e _________________________________________________________

Endereço______________________________  ____________________

CEP____________ Cidade _______________________________ Estado

N? de Cheque ou Vale Postal ______________________ V alor______

Observações____________________________________________________






