


Sumário
1 Editorial

3 "Ai! que saudades do tempo 
em que o terço resolvia tudo!"
Patdo CezarPonretro Potas

11 Prática pastoral e prática política 
Frei Petto

30 Fé e Política:
Prolegômenos ao estudo da questão 
Francisco Pen/anttnt de 3onza tVetto

44 A fé imersa no conflito político 
O testemunho pastoral 
do Arcebispo de San Salvador 
ZMizAZ&erto Góme.s de 3onza 
Centro João ZA7P

54 Carta pastoral
do episcopado nicaragüense

66 Retiro interdenominacional 
de pastores evangélicos 
da Nicarágua (II RIPEN)
Pastores na Peconstrapâd 
Deciarapâo dos 300

CEI -  SUPLEMENTO N<? 26 -  MARÇO -  80

Diretor: Domício Pereira de Matos -  Coordenador: Paulo Cezar Loureiro 
Botas -  Planejamento Visual: Claudius Ceccon -  Arte: Alvaro A. Ramos — 
Equipe Redatorial: Carlos Cunha, José Ricardo Pereira Ramalho -  Conselho 
Editorial: Carlos Alberto Ricardo, Leticia Cotrim, Zwinglio Mota Dias, José 
Ricardo Pereira Ramalho, Carlos Rodrigues Brandão, Jether Pereira Rama­
lho, Eliseu Lopes, Henrique Pereira Júnior, Carlos Mesters e Beatriz Araújo 
Martins — Composição, Fotolito e Impressão: Clip — Rua do Senado, 200 -  
Tel.: 252-4610- Rio.

Assinatura anual: Cr$ 300,00. Remessa em cheque pagável no Rio para 
Tempo e Presença Editora Ltda. Caixa Postal 16.082 -  22241 -  Rio de 
Janeiro -  RJ.
Registro de acordo com a Lei de Imprensa.



Editorial

"Võb peço os tires do wMwdo, ores que 03 /ivres do 
wadgMo. "(7o 7 7.73)

É na ação política que se sente mais a presença canalha, 
aviltante e desumanizante daquilo que Jesus Cristo chama de 
Maligno, isso porque "os filhos das trevas são mais espertos do 
que os filhos da luz". Vale dizer isto de uma certa ação política 
expressa na realidade de tantos países, notadamente nos sul-ame­
ricanos e, particularmente, no nosso.

Em nosso caso particular, parece que a Igreja — que susten­
tou a fraqueza dos oprimidos e os ajudou a explicitarem a sua 
força amordaçada pela opressão — sente perder seus espaços, 
quando o poder oferece uma "abertura" e como que aceita as 
propostas, que havia nos gemidos dos marginalizados, e até deixa 
voltarem e falarem os escorraçados. Abre-se uma pequena possibi­
lidade de que os grupos que estavam por baixo façam valer seus 
direitos e comecem a proclamá-los e a lutar por eles.

A permanência no mundo em que fomos deixados — como 
os filhotes das águias na beirada dos penhascos para aprenderem a 
voar — e fomos largados com a nossa (pequena) fé — como as 
tenras asas dos pássaros pequenos criados para as alturas — essa 
permanência está a exigir de nós um reexame de nossa fé à luz de 
uma consciência crítica do momento que nos é oferecido; como 
está a exigir também uma aceitação corajosa do momento e de 
todas as possibilidades que ele nos oferece.

1



E é isto que este número apresenta: a abertura evangélica 
para tempos de "abertura".

Duas seções nesta série de seis artigos:
A primeira tem três textos — Pauio, Beto e Benjamim. 

Refletem seriamente sobre o momento político e sobre a maneira 
de nele concretizarmos uma fé dinâmica e transformadora.

A segunda se compõe — outros três textos — de expressões 
atualíssimas da presença da Igreja em duas realidades de nossa 
América, a de El Salvador e a de Nicarágua. Na primeira a 
presença gigante do arcebispo Dom Romero (trabalho de Luiz 
Alberto); na segunda a Pastoral dos Bispos Católicos e a declara­
ção de quinhentos pastores e líderes evangélicos.

A oração do Cristo continua presente a animar a nossa fé.

2



"Ai! que saudades do tempo 
em que o terço resolvia tudo!"

Aodo Cezar AoMreiro Rotas

gefores de 
se vtrcM e/efnw- 
Mente coMpro- 
Meddos coM a 
CKMsa popuTar, 
com a /ufa pe/a 
redeMocraf:za- 
fdo do país.

No atual momento em que as oposições populares começam 
a reconquistar a autonomia e em que a Igreja "progressista" 
começa a "perder" o seu espaço, ou, em outras palavras, a deixar 
de cumprir o papel supletivo dessas mesmas organizações — papel 
esse de vital importância no cenário brasileiro a partir do período 
Mediei — outras questões relevantes e internas começam a surgir 
para os setores de Igreja que se viram efetivamente comprometi­
dos com a causa popular, com a luta pela redemocratização do 
país.

Em outras palavras, a questão da axp/ícdapôd da /e  surge 
como uma questão intestina para agentes de pastoral.

Nossas reflexões pretendem tão somente alinhavar esta pro­
blemática e criar um espaço onde tais questões possam ser redis- 
cutidas e aprofundadas.

FÉ E iN s rr rm ç Ã o

Quando se pensa em expí/cítapôd da /is pensa-se na "ínsfítM:- 
pfo". Ou melhor dizendo, quando este problema surge nas Comu­
nidades Eclesiais de Base aparece como a preocupação de que o 
engajamento possa "levar" a uma perda da fé, ou "a uma desvalo­
rização do dado de fé".

Ora, só podemos entender esta espécie de preocupação de
3



O proNema A? 
exp//t;layãb íta /é 
arfa í/yuoí/o no 
Aonzonfe <7o 
PODFTt.

certos tipos de agentes de pastorai, (e neste texto quando faio em 
agentes de pastorai refiro-me aos agentes que vieram do "exte­
rior", padres, freiras e leigos de vinculo orgânico ou não com a 
instituição) se considerarmos que o problema da explicitação da 
fé está situado no horizonte do PODER.

A questão se torna relevante nos momentos do atual pro­
cesso sócio-político, onde se coloca o problema da /iqgewioHM. 
Nossa memória acusa que no Brasil foi o tema dominante do 
universo ideológico dos cristãos da Ação Católica na década de 
60.

Temos também de considerar que, neste nível, não só a 
Igreja Institucional sofre de querelas internas (questão da legaliza­
ção do PC, por exemplo), mas que ela corre o risco de perder sua 
autoridade social — na questão do aborto, divórcio, limitação da 
natalidade — e mesmo o direito de exprimir e de avaliar as 
experiências religiosas (cursinho, encontro de jovens, etc.).

Outra coisa a ser apontada é a busca de um cnstianAmo 
/THVifHHfe que encontrou, na década de 60 teóricos como Mounier, 
Chardin, Lebret os quais criavam a expectativa do triunfo de um 
discurso cristão, a definição de um "humanismo verdadeiro" que 
ultrapassaria o humanismo ateu.

Sem dúvida, todo o esboço de um humanismo cristão foi 
desmantelado pela crítica das ciências humanas, pelo marxismo, e 
uma corrente migratória aconteceu: passou-se da legitimidade 
cristã para uma legitimidade marxista. A razão era simples: o 
discurso cristão era pouco operacional para atingir a libertação 
anunciada e então proclamou-se um outro mais eficaz, coerente e 
científico . . .

O marxismo funcionou contra o discurso humanista recon- 
ciliador de muitos movimentos católicos. Na realidade, isto não 
foi imposto aos cristãos que, no fundo, procuravam relativizar e 
adaptar o marxismo acrescentando à sua doutrina toda a espécie 
de bemóis, de restrições e de interpretações que sonhavam a 
criação de um marxismo cristianizado que seria, finalmente, o 
verdadeiro discurso da libertação humana total. A questão de 
fundo é que os cristãos militantes perderam esta legitimidade feita 
e teorizada, e estão, ao menos na América Latina, criando e 
fazendo na prática a sua legitimidade sócio-política.

A PEDAGOGIA DAS COMUNIDADES 
ECLESIAIS DE BASE (CEB's)

Seria total ignorância negar a importância sócio-político- 
eclesial das CEB's. Sobre isto tem-se refletido muito nestes últi-
4



mos anos. Gostaria de reter de maneira sistematizada o processo 
desta pedagogia.

O fato que me parece vitai constatar é que, peia primeira 
vez, a igreja Latino-Americana deixou de reunir pessoas para 
cuituar a Deus somente através de ritos e práticas sacramentais, 
cujo conteúdo as fazia evadirem-se do mundo. As CEB's encontra­
vam-se em torno da Palavra de Deus, nos circulos bíblicos. Estes 
mesmos círculos bíblicos possibilitavam:

1. O confronto direto da situação de vida concreta dos seus 
componentes com a Palavra de Deus;

2. Uma sensibilidade social para os problemas reais da 
comunidade;

3. A criação de um espírito de reivindicação dos seus 
direitos: água. luz, saúde;

4. O início de uma organicidade e de mobilização: grupos 
de mães, mutirão, roça comunitária, etc.;

5. A descoberta de uma consciência de si: como "gente", 
"pessoa", "humano".

Num segundo momento, certas comunidades evoluíram a 
partir da sua prática para:

1. Uma sensibilidade política, relacionando o sistema de 
dominação capitalista com o imperialismo e sua ação através das 
multinacionais;

2. Uma consciência social;
3. A mobilização para formas organizatórias que exprimis­

sem esta sua consciência social: grupos de bairro, oposição sindi­
cal, etc.

Teríamos o seguinte gráfico:

Peto prtmeya rez, 
a Tarefa Aarino- 
americana afeixon 
<?e ret/nir penoas 
para ca/m ara 
Deas íomenfe 
afrarés de rifos 
e práficas 
sacra menfaM.

Sensibilidade Política 

Consciência Social 

Formas de Organização

Ora, do ponto-de-vista da sensibilidade política e social, da 
consciência individual e social e mesmo de suas formas de partici­
pação organizada não há a menor preocupação em certos agentes 
de pastoral. O problema se coloca quando se questiona a /ín/nz 
Kfeoíógica dessa participação organizada, fora dos quadros institu­
cionais, e que escapam ao controle (no sentido amplo do termo) 
dos setores mais militantes da Igreja Católica. A tensão que surge 
está exatamente neste eixo onde se intercruzam as pastorais 
setoriais, sobretudo a operária, e as formas de organização popu­
lar que ultrapassam estas pastorais.

Sensibilidade Social.

Consciência Pessoal 
(gente, pessoa)

^  Mobilização

5



JVOSRM

OM coMfesram 
a soc:'Mf<76Íe 
cap/M/ixM. Como 
Oí MOMOS aros 
a Mossa práHca 
soc/aí

0  cuidado tomado pelos setores da Igreja Católica em criar 
centros de formação que aprofundem a prática de lideres cristãos 
militantes, deixa transparecer, ainda que difusa, essa preocupação 
política de atuação no processo político de uma maneira organi­
zada e explicitamente cristã.

Certo é que os espaços criados peia Igreja Católica e pelos 
seus setores mais avançados continuam dando frutos e mostrando 
um nível de participação política nunca dantes navegado. E é 
nesta confluência que as bases se encontram com sua fé engajada 
e politicamente ativa. O problema colocado para elas não é da sua 
explicitação, mas da sua eficácia imediata e política. O problema 
da explicitação mora no coração dos agentes depositários da 
"formação militante cristã" como caracterizamos páginas atrás. 
Acredita-se na superioridade de um humanismo cristão alternativo 
a qualquer humanismo ateu e/ou marxista, nem que se tenha que 
investir para se criar um supermarxismo cristianizado.

A fé cristã, por ser encarnada, é política. Ela se manifesta 
dentro de uma sociedade concreta, com homens concretos, atra­
vés de gestos concretos. Nossas vidas legitimam ou contestam a 
sociedade capitalista. Como os nossos atos e nossa prática social. 
Não se é contestatório somente em palavras, mas sobretudo em 
atos. Depende da classe social onde vivemos nossa fé e os valores 
que daí decorrem. São critérios para uma fé evangélica: o sentido 
da participação e da sociedade, da socialização, do poder popular, 
do bem-estar coletivo, da justiça social, da reivindicação dos 
direitos, da luta contra a corrupção, a exploração e a humilhação; 
e da luta para a transformação radical das estruturas sociais que 
produzem homens explorados e exploradores. O Deus da Bíblia 
revela-se através da História e aparece como uma força que 
liberta. Está mais presente na ação O-gns/owMcíorá do que na 
ordem estabelecida quando esta é opressora. O Deus bíblico é um 
Deus que AGE na luta e na ação do seu povo através da sua 
libertação.

A fé cristã é exigência de ultrapassagem na busca perma­
nente de um novo céu e de uma nova terra onde habita a justiça 
(2Pe 3.13). A fé se manifesta em três níveis fundamentais que não 
são excludentes entre si: PRESENÇA, PARTICIPAÇÃO E SOLI­
DARIEDADE (Evangelii Nuntiandi 21).

O Deus de Jesus Cristo não é monopólio dos cristãos. O que 
é "cristão" ou "não-cristão" não é carimbado ou rotulado pelos 
cristãos "no Poder". Isto é possível quando o culto da personali­
dade de Jesus Cristo atinge o seu apogeu. Não podemos esquecer 
que pedagógica e taticamente, o Cristo "sai de cena" e envia o 
Santo Espírito o qual "sopra onde quer e como quer e ninguém
6



sabe para onde vai nem donde vem". Uma dinâmica vitai seria 
revalorizar PENTECOSTES na vida missionária dos cristãos. Pen­
tecostes é o critério para a crítica do PODER nas Igrejas e na 
sociedade. Deus age através de todos os homens e é a prática 
libertadora dos homens que os faz estar ou não em Deus e com 
Deus. Senão como se explicaria Ciro (2Cr 36.22, 23)? Uma outra 
constatação importante é que a Igreja é provisória. Ela foi criada 
historicamente e vai até o "final dos tempos". O Reino de Justiça 
e de Paz é a grande meta a ser atingida desde aqui e agora. E este 
Reino não é privilégio de nenhum cristão, exphcifo on nãb-e.vp/f- 
cifo.

O Dem de 
reve/a-se afnzvés 
de Msróna e 
apcrece como 
eme /arpe <yee 
dAerfa. Dsfá mais 
presenfe na ação 
transformadora 
do qee na ordem 
esfaMectda 
çmando esta é 
opressora.

AS PASTORAIS SETORIAIS
(operária, indígena,.rural e urbana)

Temos de considerar que todas as pastorais setoriais como 
respostas foram criadas pela cripn/a hierárquica da Igreja Católica 
(bispos, padres e freiras, etc.) ainda que pretendam e efetivem um 
trabalho de organização das bases. Neste sentido o problema da 
explicitação da fé situa-se mais fortemente ao nível dos agentes 
que estão mais organicamente ligados à instituição. É menos 
freqüente e quase inexistente nos agentes que estão vivendo 
diretamente os desafios concretos das classes populares onde estas 
pastorais encontram sua razão de ser ao nível de Igreja. Isto não 
significa que o monopólio destas pastorais esteja com o clero, mas 
temos de considerar que estão intimamente ligadas à figura dos 
bispos que as representam.

AS PASTORAIS — sejam elas quais forem — interessam 
prioritariamente aos membros orgânicos da Igreja Institucional. E 
podem, sem nenhuma sombra de dúvida, aliar-se aos movimen­
tos reivindicatórios populares. Neste contexto, a elas jamais cabe­
ria a hegemonia do processo de participação popular, mas sim 
colocarem-se a serviço destes movimentos populares, crescendo e 
amadurecendo a sua ação política junto/e com eles.

Se isto não estiver claro para os agentes de pastoral a 
confusão se fará e se confundirá PASTORAL — que é específico à 
Igreja — com os movimentos de organização popular. Em outras 
palavras, as pastorais não esgotam nelas mesmas o movimento 
reivindicatório. Não bastando isto, temos que fazer uma ressalva 
ao tipo de lógica excludente em que foram formados estes agentes 
de pastoral. A formação do clero sempre foi dentro de uma lógica 
de "ou . .  . ou". Não é à-tôa que sempre refletimos em termos de 
PECADO E GRAÇA, IGREJA E MUNDO, SEXO E AMOR, FÉ E

7



"Os pequeninos" 
se reconhecem 
como "os 
oprimidos" e 
capazes de 
e/èdfarem o sen 
prp/efo hisfórico 
de frans/brma^ao 
radica/ das 
re/apões sociais.

POLÍTICA. Este é o momento, através de uma prática consequen­
te, da purificação desta lógica excludente, e da construção de uma 
lógica dinâmica e ativa que veja nos seus processos de síntese a 
expressão mais perfeita da compreensão de sua prática social.

Por outro lado, é nestas pastorais setoriais que vemos uma 
dupla dimensão da fé cristã a ser vivida:

a da RESISTÊNCIA: através de relações de solidariedade, 
não-competição, de formação crítica e de oposição ao individua­
lismo gerado pelo sistema capitalista;

a da ESPERANÇA: na manutenção do projeto histórico de 
transformação da sociedade em estruturas mais justas que possibi­
litem a humanização do homem pelo homem. Este projeto histó­
rico encontra a sua expressão mais perfeita no livro do profeta 
Isaías.

"Pois eis que crio novos céus e nova terra ( . . . )
Não haverá mais nela criança para viver poucos dias, nem 
velho que não cumpra os seus, porque morrer aos 
cem anos é morrer ainda jovem e quem pecar só aos cem 
anos será amaldiçoado.
Eles edificarão casas e nelas habitarão, plantarão vinhas e 
comerão o seu fruto.
Vão edi/Icarão para onfros /MÓifem, não p/an/arão para 
<7MC on/ro.s comam, portae a iongcvidade Jo men povo 
será como a da árvore e os meas cicifos des/rn farão de fodo 
as oóras das soas próprias mãos " (Is 65.17ss)

Nesta perspectiva a CONVERSÃO se coloca também para 
as classes populares que com suas vidas e seu trabalho acabam por 
legitimar uma sociedade onde esta profecia não encontra nem 
concretude nem eco.

As Comunidades Eclesiais de Base são as manifestações e a 
celebração da Fé em Jesus Cristo revelada, num primeiro momen­
to, aos po&rcs e pcqovcnmos. À medida que as comunidades 
crescem em consciência crítica e capacidade de organização elas 
se tornam a manifestação da Fé e da Boa-Nova anunciada e 
prometida aos poóres e oprimidos.

É lentamente que este processo de conversão se faz e se faz 
através de ações concretas de solidariedade e reivindicação que 
explicitem a capacidade de luta das camadas populares. Ora, 
quando os setores populares encontrarem — fora da Igreja — as 
suas formas de participação, então as CEB's continuarão sendo o 
lugar onde se refletirá a vida das pessoas à luz do Evangelho de 
Jesus Cristo, onde estarão profundamente interligadas a fé e sua

8



expressão em termos de luta peia Justiça. Eias continuarão sendo 
o lugar próprio do amadurecimento cristão e espiritua) de tantos 
homens e muiheres comprometidos com a criação da nova socie­
dade. A superação da consciência individuai por uma consciência 
sociai dá-se num processo onde "os pequeninos" se reconhecem 
como "os oprimidos" e capazes de efetivarem o seu projeto 
histórico de transformação radicai das reiações sociais.

O ECUMENISMO: A EXPRESSÃO DO REINO

O ecumenismo deve ser incentivado através de bases "não- 
institucionalizadas". Ele é verdadeiro ecumenismo quando diante 
de probiemas comuns, homens e mulheres buscam, em comum, as 
soluções. Diante de desafios concretos, as divergências "teológicas 
e institucionais" desaparecem. É nesta superação dos desafios, 
através de uma ação conjunta, que o Reino se manifesta anonima­
mente, isto é, sem a explicitação juramentada e rotulada de 
"cristã". O que, em nenhum momento significa dizer que as 
comunidades estejam impedidas de celebrar à sua maneira a 
própria fé como manifestação de sua resistência, luta e esperança. 
Mas isto deve brotar da sua vida concreta e não ser "induzido" 
pelos seus pastores ou agentes de pastoral que, muitas vezes, 
utilizam o argumento da "vergonha da fé" e do "respeito 
humano".

Estas relações ecumênicas ou estão fundamentadas em ne­
cessidades reais das camadas populares e da superação dessas 
mesmas necessidades, ou estarão reduzidas a meras liturgias entre 
tndnudMos, por mais progressistas que sejam aquelas e estes.

Em outras palavras, Deus está mais presente — por ser o 
Deus de um Povo — na união ecuménica que parte dos problemas 
concretos a serem resolvidos através de uma prática comum de 
cristãos e de homens das camadas populares, do que no dtd/ogo 
ÚKfiyidMtd entre bispos ou pastores por mais avançados que sejam. 
No primeiro, está o primado do POVO DE DEUS e no segundo, o 
primado da IGREJA INSTITUCIONAL com o seu peso hierár­
quico e histórico.

Ã GUISA DE CONCLUSÃO

Na medida em que os utentes de pastora/ — padres e freiras 
— não tenham participado da experiência da opressão (são poucos 
os que vivem do seu próprio trabalho assalariado e que, oriundos 
de uma formação de classe média onde participam, ao nível

9

O ecumenismo 
deve ser 
incentiyado 
através de Amei 
"nao-lnStltaCIO- 
na/izadas".
F/e é verdadeiro 
ecMmentMHO 
guando diante 
de proti/ema^ 
comuns, Aomens 
e mn/Zieres 
Auscam, em 
comam, ay 
so/ufões.



F, peráewáo o 
rneáo de comun­
gar e parf!c;par 
p/ena e pro/a- 
namenfe na /ufa 
daí c/asses popu- 
Íareí, que des- 
coAnremoí que a 
/e  crísUT não é 
só cu/fura/ mas 
é prMaz.

intelectual, da pequena burguesia) lhes é difícil compreender que 
as comunidades populares possam prescindir da "explicitação da 
sua fé". Disto pode decorrer que exatamente ali — onde estas 
comunidades percebem uma luta legítima em defesa dos seus 
interesses, e a expressão encarnada da sua fé — eles vejam uma 
ação wcrnmcnte po/Mc# fruto de uma "agitação" e "manipula­
ção" inaceitáveis.

É, perdendo o medo de comungar e participar plena e 
profanamente na luta das classes populares, que descobriremos 
que a fé cristã não é só cn/tna? mas é prática. Só se faz explicita­
ção do nome de Cristo diante dos tribunais que julgarão a eficácia 
da ação cristã tida por eles como ameaçadora e subversiva.

Será que teremos a suficiente paciência e perseverança para 
aguardarmos a celebração e a festa do povo como epifania das 
suas pequenas conquistas de libertação? Ou, ficaremos reduzidos 
à angústia e ansiedade daqueles que não compreendem que o 
processo histórico só avança se nos deixarmos superar -  conscien­
temente — a cada momento? Nesse caso, estamos fadados à 
indagação ingênua e assustada: "MEU DEUS! ONDE FOI QUE 
ESQUECI O MEU TERÇO? "

10



Prática pastoral e prática política

Erei Zieffo

Nos últimos anos, o controle direto, peio aparelho repres­
sivo do Estado, de todos os espaços de articulação da sociedade 
civil, exceto a Igreja, permitiu que, à sombra desta, se desenvol­
vesse — em muitas regiões do pais — um intenso trabalho pastoral, 
eminentemente popular, capaz de despertar nos fiéis a dimensão 
social e política da fé cristã. Certos expedientes, como o interesse 
pelos instrumentais de análise da realidade, tomaram-se comuns 
na prática pastoral, como parte integrante do processo de evange­
lização. Propiciar um conhecimento mais crítico e aprofundado 
da realidade social tornou-se condição mesma da evangelização.

Entretanto, no seio da sociedade civil, fatores como a emer­
gência do movimento operário, a mobilização de parte da classe 
média excluída do processo político, as campanhas em torno dos 
direitos humanos, combinados com o fracasso do "milagre" eco­
nômico e a necessidade de o regime autolegitimar-se politicamente 
— frente a uma nova conjuntura internacional — deram ensejo ao 
processo de reformulação política (anistia parcial, novos partidos, 
etc.) e de busca de um novo estilo econômico ("aumentos" de sa­
lários, "combate" à inflação, etc.). Esse novo perfil da conjun­
tura brasileira -  conhecido como "abertura" -  é o reflexo 
da mobilização de setores representativos do povo frente a um 
poder" autocrático que procura reformar-se para perpetuar-se. 
Nada indica que os detentores desse poder estejam dispostos 
a abandoná-lo ou mesmo passá-lo às mãos de lideranças civis. 
Contudo, há uma mudança de estilo que permite, no mo-

11

1

Prop/cíar am 
coa/ieci'merito 
mais critico e 
apro/üHíiaíio da 
reaiáiacfe sociai 
romoa-se 
condirão mesma 
cia evaiigeiizayão.



mento, ampliar os espaços de conscientização, organização e 
mobilização da base popular.

EXIGÊNCIA DE REDEFINIÇÃO 
DA PRÁTICA PASTORAL

F necessário 
passar á 
nroMizeçãb 
pot trica 
cenrracia nnm 
insrmmenro 
de represenMçãd 
do fado de Mnxz 
proposfa 
programa rica 
menos genérica 
pne a da 
pasforai e mais 
imediafamenfe 
rincniada à 
mudança de 
poder na 
sociedade 
poi/fica.

No espaço popular até então predominantemente ocupado 
pelos trabalhos de Igreja, surgem agora outros agentes motivado­
res e outras propostas políticas que parecem não coincidir exata­
mente com a índole e os objetivos da prática pastoral. É nesse 
momento que agentes pastorais tomam consciência de que a 
prática pastoral tem seus próprios limites e de que não cabe à 
Igreja assumir a vanguarda do processo de mudança social e 
política. Do trabalho de organização popular feito em torno das 
comunidades eclesiais de base é necessário passar à mobilização 
política centrada num instrumento de representação dotado de 
uma proposta programática menos genérica que a da pastoral e 
mais imediatamente vinculada à mudança de poder na sociedade 
política. Esse instrumento é o partido político (independente dele 
se denominar movimento, frente ou organização. Interessa-nos, 
aqui, o papel que ele desempenha de conduto entre a sociedade 
civil e a sociedade política — o aparelho de Estado. Nesse sentido, 
falaremos sempre de partido político no presente texto).

Diante dessa nova conjuntura, do novo caráter do processo 
político, a pastoral popular se encontra num momento que lhe 
exige uma redefinição de seu papel na sociedade civil e um melhor 
equacionamento de suas relações com a prática política. Dar uma 
pequena contribuição a esse debate é o nosso objetivo neste texto 
que se destina, principalmente, aos agentes pastorais.

A IGREJA COMO ESPAÇO HEGEMÔNICO

A partir do golpe militar de 1964, os canais de participação 
popular no processo político brasileiro foram obstruídos e os 
instrumentos legais, destruídos ou rigorosamente cerceados, como 
é o caso do aparelho sindical. As classes populares, porém, não 
foram riscadas do mapa: pelo contrário, ampliaram-se sob a nova 
política econômica de maior rendimento produtivo graças à 
exploração intensiva, pelo menor custo, da mão-de-obra assala­
riada. A crescente concentração de renda nas mãos da minoria 
dominante provocou, à base da pirâmide social, a socialização da 
miséria. Dotado de instrumentos legais de coerção e de um 
sofisticado aparelho repressivo, o Estado, como gerente dos inte-
12

1



resses do capitai estrangeiro, manteve o movimento popuiar em 
refluxo, sem contudo anuiá-io. Ao contrário, no interior das 
classes populares embriões de organização e mobilização começa­
ram a brotar desde 1966. Fruto de certo instinto de classe — de 
quem reconhece na força da união uma garantia de resistência — 
as classes populares reforçaram seus laços de solidariedade, 
(referiando novas formas de organização, pequenos núcleos basea­
dos em relações de vizinhança: clubes de mães, associações de 
moradores, mutirão de roça, grupos de jovens, loteamento clan­
destino, cursos de qualificação profissional, centros comunitários, 
grupos de teatro e arte em geral, etc.

Esse processo não se iniciou nem progrediu de modo espon­
tâneo. No bojo do movimento popular, agentes políticos, vincu­
lados ou não a grupos ou partidos, atuaram como fator de 
estímulo e conscientização, ajudando os moradores das periferias 
das cidades ou da zona rural a recriarem seus pequenos núcleos de 
organização.

Na medida em que buscavam novos condutos de organiza­
ção e pressão social, as classes populares encontraram na Igreja 
comprometida com a pastoral popular um espaço privilegiado de 
rearticulação de suas forças. Não foi propriamente a Igreja, en­
quanto instituição oficial dirigida pelo magistério, que optou 
pelas classes populares. Foram essas que ocuparam o espaço 
representado pela Igreja, fluxo possível graças à nova índole 
pastoral delineada no Concílio Vaticano II (1965) e definida, em 
seu caráter libertador, na conferência de Medellín (1968). As 
comunidades eclesiais de base multiplicaram-se pelo território 
nacional, como forma de organização religiosa das classes popula­
res que, à luz da fé cristã, detectam a situação opressiva em que se 
encontram. Os círculos bíblicos propiciaram a relação entre os 
fatos da vida e os fatos da Bíblia, reduzindo a dicotomia fé e vida, 
religião e política, Igreja e mundo. O método ver-julgar-agir per­
mitiu, na prática pastoral, a vinculação dialética entre comunida­
des cristãs e organizações de base, tanto nas lutas travadas nos 
bairros quanto nas que já possuíam um caráter de classe, travadas 
nas categorias profissionais, nas fábricas e nos sindicatos.

O cerceamento dos canais de crítica e oposição ao regime 
militar, mormente após o AI-5 (1968), fez com que a voz profé­
tica da Igreja, comprometida com a pastoral popular ressoasse 
hegemônica na defesa dos direitos humanos e na denúncia das 
arbitrariedades cometidas em nome da segurança nacional. A 
pastoral popular ganhou uma conotação fortemente política e a 
política, enquanto expressão das bases populares, passou a exer- 
cer-se junto às comunidades cristãs e à pastoral operária urbana e

13

A: comunidades 
eciesáns de Aase 
muiliplicaram-se 
peio ferritório 
nacional, como 
/orma de 
organizarão 
religiosa das 
cfãsses populares 
<7ue à luz da /e  
crisia, defeciam 
a sifuajMo 
opressiva em <?ue 
se enconlram.



A pcsfora/ popn- 
/ar, /írnarãc 
soArefMão MO 
rec/ão f̂ a: re/a- 
p<%s ãe y['z;- 
nAonyc e /brfa/e- 
c;'ãa peía ;ynn/- 
Jaó/e de condi­
rão iocia/, en- 
confrot/, noí 
An/rros poAres 
Oü CM! reg7<%s de 
pe^aenoí pw- 
priefános e de 
ana/a/aadoí 
ag7*/co/aí, o 
ferreno /érid  à 
$na expansão.

rurai — fontes, não exclusivas mas predominantes, de rearticula- 
ção do movimento popuiar (nos bairros) e do movimento operá­
rio (nas fábricas e no campo).

PASTORAL POPULAR E MOVIMENTO OPERÁRIO

Designamos de movimento operário as formas de organiza­
ção e mobilização tanto do trabalhador urbano quanto do rural. 
A pastoral popular, firmada sobretudo no tecido das relações de 
vizinhança e fortalecida pela igualdade de condição social, encon­
trou, nos bairros pobres ou em regiões de pequenos proprietários 
e de assalariados agrícolas, o terreno fértil á sua expansão, seja 
pelas razões objetivas já assinaladas (carência de canais de organi­
zação popular), seja por razões subjetivas, como a religião consti­
tuindo o eixo de referência cultural de nosso povo. A linguagem 
religiosa lhe é familiar. Dela, as classes populares extraem as 
categorias mais simples pelas quais configuram sua mundividência.

A rede de pequenas organizações populares autônomas — 
muitas delas animadas pelas comunidades eclesiais de base — 
passou a constituir-se no sistema de apoio à rearticulação do 
movimento operário. Desde 1966, inicia-se o trabalho da oposição 
sindical, questionando a estrutura que, ainda hoje, mantém o 
sindicato vinculado ao Estado e impede as relações inter-sindicais, 
favorecendo a proliferação de pelegos. Graças ao trabalho da 
oposição, a renovação de lideranças sindicais permitiu a deflagra­
ção de movimentos expressivos que, independentes de seus resul­
tados imediatos, contribuíram para levar a classe operária a apro­
fundar suas formas de luta (1968 — Osasco e Contagem). Todavia, 
devido às restrições impostas pelo regime autocrático à estrutura 
sindical — em geral, reduzida, na prática, ao mero assistencialismo 
— e ao sofisticado sistema de controle nas fábricas e em outros 
locais de trabalho, o bairro passou a constituir-se no terreno mais 
adequado à reorganização operária. Isso permitiu a vinculação 
entre movimento popular e movimento operário, dando condi­
ções de sustentação às lutas operárias (greves e lutas pela terra) e, 
ao mesmo tempo, levando o movimento popular a despertar para 
a questão básica de sua continuidade e eficácia — a questão do 
caráter de classe de suas lutas. Hoje, enquanto algumas formas de 
organização do movimento popular, nessa ou naquela região do 
país, permanecem num primeiro estágio reivindicatório, de me­
lhorias de serviço público, outras já chegam a descobrir, através 
das lutas reivindicativas, a dimensão mais global do sistema de 
poder que existe por trás de uma prefeitura e o caráter do sistema

14



social que determina o antagonismo de interesses entre o capital e 
o trabalho.

Fator fundamental nesse processo de consciência de classe 
tem sido a educação popular empreendida pelos agentes — vincu­
lados à Igreja ou a grupos políticos — presentes junto às classes 
populares. Durante certo tempo, a presença de grupos políticos 
não era percebida senão através do próprio espaço eclesial, pois a 
repressão colocava em risco todo trabalho que não se apresentasse 
com um mínimo de legitimidade. As comunidades eclesiais de 
base, tanto na Igreja como na sociedade civil, conquistaram essa 
legitimidade por sua própria prática. Além do mais, os grupos que 
atuavam junto às classes populares não possuíam, como a Igreja, 
canais de expressão de sua prática e de seus propósitos políticos. 
Assim, a Igreja aparecia como espaço hegemónico de rearticulação 
da base popular.

Fofo/'
/í/ndo/Hfnfo/ 
HMSf processo 
<?e co//sc/'ê/!c:'o 
í/e ctosse fe/n 
SK?o o ecfMcopôo 
popofor 
e/npreencMo 
pe/os oyenfes 
vinct/Mos ò 
/gre/o OM o 
grt/pos po/lflcos.

A EMERGÊNCIA DA PRÁTICA POLÍTICA 
DESVINCULADA DA PRÁTICA PASTORAL

Com a "abertura" — ou seja, a necessidade de o regime 
redefinir seus rumos, devido à nova conjuntura internacional e ao 
avanço qualitativo do movimento popular e operário — a socie­
dade civil brasileira adquire uma nova configuração. O movimento 
popular e o movimento operário se emancipam, prescindindo de 
seus vínculos com a pastoral; os grupos políticos emergem da 
clandestinidade; muitos exilados retomam; novos canais de 
expressão política são criados; a reformulação partidária reflete a 
necessidade de se encontrar um novo palco para o embate das 
várias correntes e tendências que se formaram, ao longo desses 
anos, no seio da resistência e da oposição à ditadura.

Interessa-nos, aqui, a relação da prática pastoral com essa 
nova conjuntura política.

A Igreja comprometida com a pastoral popular já não é o 
núcleo hegemônico de manifestação do descontentamento popu­
lar — exceto, sem falar em termos eleitorais (no caso, o MDB), na 
zona rural, onde as organizações autônomas de base ainda não se 
firmaram de modo expressivo. Agora, parte da imprensa abre suas 
páginas às reivindicações e lutas das classes populares e inúmeros 
organismos representativos adquirem mobilidade e expressão na 
sociedade civil. A pastoral popular fica num impasse. Sente-se 
como quem se vê na encruzilhada da história. As setas apontam 
vários caminhos. Certos rumos, que ela pensava serem próprios à 
sua índole, são agora trafegados por grupos políticos cujos princí­

15



í$Aoea-se, na 
nofa con/MnfMfj, 
a emergência 
de ama prádca 
po/^ica 
infe/ramenie 
dewinca/ada da 
prádca pasfora/.

pios a hierarquia eclesiástica julga incompatíveis com a sua dou­
trina. Esse impasse coincide com o momento político de rearticu- 
lação das forças de apoio ao regime e o retalhamento da oposição 
concentrada no MDB. A cunha enfiada na oposição marca a 
divisão de seus variados segmentos e deixa a pastoral popular 
entre a incômoda posição de "neutralidade" política e a difícil 
opção por uma das tendências. Membros da hierarquia dividem-se 
em torno da legalização do PCB. Esboça-se, na nova conjuntura, a 
emergência de uma prática política inteiramente desvinculada da 
prática pastoral.

A autonomia das organizações populares de base, a aspira­
ção partidária do movimento operário, a emergência dos grupos 
políticos e, com eles, de toda uma racionalidade política ade­
quada à análise da conjuntura e do sistema capitalista, põem em 
xeque e, ao mesmo tempo, revelam a precariedade política do 
discurso pastoral, forjado em linguagem genérica, simbólica, utó­
pico no que concerne a propostas alternativas, baseado em princí­
pios éticos e inadequado para exprimir as contradições do atual 
momento político brasileiro. Ocorrem, então, diferentes reações, 
conforme o nível institucional em que se situam, na Igreja, os 
agentes pastorais. (As distinções abaixo são meramente didáticas, 
para efeito de visualização e análise das diferentes tendências na 
prática pastoral e nenhuma delas e nem todas elas esgotam o que, 
de fato, se passa na realidade):

1. A nível da hierarquia, a tendência é de hipertrofiar o 
discurso pastoral, como se ele abarcasse toda a conjuntura atual 
pelo simples fato de apreender, à luz da revelação do Pai, o 
sentido último e absoluto da realidade histórica. Sem dúvida, o 
discurso pastoral possui elementos que lhe permitem aferir a 
conjuntura e, nela, detectar os sinais de pecado e denunciá-los 
profeticamente (cf. -SM&sícúos paru uma Pohfíca ábcáz/, CNBB, 
1979). O que falta ao discurso pastoral é uma mediação sócio-ana­
lítica que lhe permita maior concretude evangélica no anúncio de 
pistas alternativas que escapem ao reformismo e comprometam os 
cristãos com uma prática política efetivamente libertadora.

2. A nível dos padres e religiosos(as), percebe-se igualmente 
uma atitude de "proteção ao rebanho", como se as novas forças 
políticas, com propostas concretas de organizações de base e 
desenvolvendo uma prática nem sempre condizente com a da 
pastoral, fossem lobos interessados na rapina das ovelhas. Surge, 
pois, a tendência de se acentuar, em caráter de urgência, o 
pastoral, o religioso, o catequético, como que oferecendo um 
equilíbrio frente ao político, ao ideológico e ao partidário. O

16



velho dualismo reaparece, demonstrando a dificuldade desses 
agentes equacionarem, dialeticamente, a prática pastoral e a prá­
tica política e de darem provas de confiança na condução que 
assumem os trabalhos de base que eles animam e no discerni­
mento e opção políticas da própria base popular.

3. A nível de agentes leigos provenientes da pequena-bur­
guesia, a tendência é de reduzir a prática pastoral à prática 
política. As categorias de análise científica ganham predominân­
cia sobre o discurso religioso, as tarefas iminentes do movimento 
popular e operário deixam à margem a explicitação da fé, o 
sacramental e o litúrgico são relegados à esfera privada dos mem­
bros das comunidades, devido à urgência de se tratar das questões 
políticas e partidárias. Alguns agentes acreditam mesmo que a 
prática pastoral esgotou suas possibilidades políticas e que, agora, 
só resta fazer com que o potencial político acumulado nas comu­
nidades desagüe num dos condutos partidários existentes ou em 
formação.

Outros agentes resistem, julgando-se dotados dos únicos 
critérios políticos verdadeiramente decorrentes da prática popular 
e, portanto, em condições de avaliar criticamente a prática de 
todos os outros segmentos ou grupos que encarnam propostas 
alternativas. De fato, esses agentes parecem lamentar o que eles 
próprios sempre propugnaram: a abertura do (ainda pequeno e 
instável) espaço democrático. Na defesa exacerbada de suas posi­
ções, esses agentes movem, às vezes, acirrada campanha contra os 
grupos que não rezam pela cartilha da pastoral, qualificando-os de 
manipuladores, vanguardistas, instrumentalizadores, etc. Ao mes­
mo tempo, arvoram-se em protetores da base popular que, a seu 
ver, deve ficar distante dessas investidas ideológicas que só servem 
para confundir e dividir . . .

A TENDÊNCIA DO ESPECIFICO CRISTÃO

A nível propriamente da base popular, duas tendências se 
destacam: a tendência do específico cristão e a tendência da 
articulação dialética.

A tendência do específico cristão julga que, dentro do atual 
cenário de pluralidade ideológica, os cristãos — e, portanto, suas 
comunidades — detêm valores e critérios específicos, decorrentes 
da revelação evangélica e da vida de fé. Esses valores e critérios 
qualificariam os cristãos para uma prática política cuja índole os 
demais grupos, não-cristãos, jamais poderiam alcançar por mera 
racionalidade política. Assim, certos valores como o respeito à

17

A tendência do 
especifico 
cristão /aiga que, 
dentro do atua/ 
cenário de p/ara- 
iidade ideoiógica, 
os cristãos -  e, 
portanto, saas 
comanidades -  
detêm vaiores e 
critérios 
especi/icos, 
decorrentes de 
reveiapáo evan- 
géiica e da 
vida de /é.



Kw não 
é posr/ve/ 
cerros votorcs 
cxpãcrrawertre 
crcn^ãcos, é 
tvwa wa^eiw 
ve/cdc fe, rc/vez, 
cfc wcoMScrcMrc) 
<Je ^c/èn^cr a 
pcrpcrMcpàb <Jo 
regrme de 
cnKandade.

pessoa, o perdão, a consciência do erro e a busca da reconciliação, 
seriam priviiégios da prática cristã — ou, em outras palavras, só 
existiriam na prática de quem recebeu, como dom gratuito do Pai, 
a fé cristã.

Essa postura coloca sérios problemas de ordem teológica. A 
posse da fé determina a posse de Deus? Se a fé é um dom 
gratuito do Pai a seu povo, dom que permite a esse povo, 
experimentando a vida divina em sua vida, /er o significado — em 
Jesus de Nazaré — mais profundo desse dom universal que é o 
amor, como julgar que Deus priva a humanidade de, fora da fé, 
atingir no amor a plenitude do humano? Afirmar que, sem fé, não 
é possível possuir certos valores explicitamente evangélicos, é uma 
maneira velada (e, talvez, até inconsciente) de defender a perpe­
tuação do regime de cristandade. É atribuir aos cristãos, pelo fato 
de terem fé, um poder capaz de serem mais perfeitamente huma­
nos que seus irmãos destituídos de fé. A fé, inclusive, daria aos 
cristãos — mecanicamente — um melhor discernimento político. 
Ora, essa espécie de racismo confessional não resiste ao testemu­
nho de amor que muitos não-cristãos dão em suas lutas com o 
povo, numa radicalidade evangélica -  de fidelidade até à entrega 
da própria vida — nem sempre encontrável entre os cristãos. Jesus 
não veio senão revelar as potencialidades e as primícias contidas 
na vida humana e capazes de levá-la à plenitude em Deus.

ATENDÉNCfA DA ARTICULAÇÃO DIALÉTICA

Essa tendência é, sem dúvida, a que aparece mais frequente­
mente na prática das comunidades cristãs populares. Seus mem­
bros não distinguem oração e ação, fé em Deus e luta política, 
trabalho pastoral e oposição sindical. Em sua vida, essas coisas 
estão intimamente ligadas, mesmo que essa unidade — ou articula­
ção dialética — não se reflita no discurso e na vida dos agentes que 
com eles trabalham. Os membros da comunidade sabem que ela 
não se esgota na prática política, mas a sua oração só merece 
credibilidade na medida em que se vincula às lutas e aos sofrimen­
tos do povo. Muitas vezes, o próprio homem da base exige 
momentos específicos de liturgia não pela divisão que faria entre 
fé e vida, mas por uma unidade tão profunda em sua vida, que lhe 
permite mergulhar num espaço exclusivamente litúrgico (ou ex­
clusivamente político) sem que uma dimensão da vida ameace a 
outra.

O monolitismo da dimensão religiosa não existe senão na 
vida dos agentes clericalizados, formados num universo que, se

18



não exclui totalmente, pelo menos marginaliza outras dimensões 
do humano, como o lúdico, o sexual, o político e o estético. 
Talvez, até mesmo por não ter consciência dessas distinções, seja 
mais fácil ao homem da base viver, em unidade, as múltiplas 
dimensões de sua vida de esposo, pai, trabalhador, membro da 
comunidade eclesial e militante sindical, sem falar de seu interesse 
pela música e pelo futebol.

Esses membros das comunidades cristãs populares não terão 
dificuldade de se situarem, sem sectarismos, na prática pastoral 
complementada pela prática política.

VIVER O CONTEÚDO DA FÉ

Outra forma de monolitismo exclusivista é o tributo pago 
por sermos herdeiros da racionalidade moderna: julgamos que só 
o racional é real. Assim, a concepção científica da história, o 
método dialético, as mediações sócio-analíticas, tendem a amea­
çar a nossa vida de fé, como se essa tivesse sido, até então, mera 
propedêutica à consciência crítica dotada de fundamentos teóri­
cos e à prática política. De fato, isso tende a ocorrer quando a 
prática pastoral se restringe a desempenhar o papel de simples 
gancho da prática política e não se faz acompanhar de um 
aprofundamento teológico e místico. Exigir de um militante 
cristão, que assume a prática política, sustentar-se com as velhas 
noções da catequese infantil, é tentar o Espírito Santo . . .

O amadurecimento político deve ser acompanhado pelo 
teológico, de modo a permitir que a reflexão da realidade, à luz 
da fé, seja consolidada em categorias adequadas ao universo 
cultural em que ela se processa e expressada em linguagem fami­
liar aos interlocutores com os quais a prática pastoral Se defronta. 
A vida cristã não se sustenta fora da experiência do conteúdo da 
fé, o Deus vivo — a menos que se confunda status farisaico com 
discipulado evangélico. Ora, certo pudor em relação à vida de 
oração, à atividade litúrgica, à explicitação da fé, tem, por vezes, 
impedido de os militantes cristãos não apenas aprofundarem sua 
experiência do Deus vivo, na linha da prática de Jesus, mas 
também de se reapropriarem do capital simbólico da fé — hoje, 
em poder da ideologia da classe dominante — acionando as 
energias libertadoras do Evangelho.

A prática pastoral vincula-se à prática política, possui forte 
conotação política, mas não se esgota na prática política. Porém, 
na medida em que a prática pastoral restringir-se a uma (precária) 
racionalidade política, é compreensível que, ao descobrir a cien-

19

Fxúhr de M/H 
/nMfanfe crMfao. 
<p/e assufne a 
prádca po/Mca, 
íMífenfar-se com 
a$ veMas nopães 
de eafepaese 
:'n/anf;7, é fenfar 
o Fsptnfo 
Sanfo. . .



tiíicidade da racionalidade política, o militante cristão seja ten­
tado a abandonar a prática pastoral. Pois, nesse caso, não se 
justificaria -  pelo menos teoricamente -  prosseguir numa e 
noutra. Só quem descobre, vivencialmente, o âmago da prática 
pastoral — a experiência do conteúdo da fé — é capaz de reconhe­
cer a autonomia e a importância do político, assumindo-o em seu 
estatuto teórico próprio e, ao mesmo tempo, permanecer vincu­
lado à esfera eclesial — único espaço possível à nutrição, reflexão 
e celebração da fé. Nessa articulação entre o pastoral e o político, 
o militante encontra ainda, no espaço eclesial, a liberdade necessá­
ria à avaliação, à luz do Evangelho, de sua prática política, 
aguçando seus critérios de discernimento e evitando a sacralização 
da atividade política e suas conotações fortemente religiosas, 
como a (inútil) pretensão de adequar a realidade a princípios 
dogmatizados por uma hermenêutica mecanicista ou idealista.

Por que essa 
ã/flcuMade: de a 
/gre/a conviver 
com os parfidos 
pohficos? Cerfa- 
wenfe por 
atavismos de 
cristandade, 
peios quais eia se 
/uiya, senão utn 
partido, peio 
menos com a 
/brpz, a repre- 
sentatividade e 
o poder de moiu- 
iizafão de um 
partido.

RELAÇÃO ENTRE PRÁTICA PASTORAL 
E PRÁTICA PARTIDÁRIA

O atual momento político coloca para a prática pastoral 
uma questão delicada: a da prática partidária. A questão é deli­
cada porque a Igreja, pelo menos em seu discurso, sempre se 
pretendeu a-partidária, suprapartidária ou mesmo antipartidária.

Por que essa dificuldade de a Igreja conviver com os parti­
dos políticos? Certamente por atavismos de cristandade, pelos 
quais ela se julga, senão um partido, pelo menos com a força, a 
representatividade e o poder de mobilização de um partido. De 
fato, historicamente a Igreja jamais foi indiferente à questão 
partidária. A hierarquia sempre deixou clara sua preferência por 
esse ou aquele partido, na medida em que ele assume os interesses 
profanos da Igreja (como a escola particular) e procura preservar a 
legislação condizente com sua doutrina (como a proibição ao 
divórcio). Os fiéis sempre estiveram filiados a um partido ou mais 
ou menos identificados com essa ou aquela agremiação política. E 
o Papa Paulo VI não titubeou em pedir votos para a Democracia 
Cristã quando viu a Prefeitura de Roma prestes a cair nas mãos 
dos comunistas — o que veio a ocorrer.

A questão partidária não pode ser equacionada como fator 
de concorrência à Igreja ou como algo que, inevitavelmente, 
absorveria ou esvaziaria os movimentos populares autônomos e as 
organizações operárias de base. Por outro lado, o partido não é 
uma questão que possa ser evitada. É um imperativo de organiza­
ção e mobilização da sociedade civil em função da mudança de

20



poder na sociedade política. As forças populares não se apoderam 
do aparelho de Estado senão através de um conduto político — 
chama-se ele partido, movimento, grupo ou organização, res- 
trinja-se eie a percorrer a via eieitorai ou assuma a iuta armada na 
sua forma de guerrilha, insurreição ou guerra civil.

Esse conduto político não deve ser a soma dos movimentos 
de base, mas a conseqüência politicamente estruturada da prática 
desempenhada por esses movimentos. É falsa a alternativa organi­
zação de base ou partido. Trata-se de assegurar a autonomia das 
organizações populares e operárias de base (do clube de mães à 
comissão de fábrica) e, ao mesmo tempo, criar condições para que 
interfiram, através de um conduto político, no sistema legisla­
tivo-judiciário e no poder executivo. Necessariamente, esse con­
duto não se rege estritamente pelas regras definidas pelo poder 
burguês. Há mesmo momentos em que esse poder obstrui, de tal 
maneira, o conduto que exprime as aspirações populares que, a 
esse conduto, não resta outra alternativa senão furar o bloqueio 
do poder burguês, estabelecendo suas próprias regras do jogo, 
isso, analisada a conjuntura e avaliada a correlação de forças. O 
fato é que, neste momento, tanto o movimento popular como o 
operário — considerados dentro do grande leque da oposição 
brasileira — sentem a necessidade de articular-se num novo con­
duto político. E a prática pastoral não pode ficar indiferente a 
isso.

Na medida em que a prática pastoral ignorar a questão 
partidária, o impasse criado entre as comunidades frente às pro­
postas emergentes (e a se acentuar no próximo período eleitoral) 
conduzirá ao aprofundamento da latente dicotomia, ao nível dos 
agentes, entre prática pastoral e prática política. Essa dicotomia 
poderá esvaziar a pastoral de suas lideranças populares, de seus 
agentes mais conscientes, relegando-a à condição — certamente 
alheia à sua vontade — de reforço aos setores conservadores 
anticomunistas. Se os militantes cristãos não tiverem plena liber­
dade de discutir, em suas comunidades, a questão partidária — 
elevando os critérios de uma ou mais opções concernentes à 
prática popular assumida por eles nesses últimos anos — eles 
estarão impedidos de avaliar, criticamente, com isenção de ânimo, 
as propostas atuais (e, no período eleitoral, poderão fazer opções 
desvinculadas ou até contrárias à prática que desenvolvem, como 
ocorreu, nas últimas eleições, em algumas regiões, em que áreas 
pontilhadas pelas comunidades de base coincidiram, no mapa 
eleitoral, com aquelas em que o partido do Governo mereceu a 
preferência do eleitorado).

&  os MH/ifanfes 
crisrâds nâo 
fiverem piena 
Merdade de 
disCMnr em suas 
comunidades, a 
<?uesfâo parfidária 
-  e/evando os 
erifénos de uma 
ou mais opyões 
concemenfes à 
práfica popniar 
assumida por cies 
nesses ú/fimos 
anos -  e/es 
esfarao impedidos 
de ava/iar, 
crificamenre, 
com isenfáb de 
ânimo, as 
proposfas afuais.

21



F  ín/Msfi/icado o 
fe/nor Je ^Me c 
pzát/ca parf/í/á- 
/*M v/rM MPCz/cr 
a práf/cc pastorat 
7&/ nsco M <?x/s- 
n'/*/<z M<z 
em <?ae ama 
mcoTTefa aya/;'a- 
yao í/o pape/ e Jo  
s/^a;y/eaí/o de 
ama e de oídra 
eoaKdemue ^ae 
e/as se exc/aem 
mayaameafe.

É injustificado o temor de que a prática partidária virií 
esvaziar a prática pastoral. Tal risco só existiria na medida em que 
uma incorreta avaliação do papel e do significado de uma e de 
outra considerasse que elas se excluem mutuamente. Há, é ver­
dade, entre as comunidades de base da Igreja, uma certa descon­
fiança frente aos políticos profissionais, devido a decepções tidas 
no passado e ao fato de. quase sempre, falarem em nome do povo 
sem, no entanto, terem qualquer vinculação com a prática popu­
lar libertadora. Diante das atuais propostas partidárias, as comuni­
dades preferem fixar os olhos num horizonte utópico, no qual 
surgiria um partido feito sob medida, sem máculas ou ambiguida­
des, perfeitamente adequado às aspirações da base popular. Ora, 
isso nada teria de negativo se os membros das comunidades 
eclesiais, os militantes cristãos, fossem os primeiros a se lançarem 
à luta política, participando ativamente das discussões sobre pro­
postas partidárias e da formação de novos condutos políticos. 
Todavia, na medida em que permanecem passivos, em constante 
expectativa — à espera de que alguém, que não tem a prática que 
eles têm, crie o conduto que eles querem — incorrem em séria 
omissão. Sendo assim, não deveriam se julgar no direito de censu­
rar aqueles que, arregaçando as mangas, não temem sujar as mãos 
nos limites e nas ambigüidades intrínsecas à formação de canais 
políticos progressistas, dentro de uma sociedade burguesa.

PRÁTICA POPULAR E GRUPOS POLÍTICOS

As comunidades eclesiais funcionam como núcleos de arti­
culação e motivação de militantes cristãos que atuam nos movi­
mentos populares e nas organizações operárias de base. Mas as 
comunidades não se confundem com esses núcleos autônomos da 
base popular e nem disputam, com eles, qualquer objetivo. As 
comunidades são espaços de animação da vida em sua totalidade, 
à luz da fé. Não há comunidade eclesial senão onde a fé é 
explicitamente nutrida, refletida e celebrada. Nesse sentido, as 
comunidades funcionam como núcleos motivadores e mesmo 
abastecedores de movimentos populares e organizações operárias 
de base, na linha do compromisso evangélico com a libertação dos 
oprimidos.

Ora, no movimento popular e operário existem militantes 
que não se encontram nas comunidades eclesiais, mas acham, em 
grupos políticos e partidos não-oficiais, o espaço necessário à 
motivação de sua prática política. Frequentemente, os militantes 
cristãos olham com desconfiança para esses militantes, como se

22



eles fossem dotados de um especial poder de modificar os rumos 
da prática popular, atrelando-a à estrita orientação de seus respec­
tivos grupos ou partidos. De fato, nem sempre esses grupos ou 
partidos partem da prática popular e desenvolvem uma atividade 
política pedagogicamente libertadora (sobre isso, ver AdMca(do 
nas Ciasses Popn/ares, revista Encontros com a Civilização Brasi­
leira, n° 13, 1979). Porém, supor que esses grupos ou partidos são 
capazes de imprimir à prática popular rumos contrários ao que a 
própria base deseja, é admitir que os membros do movimento 
popular e operário não são capazes de fazer suas próprias opções e 
nem sabem exatamente o que querem e como querem . . . Supor 
que a prática popular seria tão inconsistente, a ponto de se 
apresentar vulnerável a qualquer influência que viria a sofrer, 
valeria como uma declaração de fracasso do trabalho dos próprios 
agentes temerosos. Isso não significa que, por seu lado, a anima­
ção desses agentes seja sempre correta ou que a base jamais deixe 
de trafegar por desvios. O fato é que não se chega à libertação 
senão pela via escolhida e assumida pela base popular organizada
— e esta, historicamente, repele toda tendência que pretenda 
considerá-la como simples "massa de manobra" . . .

Aliás, ninguém mais interessado, hoje, na cooptação dos 
movimentos de base do que o Governo. Nesse sentido, são cria­
dos, pelo país, centros de vivência, centros comunitários, conse­
lhos comunitários, etc. É a política de absorver para neutralizar. 
Incapaz de impedir o povo de se organizar, o Governo pretende 
controlar suas formas de organização, através de uma ilusória 
participação nas decisões administrativas e políticas. E criar, 
assim, amplos redutos eleitorais. Por outro lado, essa legalização 
do movimento popular faria com que, tudo aquilo que não se 
abrigasse sob essa encampação populista, fosse considerado ilegal
— e, portanto, reprimível. Porém, a base popular organizada está 
consciente desse engodo oficial.

ádpor <z 
prádco popH&zr 
sena fco 
;'nco7!M'sfen?e, 
c ponfo de 
se opresenro/* 
fM/nercre/ 
a
w/ÍMeMctc í?Me 
rmo e sojrer, 
roiena como 
Mma dec/grcpzd 
de fracasso do 
traAa?%o dos 
próprios agenfes 
remerosos

EXIGÊNCIAS À PRÁTICA PASTORAL

A atual conjuntura coloca a exigência de redefinição da 
prática pastoral, em função da redefinição da prática política. A 
prática pastoral nem deve recuar perante a prática política — 
como se as tarefas sociais e políticas da pastoral fossem mera­
mente supletivas, provisórias — nem deve confundir-se com a 
prática política. Participar da atividade política faz parte, essen­
cial, da missão evangelizadora da Igreja, que aí exerce a sua forma 
mais perfeita de caridade. Contudo, a prática pastoral não deve

23



Azrfzczpcr Az 
<zfz'vz'Azíte 
po/ / fico yãz 
pcrZe, enezzczai, 
í/o zHZsazb 
evazẑ e/zzzzdora 
Ja /ye/o,
<yMe o/ exerce 
a sua /brmzz 
zzazzs per/èzfa cte 
canWacfe.

restringir seu discurso aos iimites de uma (precária) racionalidade 
política. A fim de preservar sua índole evangélica, sem confundir- 
se, diluir-se ou substituir-se aos grupos emergentes de apoio à 
prática popular, a pastoral terá de enfrentar duas exigências 
básicas: a) a do exercício explícito da missão evangelizadora e da 
inserção de seus militantes na prática política; b )a  da adoção 
consciente de medição sócio-analítica ou do instrumental cientí­
fico de análise da realidade.

Por exercício explícito da missão evangelizadora e inserção 
na prática política, entendemos a militância cristã que, nutrida no 
espaço da Igreja, se desenvolve no espaço do Reino — ou seja, 
através do movimento popular e operário e dos condutos polí­
ticos, junto com todos aqueles que, não estando na Igreja, reve­
lam as primícias do Reino em sua prática de justiça e liberdade -  
mesmo sem o saberem na fé. Porém, os cristãos o sabem e disso 
são testemunhas. Essa militância cristã mantém-se referenciada na 
prática de Jesus, proclamando, nas múltiplas formas de anúncio 
da Boa Nova, o Deus vivo que se faz presente na caminhada 
libertadora de Seu povo. A militância cristã não se faz apenas na 
profissão de fé mas, sobretudo, na prática eficaz da caridade — e 
esse amor irrompe, também, na vida e na militância dos não-cris­
tãos. O específico do cristão — e que lhe acrescenta responsabi­
lidade, e não mérito — é conhecer, pela fé, o Sentido e o Nome 
desse amor, fazendo-se discípulo daquele que O encarnou na 
história: Jesus de Nazaré. Não se trata, pois, de mera objetivação. 
Esse discipulado se realiza na possibilidade, aberta pela graça, de 
amar assim como Jesus amou — até o limite da vida, no compro­
misso com os oprimidos — com o coração permanentemente 
dilatado para com o Pai e o povo.

É uma característica evangélica do amor cristão possuir 
eficácia histórica. Ele não deve ser confundido com um mero 
sentimento de boa vontade, restrito às regras da educação bur­
guesa, operando segundo os parâmetros e os interesses da ideolo­
gia da classe dominante. Trata-se de descobrir nas contradições do 
real — as dores de parto da história — os sinais dos apelos de Deus 
que se manifestam, preferencialmente, pelas exigências libertado­
ras das classes populares. Esse ver da realidade não está isento de 
condicionamentos ideológicos. Mesmo permeada pela fé, a nossa 
consciência reflete as condições sociais de nossa existência e, ao 
mesmo tempo, ilumina a prática capaz de alterar essas condições. 
A consciência só pode levar-nos a transformar a realidade na 
medida em que estiver dotada de instrumentos que lhe permitam

24



captar as contradições fundamentais, o âmago dessa reaiidade. 
Nesse sentido, todo instrumental de análise fornecido pelas ciên­
cias que se delimitam nas fronteiras ideológicas do sistema capita­
lista, é um instrumental viciado e limitado por sua própria natu­
reza. Jamais ultrapassará o reformismo para atingir o cerne da 
contradição capital x trabalho. Só a partir da prática dos oprimi­
dos, das lutas dos trabalhadores, podemos entender a estrutura 
interna desse sistema que, para perpetuar-se, gera no oprimido sua 
própria negação. A via teórica desse entendimento é a concepção 
científica da história, especialmente do modo de produção capita­
lista, sistematizada nas obras de Marx.

Não cabe, aqui, discutir o que seja o marxismo e suas 
relações com a fé cristã, exorcizando-o dos demônios que certa 
visão reacionária, tida como cristã, lhe atribui. Apenas observa­
mos que, assim como o cristianismo se presta a diferentes inter­
pretações e a diversos modos de vivência (de guerrilheiros sandi- 
nistas à TFP brasileira), o mesmo ocorre com o marxismo. Exis­
tem múltiplas interpretações de Marx, a partir de situações histó­
ricas, culturais e de lugares hermenêuticos e sociais diferentes. 
Existem versões mecânicas (Plekanov) e dogmáticas (Pulitzer) do 
marxismo — ou seja, antimarxistas porque antidialéticas. Embora 
propiciem aos trabalhadores um nível de vida incomparavelmente 
superior à miséria material e humana na qual eles vivem nos países 
capitalistas, os regimes socialistas têm seus erros e equívocos, 
como há tradições e desvios na prática da Igreja de Jesus Cristo. 
Nada disso, porém, reduz a importância da contribuição de Marx 
à análise científica da história, mormente do sistema capitalista. E 
só uma concepção metafísica do marxismo (portanto, anti- 
marxista) diria, hoje, que o marxismo é intrinsecamente ateu ou, 
ao contrário, essencialmente teísta. Isso extrapola os limites do 
marxismo enquanto teoria materialista da história. Escapa-lhe o 
conteúdo da fé. Mas na análise que faz da sociedade, interessa-lhe 
sim a forma histórica de vivência da fé e suas implicações ideológi­
cas e políticas: a religião. Marx não diz que "Deus é o ópio do 
povo", mas sim que a religião, na sociedade alemã do início do 
século XIX, atuava como fator de alienação, assim como a reli­
gião, na comunidade cristã emergente no seio do Império Ro­
mano, atuou como fator de libertação (Engels, O Cristianismo 
frimifivo). O marxismo não se pretende uma doutrina atéia, mas 
uma teoria revolucionária. Conhecendo-o melhor, os cristãos não 
se deixarão enganar por versões grosseiras (muitas vezes emitidas 
por quem se diz marxista). E darão provas, por seu testemunho, 
de que Deus — o Pai de Jesus Cristo -  não é uma questão teórica,

25

A consciência 
só pode ierar-nos 
a frans/orfTMr 
a reaiidade na 
medida em ^ne 
esíiyer dotada 
de instm mentos 
<?ne Me permitam 
capfor as 
contradições 
Jnndnmenfnis, o 
ámayo dessa 
reaiidade.



e que o cristianismo possui — ainda hoje — as mesmas energias 
iibertadoras da comunidade primitiva.

PRESERVAR AS AQUISIÇÕES 
DA PRÁTICA PASTORAL

parf/do, 
o wferesa? 
é a nafMreza 
g o caráter de 
sen A/oco 
/;egg?nõr!/co e o 
co^tcááo de 
sea prograwM 
c/e ação.

Para os membros da pastoral popular, a questão partidária 
não deveria, em princípio, colocar-se superficialmente, ou seja, 
em torno de siglas ou de figuras que encarnariam essa ou aquela 
proposta. Num partido, o que interessa é a natureza e o caráter de 
seu bloco hegemônico e o conteúdo de seu programa de ação. É 
sobre esses aspectos fundamentais que deveria recair nossa 
avaliação.

Antes, porém, de emitir juízos precipitados sobre uma 
articulação política, os militantes cristãos deveriam equacionar, 
em seus núcleos populares e operários, a própria prática que 
tiveram nos últimos anos, procurando realçar sua dimensão polí­
tica e, daí, extrair contribuições ao debate partidário. Nesse 
sentido, "elencamos" aqui algumas aquisições feitas pela prática 
pastoral a partir de sua inserção na prática popular e que, sem 
dúvida, devem ser levadas em conta na formulação de uma polí­
tica de serviço à libertação do nosso povo:

a) oppão peias ciasses popniares a proposta política que 
não define claramente essa opção corre o sério risco de, no 
pretenso ecumenismo de classes, reativar o populismo, pretenden­
do fazer do povo mera clientela eleitoral e. da condução partidá­
ria, obra inspirada de um pequeno grupo privilegiadamente do­
tado de clarividência política, o que lhe dispensaria qualquer 
insçrção na base popular. Porém, um conduto que queira repre­
sentar a consolidação das aspirações políticas das classes popula­
res, sem dúvida terá no proletariado urbano e rural o seu bloco 
hegemônico. É claro que não basta a presença física de trabalha­
dores para assegurar essa hegemonia. Ela viria dos setores repre­
sentativos do movimento operário e dos que atuam nos movimen­
tos populares, com consciência do papel histórico que é desempe­
nhado pela classe operária. É nessa linha que a proposta partidária 
deveria, inclusive, surgir como obra das classes populares — pois, 
só nessa prática, criar-se-ão as condições que impeçam seu esvazia­
mento no espontaneísmo, seu confinamento ao sindicalismo, ou 
seu atrelamento às reivindicações de ordem econômica. Os movi­
mentos popular e operário necessitam identificar, num embrião 
partidário, seu instrumento de luta política — mesmo que esse 
embrião seja obrigado a atuar, no período eleitoral, como movi­

26



mento de apoio a programas e candidatos, ou mesmo como fração 
autônoma de um dos partidos oficiais, em sistema de coligação 
provisória, sem deixar que o caráter revolucionário de sua pro­
posta seja diluído no programa reformista de algum partido 
oficial, ainda que de oposição.

b) respeito e íncendvo à aufoiiotma cios otgantzapões popu- 
/ares de base. as classes populares devem continuar se organizando 
em todos os níveis e de todas as formas, bem como mantendo a 
autonomia de seus núcleos de base, desde o mutirão de roça ao 
movimento contra a carestia na periferia. Seria um lamentável 
erro pretender transformar os movimentos e organizações de base 
em meros redutos eleitorais ou tentar absorvê-los numa estrutura 
partidária. Um partido incapaz de respeitar a autonomia das 
iniciativas populares é um partido que reconhece sua própria falta 
de representatividade e sua origem política artificial, desligada da 
prática popular, o que o leva a querer impor-se a ela. Por outro 
lado, um partido sem vinculações com as organizações de base 
não terá outra maneira de subsistir expressivamente senão valen­
do-se do aparelho ideológico da classe dominante — e isto tem um 
preço!

c) incentivo às /ÓWMS de organizapâo de base tyue expri­
mem os interesses oô/etivos das ciasses popafares. as comissões de 
fábrica, os grupos interfábricas, as equipes de pastoral da terra, ou 
os núcleos de oposição sindical, são formas de organização especí­
ficas dos trabalhadores e não se devem fundir numa estrutura 
partidária e nem com ela concorrer — ainda que ela seja fruto do 
movimento operário. É necessário incentivar essas formas de 
organização de base, sem as quais qualquer estrutura política 
tenderá ao elitismo e ao vanguardismo. São essas organizações de 
base que sedimentam o exercício de democracia das classes popu­
lares. No interior dessas organizações, elas exercitam o próprio 
poder, através de sistemas democráticos de participação nas deci­
sões e na condução das lutas — o que se deverá refletir no partido 
que tiver os operários como classe hegemônica.

d) valorização de todas as /brmas de educação <yue /ãvore- 
cem o pro/eto de libertação do povo. há, hoje, inúmeras iniciati­
vas na linha da educação popular — da pastoral de saúde ao 
treinamento de liderança; do curso profissionalizante às festas 
rurais para comemorar fatos e datas do interesse da classe. Essas 
iniciativas ajudam a fazer do povo o sujeito de seu destino 
histórico. Querer atrelá-las a uma estrutura partidária, ou exigir 
delas um conteúdo político explícito — um discurso político 
cartesianamente preciso — é contribuir para asfixiá-las, impedindo

27

Seda um lamen­
tável erro pre- 
tender transfor­
mar os movi­
mentos e 
organizações de 
base em meros 
reõafos eleitorais 
ou tentar 
absorvê-los 
numa estrutura 
partidária.



Mzo ião gs 
Merggpgy 
pottr/cgí <7Me 

g
AAróng. F  g 
Aisfóng <yue 
ygz g$ /í'<?ergnp?s 
po//f/ggs.

as classes populares de darem os passos pedagogicamente necessá­
rios às formas mais amplas de luta. A educação popular é um 
processo permanente, mesmo dentro de uma estrutura partidária. 
Aquele que já se considera em condições de educar é justamente 
quem mais se educa no trabalho com a base popular. O risco é 
quando, julgando-se em condições de educar, ele o faz do alto de 
estruturas desvinculadas da prática popular, sem contato direto 
com as bases e, portanto, sem se deixar reeducar por elas.

DEMOCRACIA: MAIS DO QUE UMA QUESTÃO 
DE PRINCIPIO, UMA QUESTÃO DE PRÁTICA

Independente dos critérios que o Governo venha impor ao 
processo de reformulação partidária, o esforço das bases popula­
res, por sua libertação, não se deve restringir a eles. Nem muito 
menos deixar-se enroscar na quixotesca disputa de qual grupo 
político é ou não é a vanguarda das massas ou o partido do 
proletariado. Não é o discurso de um grupo que o diz. Ninguém 
pode ser juiz de si mesmo — a menos que esteja imbuído de uma 
atitude idealista de quem se autoconceitua fora da verificação da 
prática. A massa e o proletariado é que darão a esse ou àquele 
partido, movimento ou agremiação, a sua representatividade de 
classe — e, isso, através de uma prática política que engendra as 
suas formas de expressão e luta. Não são as lideranças políticas 
que fazem a história. É a história que faz as lideranças políticas.

Todos os setores identificados com a causa de libertação do 
nosso povo devem ter o direito de representatividade política 
legal. Negar tal direito a um segmento político, sob o pretexto de 
ser ele antidemocrático, é — além de corroborar as suspeitas 
policiais — correr o risco de, inconscientemente, considerar exem­
plar a democracia burguesa e sua hábil maneira de encobrir as 
tensões sociais e os conflitos de classe. Numa sociedade dividida 
em classes sociais antagônicas não existe a democracia, pois o grau 
de liberdade da classe dominada é inversamente proporcional ao 
grau de coerção e repressão que a classe detentora do poder 
necessita para exercer a sua dominação. Todos seriam verdadeira­
mente iguais perante a lei, se todos tivessem iguais condições de 
exercício e defesa de seus direitos. Como falar em democracia 
numa sociedade cuja classe dominante é legalmente defendida por 
um corpo policial-militar, sem falar do sistema judiciário, enquan­
to os oprimidos e explorados — a imensa maioria da população — 
não têm sequer acesso ao direito elementar de uma adequada 
alimentação?

28



Em nosso país, hoje, só à burguesia interessa impedir a 
representatividade dos setores identificados com a causa de liber­
tação dos oprimidos. E só quem conhece muito bem por dentro 
os grupos que representam esses setores pode avaliar o maior ou 
menor grau de prática democrática que possuem. A legalização 
desses grupos viria criar as condições para a base popular aferir o 
nível de prática democrática em que eles se encontram.

Em condições de mobilidade legal, as várias tendências 
políticas poderiam pôr em discussão seus programas e, em verifi­
cação, sua prática. Mostrariam até que ponto suas estruturas 
partidárias estão firmadas na ampla participação e nas decisões da 
base popular organizada.

Nessa linha, a prática pastoral tem muito a contribuir, 
equacionando os critérios políticos decorrentes de sua ação nestes 
últimos anos. Entretanto, não basta ter apenas critérios. É preciso 
haver projetos e instrumentos capazes de efetivá-los — e essa é a 
função da prática política. Nela se forjará o futuro deste país e, 
por ela, se avaliará o caráter verdadeiramente evangélico e, por­
tanto, libertador, da prática pastoral.

Fm nosso pots, 
Ao/e, só ò Ãttr- 
gMMM órferesso 
impedir o repre- 
sentofividode dos 
sefores idenfi/r- 
oodos com o 
cotisa de ÜAerto- 
pôo dos 
oprimidos.

Novembro 1979

O Copyright do autor

29



Fé e política
PROLEGÔMENOS AO ESTUDO DA QUESTÃO

Francisco flen/amó! TVcfto

O poMCionjmeMfo 
po/Mco do 
crMfáb pcKOM 
a íer conceMdo
COMO MMC
^Me^ãd de Ffíea 
e esfa, soA $ua 
/brMM ígMa/men/e 
cnsfâ] paMOM 
a ser o /oro em 
<7tve suas dec;'íões 
íe /ôrMaraa! 
e se õnpMMAaM.

A simples justaposição das palavras "Fé e Política" é, quase 
sempre, a marca de sua separação na consciência comum dos 
cristãos. Nesta, elas não somente designam realidades distintas, 
mas pertencem a vocabulários correspondentes a domínios autô­
nomos do real, cuja harmonia aparece vagamente mediada pela 
subjetividade da pessoa ou pelo exercício extraordinário da auto­
ridade eclesiástica. Não se exclui, certamente, que esta ou aquela 
opção política, possa ter implicações para o fiel e a Igreja, mas 
isto aparece como excepcional e mesmo inessencial. Não é, assim, 
um exagero, nem parece precipitado, admitir-se que esta separa­
ção reflete uma concepção dualista do real. Em verdade, trata-se 
de um dualismo que se inscreve em uma longa história de dualis­
mos, cujo marco cósmico é a oposição sacral-profano e cujo limite 
ontológico é a oposição divino-criado, mais comumente refletida 
na distinção natural-sobrenatural. Na idade moderna, acuada até a 
reclusão no recinto do templo e das formas privadas da existência 
social, a população cristã via de regra internalizou essa redução à 
privaticidade, o que acentuou ainda mais a dualidade Fé-Política. 
Isto se reflete claramente no discurso eclesiástico, oficial e ofi­
cioso, na teologia, histórica e sistemática, e acabou mesmo, com 
freqüência, por ser enunciado de modo necessário e apodítico. 
Com isto, o posicionamento político do cristão passou a ser 
concebido como uma questão da Ética e esta, sob sua forma 
igualmente cristã, passou a ser o foro em que suas decisões se 
formavam e impunham.

30



Todavia, já de um simples ponto-de-vista teórico, é possívei 
pôr em questão a vaiidade, não da distinção dos conceitos formal- 
mente considerados, mas da efetiva separação dos domínios a que 
eles correspondem e, portanto, de seu caráter absoluto. Como 
fato, a distinção dos conceitos aparece; de um ponto-de-vista 
lógico, ela não constitui uma anomalia. Mas pode-se perguntar se 
ela não pertence ao domínio do entendimento e do tipo de 
discernimento que lhe é próprio, constituindo um primeiro mo­
mento no sobre-elevar-se da Consciência acima de suas impressões 
e representações mais primitivas. Esta primeira pergunta traz 
consigo outras duas: pode-se inquirir se a passagem do domínio 
do entendimento ao da razão não levaria à superação de uma tal 
exterioridade; em seguida, pode-se perguntar qual o momento 
ideológico de um tal represamento no domínio do entendimento 
e da exterioridade. É a este nível que a questão pode ser resolvida 
de modo menos satisfatório e não é necessário um longo discurso 
para se mostrar que isto só se pode fazer mediante uma aborda­
gem rigorosa e exaustiva do problema. Esta abordagem importa 
um desenvolvimento histórico, fenomenológico e ontológico que 
não comporta formas resumidas. É, entretanto, possível, levantar, 
a um nível preambular, algumas questões e diretrizes que encami­
nham a solução possível. É o que se pretende no presente estudo.

As presentes considerações têm, portanto, a forma de Prole- 
gômenos, isto é, a de um discurso que estabelece os termos e 
pressupostos à solução de uma questão, que enunciam o que deve 
ser previamente sabido por quem a pretende abordar. No que 
concerne à relação Fé-Política, o primeiro cuidado de quem a 
estuda deve ser predeflnir a escala de tempo e lugar em que se 
interroga sobre a questão. No caso presente, esta escala é a do 
Cristianismo, em sua inspiração mais remota, em sua experiência 
histórica e em sua vivência mais recente. Feita esta primeira 
demarcação, uma outra se impõe: pode-se estudar o tema dentro 
de uma determinada época, tradição ou teologia: nesse caso os 
pressupostos podem variar de Pesquisa a Pesquisa. Então, caberia 
sempre determinar historicamente o universo de informações 
accessíveis (e com freqüência acumulá-las em quantidade sufi­
ciente), detectar a ordem segundo a qual se empreendeu a expe­
riência do objeto em causa e, enfim, enunciar de forma adequada 
e segundo a sua necessidade no domínio do conceito, os termos 
que demarcam totalmente a questão. No caso, é indispensável 
precisar onde, como e sob que forma se põe e aparece a relação 
Fé-Política; que consciência dela se formou sucessivamente o 
universo estudado; o que é essencialmente aquilo que se considera

31

M? caso, é 
indispensáre/ 
precisar onde, 
como e soA que 
/orma se pde e 
aparece a re/apio 
Fé-Poiifica, qne 
consciêncM deia 
se /ormOM 
SMcessrvamenfe o 
nniyersc esfM- 
dado; o que é 
essencia/menfe 
aqtdio qne se 
considera soò 
cada paiarra.



Pode-se parnr 
da consfa^ãb 
yêda ac!?na 
e seguido a <?aa/ 
Fé e Po//dca 
O-avaM, na 
consciência do 
crisfão, ao 
Menos na mais 
necen̂ c, unia 
reíapao de 
exíenoddade e 
MeSMO de 
Aeferonomia na 
Medida eM 
<7üe perfenceM 
a doMinios 
aniônoMos

sob cada palavra. Enfim, dadas estas demarcações, jamais se pode 
perder de vista o que elas pressupõem: no caso presente, cabe não 
esquecer que, se o problema da relação Fé-Política se põe dentro 
da vivência atual, ele se põe em termos que implicam uma certa 
memória, firmada em determinados paradigmas, dados pela 
Bíblia, pela tradição de cada Igreja e por sua prática discursiva e 
ritual. Isto quer dizer que o problema não se põe no ar e que uma 
teologia, por completa e correta que se pretenda, não pode 
fechar-se em seu próprio domínio.

Os Prolegômenos aqui expostos dizem respeito à abordagem 
da questão em geral, nos termos acima enunciados. Não há 
necessidade de ser em tudo completo, mas importa demarcar 
melhor a própria impostação do problema que vem sendo tratado 
da forma abrupta típica dos regimes de urgência. Como se poderá 
notar, são eles antes de tudo de ordem histórica e isto se justifica 
a partir do próprio teor da questão. Mas não deixarão de faltar as 
considerações próprias à fenomenologia e à ontologia. E isto 
necessariamente, mesmo porque se vai trabalhar na esfera do 
teologal.

UM PRESSUPOSTO REMOTO: A 
TEOLOGIA DA ALIANÇA

Pode-se partir da constatação feita acima e segundo a qual 
Fé e Política travam, na consciência do cristão, ao menos na mais 
recente, uma relação de exterioridade e mesmo de heteronomia 
na medida em que pertencem a domínios autônomos. E pode-se 
perguntar se esta representação não é apenas a face aparente da 
efetiva relação entre as duas realidades. O caminho para se respon­
der a esta última pergunta é o dos pressupostos do que se chamou 
de a consciência cristã mais recente. Ora, esta vive de uma certa 
forma a presença do seu passado: do seu formar-se e definir-se 
participa toda uma escala de vagas representações que formam a 
sua Memória. Se o cristão aprende que sua relação com o Cristo é 
presente, ele não pode dar-lhe conteúdo sem um certo recurso ao 
passado e é típico de um cristianismo mais recente o insistir em 
que isto não se pode fazer tão somente a partir deste momento 
passado. O cristão pensa o passado a partir do presente e em vista 
deste; ele não o pensa ordinariamente, em razão de seu valor 
próprio, mas de seu estatuto presente de cristão. Mas ele o 
pressupõe sempre, de modo a poder dizer-se que, se sua memória 
fosse reduzida ao grau zero, o seu cristianismo se dissiparia de

32



todo. Não se questiona aqui se isto ihe é ou não exclusivo, mas 
apenas se insiste em que o determina enquanto tal. Nem se 
pretende que suas representações deste passado se elevem acima 
de vagas referências. O que se quer enfatizar é que ele se pensa 
como cristão, referindo-se a um Cristo cuja existência histórica se 
articula a partir de um momento que, historicamente, é passado e 
pressupõe, por sua vez, um passado cujas representações são os 
componentes de sua própria representação primeira. E mais: ele se 
concebe em relação vital com esse passado, comprometendo-se 
com o que foi efetivamente a sua história e divisando nesta a sua 
própria gênese. Esta consciência comum é tão presente na atuali­
dade que a Teologia, que a explicita e constitui a sua forma 
rigorosa e, para alguns, científica, se reformulou como o discurso 
que tem por referente a História da Salvação e seus protagonistas 
enquanto nela desvelados.

Ora, não é possível falar em História da Salvação sem falar 
de Antigo Testamento e quem diz Testamento diz Aliança. Isto 
permite um feliz avanço em direção a uma primeira apreensão do 
objeto destas considerações: a Teologia da Aliança é, para todo o 
estágio pré-cristão, o lugar tanto da Fé como da Política. Esta 
expressão, Teologia da Aliança, designa a compreensão da expe­
riência em sua história; desta experiência fazem parte relações de 
Fé e relações políticas. Importa, pois, a quem visa compreender 
em profundidade o que o cristão pressupõe à sua consciência de 
si, divisar o que se desvela nesta Teologia. Isto apresenta, de 
início, uma grave dificuldade: a doutrina da Aliança, a representa­
ção que dela formaram para si as diversas tradições bíblicas é hoje 
matéria de controvérsia entre os especialistas. A Reríf bíblica é 
questão em franca discussão (1), seja no que concerne à sua 
forma, seja no que diz respeito a seu conteúdo. Em geral, admite- 
se o seu parentesco com os Pactos do Oriente Médio Antigo, mas 
sem se pretender encontrar em todos os casos todos os seus 
componentes típicos (2). Um resultado que parece adquirido é 
que a Aliança historicamente originária foi a Mosaica ou Sinaí- 
tica (3) e que, a partir dela, é que se consideraram Alianças as de 
Noé, Abraão e Davi, embora esta se tenha sobreposto à mosáica 
em algumas tradições (4). De qualquer modo, isto já é suficiente 
para que se divise que, na Teologia do Redator, a Aliança aparece 
desdobrada em uma história que, a seu termo, se dissolve nas 
incertezas do exílio e do retomo. No ponto de partida de toda 
esta seqüência o que existe é uma promessa de proteção de forma 
unilateral. Só mais tarde é que o pacto será concebido como 
bilateral.

/Vao é possivei 
yâ/ar em /disfória 
da Sa/vaçào sem 
yâior de Aniigo 
Tesfamenfo 
e quem diz 
7esfamenro diz 
/I dança. Aro 
permiie am yè/iz 
avanço em 
direção a ama 
primeira 
apreensão do 
od/eio desfas 
considerações, a 
yeoiogM da 
A dança ê, para 
iodo o esiágio 
pré-crisiáb, o 
iagar ianio da Fé 
como da Poitiica.

33



porcertc 
co/n o
é nas ?eo/og?as 
í/a /4/áznfa cow 
-4&raâb, ant 
aro criador Jo 
mesmo como 
enfe po//r;co. 
JcsponMní/o na 
F2, a stva 
SM&/env:Wade 
mecMa pe/a 
/nsOpa, w'sa a 
terra.

O que importa é que as várias tradições ou, ao menos, o 
Redator confere ao todo uma ordem em que sucessivas atianças 
demarcam os momentos que se reconhecem na história do povo. 
Esta história é conhecida, importa aqui esboçar como nela se 
desdobra uma fenomenoiogia. Se se abstrair das narrativas da 
criação, a primeira das Alianças com que se depara é a de Noé. 
Mesmo autores mais rigorosos a tratam como tal (5). A tradição 
que a veicula não é antiga, sendo atribuída ao Sacerdotal 
(Gn 9.1-17); mas o é o Mito de Utanapishtin, o Noé mesopotá- 
mio (6). Trata-se de uma Rent, como o uso da palavra o atesta 
(cf. G n9 .9 , 11-13, 15-17), mas ainda sob a forma de uma 
promessa que nada impõe a Noé. O Javista, sempre mais reser­
vado, faz dela um propósito íntimo de Deus (cf. 8. 20-22). O 
compromisso de Deus é com a Vida e o Mundo que esta pressu­
põe, o que leva a falar de um pacto com a natureza. Noé não 
aparece como parceiro de Deus, e a justiça que lhe é atribuída tem 
ainda uma forma simplesmente subjetiva.

Já na Aliança com Abraão se realiza uma forma superior. O 
pacto se apresenta de modo diverso na tradição (7). Para o Javista 
trata-se ainda de um pacto-promessa unilateral (cf. Gn 12. l-4a, 
6-20; 15. 1-21) e os fragmentos eloístas nele insertos não permi­
tem que se divise qual foi a sua posição. Mas a esta forma obsoleta 
opõe-se uma novidade ao nível do conteúdo: a Fé de Abraão em 
Javé é-lhe imputada à Justiça, o que quer dizer que Deus o 
reconhece Justo diante dele próprio, Javé. A palavra Fé emerge 
no elemento da Aliança: ela é o seu componente subjetivo, a 
justiça aparecendo como o valor objetivo obscuramente visado. 
Os dois temas se ligam desde então. A palavra hebraica, J/eernm, 
de Amam, ser estável, firme (8) define uma atitude face a Javé; 
Abraão emerge como sujeito no ato de crer e disto lhe provém o 
seu ser objetivo diante de Javé: justo, ele tem o caminho aberto 
para a terra prometida. A interpretação Sacerdotal desta Aliança 
enfatiza esta sobreelevação dando à mesma uma forma bilateral 
(Gn 17). No mesmo sentido pode ser interpretada a narrativa 
eloísta do Sacrifício de Isaque, cujo objetivo polêmico de exorci­
zar de uma vez para sempre os sacrifícios humanos, pressupõe da 
parte de Abraão a situação de parceiro (Gn 22. 1-19).

A parceria com o Homem é, nas teologias da Aliança com 
Abraão, um ato criador do mesmo como ente político: despon­
tando na Fé, a sua Subjetividade, mediada pela justiça, visa a 
terra. A simples luta pela sobsistência pusera o seu contrário, o 
Mal, a Injustiça e a Morte, o Dilúvio. Uma nova relação se firma e 
nela a relação com a terra transcende o simples jogo das forças

34



naturais: um critério é procurado para além da força, um título 
que a supere como simples sobrepor-se sem razão. Na alteridade 
subjetiva de Javé, em quem confia, Abraão fundamenta o título 
de senhorio sobre a terra, título este indissociável de sua condi­
ção de Pai de muitos povos. 0  restante da gesta patriarcal — que 
aqui não cabe examinar em pormenor -  é a narrativa da Aliança 
abraâmica, e as relações que os patriarcas travam são sempre mais 
de caráter político, tanto quanto são eles homens de Fé.

Noé e Abraão têm um valor paradigmático: entre um e 
outro, a teologia do Redator divisa a emergência do político. No 
caso do primeiro, Deus opõe à força dissolvente do mal a sua 
força e esta se desvela distinta das forças naturais e superior a elas. 
No caso de Abraão, conta-se ainda com a força de Deus mas a esta 
opõe-se um critério objetivo para além da negatividade do Mal: a 
justiça do Patriarca. Posta a partir da Fé, ela é a negação da força 
como fator decisivo no complexo das relações humanas; mas, 
porque o seu exercício o exige, ela subsume a própria força, 
reservando a si o caráter de critério: a gesta de Moisés e do Êxodo, 
e a Aliança Sinaítica dão a medida de tal superação. Em verdade, a 
justiça emerge da força; ela é a força a exercer-se sobre o que 
cabe, o que quer dizer que ela deixa quite o que a põe em prática; 
quite perante Deus, Abraão o é a um título absoluto, isto é, sem 
vínculos, sem dívidas, sem ônus para ninguém; exercida sob esta 
forma, a força põe na justiça o seu contrário. Mas, para exercer-se, 
ela vai ter que recuperar a força em seu ser material: a gesta 
patriarcal já o preludiara; Moisés vai ser o homem cuja justiça há 
de consistir em ser forte. O Javista não lhe dá grande destaque, 
fazendo-o aparecer como simples profeta (cf. Éx 3. 7-8, 16-20). O 
Eloísta acentua-lhe este traço, dele fazendo o mediador do 
Nome, isto é, do ser Pessoal, Subjetivo de Deus (cf. Êx3. 1-6, 
9-15, 21-22). É ele também que enfatiza a necessidade da força 
para o cumprimento da promessa e, portanto, da justiça: Faraó 
não a conhece e só se submeterá a "Ü'a mão forte" (Êx 3. 19-20); 
o próprio Moisés só se convence de aceitar a missão que lhe cabe à 
força de prodígios (cf. Êx4 1-16, 19-20a, 22-31) e os quatro 
documentos são unânimes em ver nas Pragas do Egito manifesta­
ções da Mão forte de Deus (cf. cps 7-12).

É em meio à secção das Pragas que o Redator transmite ou 
insere a narrativa da Páscoa (Êx 12. 1-20, 28=P; 21-23, 29-30=J; 
29-27-D). Trata-se de um Sacrifício todo especial: um Sacrifício 
de Comunhão, no qual se firma uma Aliança a ser renovada para 
sempre, o que quer dizer a ser sempre atual. Elevado a esta 
condição, o Parceiro de Javé aparece agora como o Povo, não um

Fm verõaõe, a
emerge Az 

/brya, e/a é a 
/orpa a exercer-se 
soõre o <?ue caõe, o 
<7Mer Azer zytze 
eHz õeúta zyAfe o 
que a põe em 
prár/ca, <?Mife 
peranfe Deus, 
AAraãõ o é a um 
fifa/o aõso/Mfo.

35



Para a consciên­
cia do Povo, 
porém, a con- 
<7MÍsfa Me vaien o 
que Me caAia . 
Ora, o que cai?e a 
cada qua/ é o 
direifo. p  a /br- 
ma primeira do 
direifo é o domí­
nio, neie o sn/eifo 
fem o que 
repufa seu a um 
fifuio de oA/efo.

Povo a ser suscitado, mas um Povo efetivamente existente. Ora, as 
reiações próprias a um Povo como agente solidário são políticas: 
se a Páscoa assinala a Rcrif como fato e o Êxodo a põe em 
execução, os eventos do deserto são o cumprimento de suas 
formalidades, eles a instituem de direito: a seu modo, todas as 
tradições o atestam, bem como o livro do Deuteronômio e os 
outros contributos desta tradição. Com isto, se supera a unidade 
de uma simples anSctionia. Certamente, isto pode considerar-se 
um anacronismo, mas foi a leitura teológica que se fez do passado 
entre os hebreus, foi isto que se originou como a sua consciência 
de si como povo. Subjetiva em Abraão, a condição de agente 
político tem de objetivo a Justiça; com Moisés, ela encontra uma 
forma concreta. Com efeito, na simples imanência de um sujeito, 
toda a objetividade da justiça decorre do reconhecimento alheio, 
no caso, o de Deus, o que a toma, em si mesma, abstrata. Em 
Moisés e no Povo, encontra-se a sua forma concreta, a forma da 
ação que subsume a força face ao outro, no caso Faraó, que não a 
reconhece.

Esta ação empreende uma conquista. Em um primeiro mo­
mento, ela escapa às intenções da justiça e é o seu imediato 
contrário. Para a consciência do Povo, porém, a conquista lhe 
valeu o que lhe cabia (9). Ora, o que cabe a cada qual é o direito. 
E a forma primeira do direito é o domínio; nele o sujeito tem o 
que reputa seu a um título de objeto. Mas a esfera da objetividade 
pura e simples é a esfera do múltiplo; o sujeito a ele se sujeita e a 
sua unidade meramente subjetiva se fragmenta. Posto sob a forma 
do domínio, o direito é o domínio da disputa e da discórdia, a 
quem cabe suprimir sob a forma do juízo. Por isso, após Josué, 
será necessário instituir quem diga o direito e isto se faz em Nome 
da Justiça divina. Os juízes se voltam ainda para o inimigo 
exterior: a sua missão é a restauração da paz face à discórdia, mas 
a sua ação apenas manifesta que o princípio da divisão reside no 
próprio direito, que como justiça sob uma forma ainda particular 
põe o "imperium", que não é apenas a coação atual mas a coação 
iminente e, nesse sentido, mais efetiva do que o direito em si. 
Carismático, o Juiz é a fragmentação refletida no tempo; sob a 
forma do domínio, a justiça pede um ser em si que lhe é dado na 
Monarquia. Esta não foi e não podia ser uma questão indiferente 
e, embora não se divise nas tradições bíblicas uma divinização do 
Rei, a sua mediação pareceu e foi uma alienação: mediante o Rei, 
o domínio se consolida, mas a preço de se estender sobre o povo, 
que visando o que é seu, deixa-se escapar a si mesmo como sujeito 
(cf. 1 Sm 8. 4-22); todavia, mediante esta perda a justiça se salva

36



(cf. 1 Sm 9. 15-17), pois no Rei o Povo encontra a primeira forma 
concreta de sua unidade. Isto não obsta que esta unidade só se 
fizesse como unidade exterior, como simples positividade que em 
seu ser pendia do seu outro, de Javé, de Quem o Rei era Vassa­
lo (10), o que deu lugar ao que se chama a "esperança messiâ­
nica". O seu ponto de partida é dado pela Profecia de Natã, que 
em sua tradição deuteronomista fixa a atenção sobre Salomão 
como construtor do Templo, mas que em seu conteúdo visa a casa 
de Davi (cf. 2 Sm 7). É impossível explorar aqui a evolução desta 
esperança, particularmente na tradição profética, mas é certo que 
alternativas tardias como o Messianismo Profético, apenas esbo­
çado em Dt 18. 15-22 e na imagem do Servo (cf. Is 52. 13-53. 
12), bem como o Filho do Homem (cf. Dn 7. 13 ss.) atestam que 
a esperança extravasava a imagem do Rei (11). De qualquer for­
ma, a experiência da monarquia deixa um vazio que não se 
cumula apenas com esperança: neste vazio as seitas procuram um 
caminho e, em meio a suas contradições e, em contradição com 
todas elas, emerge o Cristianismo.

FÉ E POLÍTICA: O NOVO TESTAMENTO

Os profetas já haviam apontado para a possibilidade e 
mesmo para a instauração de uma Nova Aliança (cf. Jr 31. 31-34; 
32. 38s; Ez 16. 59-63 etc.). No Novo Testamento a idéia aparece. 
Todavia, não se encontra nele uma unidade tão grande entre o 
religioso e o político; ao contrário, tem-se mesmo a impressão de 
que ela se rompe de todo. Em verdade, ela se põe de um modo 
todo próprio. No Antigo Testamento, Deus não se comporta 
apenas como um protetor indiferente; ele aparece como um 
parceiro e, mais, segundo uma relação de Vassalagem; o seu pacto 
é político. E o político permanece na esfera das relações de 
poder: ora, estas, na Antigüidade, jamais foram muito além das 
relações de domínio. Nas formas mais amenas, estas relações 
foram políticas, isto é, se fizeram mediante a regulamentação do 
recurso à força, mas jamais sem prescindir dela. Concomitante­
mente, a justiça jamais foi além da forma do direito, a não ser 
como subjetividade. No Novo Testamento esta unidade se rompe, 
ao menos quanto às formas que se têm em conta de próprias à 
Monarquia Teocrática e à própria hierocracia. Certamente, A Boa 
Nova principia por consistir no anúncio do Reino, concebido 
como Senhorio. A idéia de Senhorio e de Reinado (12) ou mesmo 
de Reino evocam as teocracias orientais, mas a sua forma é vazia e 
o conteúdo dado pelas parábolas mostra que este Reino é o

yt experiéncM 
(to
cfeixo MM pozio 
poe MÕb se 
CMMMio openos 
como espetonfo. 
neste vozio os 
settos procMtoM
MM COMMtíO e, 
eM Meio o SMOS 
coniroíiiyões, 
e, eM conizocfifób 
COM toítos e/os, 
eMetye o 
OistioniSMO.

37



TVa Con/isafo cie 
CeMréM, a 
KfenfK&Kie 
we^ianica é 
pro/éuaJa, mas, 
no pae concerne 
aos ã;'scipu/os, 
para ser assamMa 
e sapressa me- 
ãianre os frés 
anúncios <ia 
Paixão.

ser-outro de todos os impérios e o é antes de tudo nas relações 
que estabelece. Em geral surpreende que, do anúncio do Reino, se 
tenha passado ao anúncio da pessoa de Jesus. Mas isto se explica, 
se se tem em mente que ele foi, na sua ação e palavra, o conteúdo 
concreto do Reino: durante o "ministério na Galiléia", a sua obra 
apareceu aos discípulos timbrada de cores messiânicas. Na Confis­
são de Cesaréia, a identidade messiânica é professada, mas, no que 
concerne aos discípulos, para ser assumida e supressa mediante os 
três anúncios da Paixão. Em toda esta secção (cf. Mc 8. 30-10. 52 
e paralelos) constitui a superação da concepção messiânica ineren­
te à confissão de Cesaréia.

Esta superação se faz mediante a emergência do que se pode 
chamar a Teologia do Servo, nítida nos três anúncios e no Livro 
da Paixão. E a figura que tudo articula é o Filho do Homem. A 
sequência é conhecida, o que dispensa referências expressas em 
excesso; ela foi preservada nas teologias de Lucas e Mateus, a 
despeito de suas peculiaridades e de uma insistência mais enfática 
no messianismo davídico, especialmente nos evangelhos das ori­
gens (Mt 1-2; Lc 1-2). O resultado é o mesmo: o Filho do Homem 
subsume o Messias davídico e põe o seu contrário na imagem do 
Servo. Tudo se cumpre, mas nenhum paradigma se sobrepõe à 
ação em curso: o ingresso messiânico, o duplo processo e a morte 
sobre a cruz dão um caráter efetivo à obra que, nestes evangelhos, 
tem por sujeito Jesus de Nazaré. Uma coisa fica clara em todo o 
seu itinerário: ele não propõe a via do Poder como via salutar. Os 
Sinóticos apenas o sugerem, se se procura uma forma universal 
abstrata; mas concretamente, é isto que se proclama (cf. Mc 9. 
33-37 e par.; 10. 35-45 e par; Lc 22. 24-30). A Ressurreição é o 
contrário da morte; este lugar comum adquire sua precisa signifi­
cação quando se tem em conta que ela é descrita com os traços, 
ainda que discretos em Marcos e Lucas, de uma Teofania. Para 
Marcos os seus títulos são "nazareno" e "crucificado" (cf. 16. 6). 
Mateus, em quem uma representação apocalíptica da ressurreição 
é mais nítida, fala apenas de crucificado (cf. 28. 1-10). Lucas, 
mais longo e complexo, fala do "vivente" e do "Filho do Ho­
mem" (que, neste uso, se desvela a expressão abrangente da 
subjetividade de Jesus, subjacente à sua própria vivência divina) 
(cf. Lc 24. 1-12). No itinerário de Emaús (24. 13-35), o título de 
referência de Jesus é, para os discípulos, Nazareno (v. 19); na 
terceira Pessoa, este fala de si mesmo como Messias (v. 26); ao 
final, de retomo a Jerusalém, é sob o título de "kyrios" que os 
discípulos conferem entre si a ressurreição (vs. 33-35). Este últi­
mo título há de preencher o vazio de representação que se segue

38



ao túmulo vazio. Todos os títulos anteriores correspondem a uma 
certa realidade que só é efetiva neste ser-outro-kyrial, da ordem 
do divino — e não apenas da vida recuperada —, mas cuja com­
preensão é uma outra caminhada, desde a Galiléia.

As narrativas ílnais não alteram o quadro. Todas associam 
Fé e Missão e só Mateus fala da "exousia" de Jesus como 
fundamento desta (28. 16-20), mas ela se resolve em uma ação 
que, como nos demais, tem por elemento a Palavra. A narrativa da 
ascensão, originária em Lucas, é apenas uma teofania final exigida 
por sua teologia. Em verdade, o epílogo dos sinóticos é um 
Prólogo: é só então que a Fé se firma, isto é, se realiza quanto à 
sua essência. Desta essência, o livro dos Atos vai bosquejar a 
história paradigmática, de fato uma teologia da História. Desta 
essência, igualmente, Paulo vai ser o teólogo, particularmente na 
teoria da justificação, tema da Carta aos Romanos, mas subja­
cente a todo o seu discurso. É só a partir de então que a Fé vai 
receber uma representação teológica adequada, embora no Antigo 
Testamento sua relação com o Corpo Doutrinal e com as Obser­
vâncias da Lei não tenha sido omitida. Desde a insistência dos 
Sinóticos no caráter essencial da Fé, esta passa a definir a relação 
fundamental do homem com Deus, mas segundo a mediação do 
Cristo, à qual se confere um valor máximo, no sentido de ela 
tornar efetiva a presença do próprio Deus. Posta face ao vazio a 
preencher que é o futuro, a Fé se abre em esperança; posta face 
ao Absoluto que é Deus, deve ela dar lugar ao Amor. Este é 
expresso com a palavra "agape", que designa tanto o amor gra­
tuito de Deus quanto o do homem por este e pelo próprio 
homem. Com isto, a gratuidade no Amor — e aqui se insere uma 
Teologia da Graça, "charis", à qual é possível apenas aludir, — se 
estende ao homem, que é chamado a tornar efetiva em si a 
essência do seu ser outro-absoluto. Mas este chamado tem uma 
dimensão cósmica, uma ordem dada, um certo ser-outro anterior 
do homem; este problema é encarado pelos escritos deutero-pau- 
linos, que fazem do Cristo o princípio de coesão de tudo. E, 
portanto, também da "ekklesía", que em sua teologia mais desen­
volvida é dada como o próprio "corpo" do Cristo. A emergência 
desta entidade perfaz o quadro típico do Cristianismo: ela aparece 
como a totalidade que enche o vazio do sepulcro, mas que 
também se encontra presente em todo o mundo em uma espécie 
de Êxodo.

Este Êxodo recebeu uma compreensão em profundidade no 
Apocalipse, que divisou não só a dimensão cósmica da ação do 
Cristo — colapso do antigo e nova criação —, mas a sua dimensão

39

Posta /àce ao 
vazio a preencher 
que é o /àtaro, 
a Fé se a&re em 
esperartfa, 
posta /ãce ao 
Aósoiato que é 
Deas, deve e/a 
afar /agar ao 
.4 mor. Fste é 
expresso com a 
paiavra "agape", 
<?ae de siga a 
taato o amor 
graiaiio de Deas 
íyaaato o do 
Aomem por esfe 
e peio próprio 
Aomem.



Oespúvfo 
crisfão as
represenfafões 
acfe<yaaJas à saa 
Fé, que o póe 
em saa aadez e 
sea faz/o, am 
MZiO qae só o 
Fspínro Aá Je 
preencAer.

política. Nele uma teologia do político e da Fé face à política 
então vigente assume a forma de conflito total. Na sua "exousia", 
o Messias trava ainda uma última batalha, antes da apo%gfásfgs;'s 
final, isto é, subsume a força para pôr termo ao domínio. Todos 
estes temas só podem ser adequadamente tratados em seus porme­
nores e, aqui, apenas se acena para o movimento segundo o qual o 
espírito cristão suscita as representações adequadas à sua Fé, que 
o põe em sua nudez e seu vazio, um vazio que só o Espírito há de 
preencher.

Este preenchimento de tudo pelo Espírito é típico da 
Teologia do Quarto Evangelho, talvez o último texto das origens 
cristãs. Face ao Apocalipse, que constitui a teologia da dissolução 
de todas as dominações no Poder e na ação de Deus e do 
Messias-Cordeiro, o Filho do Homem, isto é, o homem em sua 
essência divina, o Quarto Evangelho dá a impressão de pouco 
contribuir para que se divise a relação Fé e política. A considera­
ção sumária de seu conjunto pode dar a medida do seu alcance 
para a questão. Segundo o Prólogo que lhe foi anteposto, todo o 
Poder cabe à Palavra, que é Princípio e Deus; em seu ser para os 
homens a Palavra é Luz, para que estes tenham nela a Vida; esta 
Vida é-lhes dada sob a forma de um Poder, "exousia", o de se 
tomarem Filhos de Deus (cf. Jo 1. 1-18). É importante divisar 
como esta ontologia do divino e do humano, que não deixa de ser 
enunciada de forma agônica, põe o problema concreto do homem 
sujeito à dominação. Embora em linguagem não tão compreensiva 
isto se faz mediante a proclamação da Verdade como identidade e 
desvelar-se do Logos-Divino no Filho do Homem. Tudo tem 
início com o testemunho de João Batista: neste Jesus emerge sob 
as representações do Cordeiro, que conota o Êxodo, a Imagem do 
Servo e o Exílio (cf. Jo 1. 29-34). Seguem-se os títulos de Filho 
de Deus e Rei de Israel (cf. 1. 49). Mas estas representações não se 
fixam no discurso e entram em um refinado processo de supera­
ção, mediante uma complexa articulação de formas simbólicas 
(cps. 2-11). Uma profissão de Fé aparece (6.60-71), mas sob 
forma genérica e sob o título "santo de Deus". A questão sobre o 
Messias é posta em Jerusalém (7. 15-31) mas sob forma de uma 
aporia e (em 7. 40-44) o traço dominante é de profeta. Os títulos 
críticos são os de Pão da Vida e Pastor (cps. 6 e 10); na 
Ressurreição de Lázaro, Jesus aparece como Filho diante de Deus 
e face à morte, de um lado, e à descrença, de outro (11. 41-43). 
No ingresso messiânico, como nos Sinóticos, se realiza a Promessa 
feita a Davi; após esta representação se dissipa e, na Ceia, emerge 
a figura do Servo de Javé (cp. 13), o "Caminho", que é "a

40



Verdade e a Vida" (14. 1-14), cujo Dom é o Espirito (14. 15-34) 
e cuja dimensão total, dada pela alegoria da Vinha (15. 1-17), 
suprime a relação de exterioridade com os seus, segundo uma 
representação que não lhes suprime a identidade. Desde então, 
segundo esta unidade (15. 18-16. 33), faz um só com eles e como 
tal ora ao Pai, o que perfaz o retorno (17).

É um Cristo pleno dos seus que, para João, sofre a prisão, o 
processo e a condenação. Por isso, para ele, nada o afeta em sua 
essência; Pilatos não vai além das aparências e as descobre vazias 
até da própria culpa: ele fica aquém da Verdade, com o que o seu 
réu se toma o seu juiz. Nesta mesma Verdade se suprime e torna 
efetiva a condição real de Messias. É como tal que ele assume a 
Morte, na qual é suprimida a limitação do seu ser-fisico e o 
Espirito vem a ser o seu Dom, a sua verdadeira tradição: o Poder 
recebido, representado por Pilatos, dissolve-se então no Poder 
dado, no Espírito. Com isto, suprimem-se também todas as for­
mas possíveis de Poder e não só a dominação. Para o Cristão, só 
há um poder: o de devir, o de ser gerado filho de Deus. E este 
Poder é uma livre "exousia" pessoalmente dada (cf. Jo 18. 1-19. 
30). O Espírito é, na Teologia bíblica, o Princípio da Vida, cujas 
representações mais universais são a água e o sangue (cf. Jo 19. 
31-37). Dado ao Homem, ele o subtrai a todo o Poder. O 
Evangelho da Ressurreição é o coerente desdobramento desta 
teologia: principiando pela Fé, que emerge face ao sepulcro vazio 
(20. 1-10), ele arrebata em direção ao Deus único (20. 11-18), 
para introduzir à presença na Fé, para além de toda a representa­
ção (20. 19-31). Desta presença, o complemento do capítulo 21 é 
uma Teologia, o anúncio de um ser no mundo, segundo o Espírito 
que é um inscrever-se da Escatologja na História.

Estas considerações permitem que se capte algo da expe­
riência originária do Cristianismo, isto é, daquela experiência que 
ele fez de si mesmo. Nesta, a Política aparece como prática do 
Poder, um Poder que reivindica uma Razão. Esta é-lhe reconhe­
cida a um título factício e momentâneo, para ser-lhe subtraída 
como título de domínio, o que o precipita no seio da subjetivi­
dade que até então objetivizara. Em sua dialética, ele encontra o 
seu ser-outro na Fé, um certo ser-flrme e forte diante de Deus, 
mas face à Verdade, ele se toma livre faculdade de tomar-se Filho 
de Deus: de vir a ser na própria Verdade.

CRISTIANISMO E HISTÓRIA

Nenhuma forma de Cristianismo prescindiu até hoje de uma 
referência a Jesus de Nazaré mediante as representações dos

41

JVesfa, a Po/ifica 
aparece como 
práfica cio Poder, 
um Poder <?He 
reivindica Mma 
Pazâd. Fsfa 
é-ihe reconhecida 
a Mm iiiM/o 
/ãciicio e 
momeniáneo, 
para ser-Zhe 
SMhiraida como 
ZifMio de 
dominio, o <?Me 
o precipiia 
no seio da 
SMh/edvidade 
<7Me aié eniàb 
oA/eiirizara.



Fsfe connsfe em 
reaíR/mir a 

tg/ie/a, como 
/Mga/* da Fé 
MgMncfo a própna 
/brma do 
-S/mAo/o, e$m 
t^re/a çac, em 
íMaí máMp/aí 
/brmaí, não só se 
de/ronfOM com 
o Poder mas 
cAê oa mesmo a 
consdftdr-se em 
MmPoder 
para/e/o, do qaa/ 
/esfam ainda 
infâncias 
monnmenfaM, 
como a/^o a ser 
/nsfórica, 
/ènomeno/ógica 
e feo/o îcamenie 
compreendido.

Evangelhos. Nesse sentido, os prolegômenos, acima traçados de 
modo ainda muito primitivo e imperfeito, são universais, se não 
nas interpretações aqui propostas, ao menos em outras a ser-lhes 
substituídas. 0  que se deve evitar em qualquer caso é proceder a 
montagens que revestem de fora as formas segundo as quais o 
cristianismo é hoje vivido. Nestas composições o Entendimento se 
sobrepõe ao real e este, em especial sob a forma da vida ou do 
espírito, acaba por lhe escapar. Mesmo uma Teologia que renun­
cie a ser definitiva (e não o deveria fazer toda a teologia que se 
prezasse? ), não pode permanecer ao nível de um simples mosai­
co. Com isto, ainda que ela se articule a partir do imediatamente 
vivido, do que se chama habitualmente a realidade, importa um 
certo fazer história que leve à compreensão do que faz a unidade 
do presente e, como este, sempre se define face a um certo 
passado, que leve a compreendê-lo em sua efetiva relação com o 
que se vive. Isto é uma exigência do ser-consciente do Homem, ser 
que tem na memória uma de suas potências e no Memorial a 
superação de suas perdas. Após um certo fastígio, na teologia 
erudita e, depois, na popular, o fazer história entrou em declínio. 
Nesse ínterim, entretanto, os círculos cristãos continuaram a falar 
em história da salvação. Ora, há uma contradição entre subestimar 
a história e privilegiar esta representação teológica, que, com isto, 
tão somente preserva seu valor ideológico.

Por isso, importa propor, ainda que de forma rápida e 
muito genérica, um derradeiro prolegômeno. Este consiste em se 
reassumir a Igreja, como o lugar da Fé segundo a própria forma 
do Símbolo, esta Igreja que, em suas múltiplas formas, não só se 
defrontou com o Poder mas chegou mesmo a constituir-se em um 
Poder paralelo, do qual restam ainda instâncias monumentais, 
como algo a ser histórica, fenomenológica e teologicamente com­
preendido. Só assim a relação Fé-Política será compreendida para 
além de uma situação que é apenas um momento desta mesma 
relação. Importa captar a dialética segundo a qual as contradições 
desta relação se articulam na igreja e como igreja. Os grandes 
marcos se divisam ao longo: igrejas da antiguidade oriental, igrejas 
da antiguidade grega, igrejas da antiguidade latina; igrejas da idade 
média, remanescentes das antigas, eslavas; igreja galo-germânica 
primitiva, gregoriana, tridentina; igrejas oriundas da Reforma. No 
início, o que há é sempre o mosaico das representações e do 
entendimento. Mas a vida não é feita de exterioridades. E a 
própria vivência presente das relações Fé-Política não é exterior 
nem mesmo ao seu passado. Donde a proposta cujo paradigma se 
esboçou acima.

4^



A GUISA DE CONCLUSÃO

É patente que um ensaio feito sob uma forma tão provisória 
não comporta conclusão em sentido próprio. Todavia, pode-se 
colher de suas linhas um resultado: ele deixou transparente que, 
na medida em que se compreenda a política de forma não 
ideológica e. portanto, como a prática do poder ou sua teoria, a 
postura cristã deverá partir da possibilidade aberta pelo Evangelho 
de um superar-se de todo o Poder na "exousia" de gerar a si 
mesmo como filho de Deus segundo a Verdade que é a Palavra e o 
seu Espirito. Com isto, a política em sentido próprio põe-se como 
um caminho a ser trilhado necessariamente, mas igualmente como 
um caminho a ser superado. E entre este trilhar e este transpor-lhe 
os mais extremos limites se articula todo o devir do cristão. E a 
diretriz que se discerne é a seguinte: este devir se inscreve no mais 
intimo do político, na sua identidade, para suprimir, a partir dela 
e nela, as relações de poder que a definem. Esta a representação 
que o Cristianismo faz de seu destino.

A po/ífiC<7 em 
sennWo própr/o 
poe-se como Mm 
commAo a ser 
fri/Acífc necessa­
riamente, mas 
praa/menfe como 
Mm caminiio a 
ser SMperaí/o.

NOTAS

1. Cf. a respeito Mc Carthy-Mendenhall-Smend, Per Una Tcoiogia dei 
Patto Neil Antico Testamento, Torino, 1972.

2. Cf. Mc Carthy etc., ob. ct. pg. 77-115.
3. Idem, pg. 41 e 86-91.
4. Cf. Brunet A. M. La Théologie du Chroniste -  Théochratie et Messia­

nisme, Eph. Th. Louv. vol. XH-XHI, pg. 383-397.
5. Cf. Mc Carthy etc., ob. ct. pg. 87.
6. Cf. Gaster, T. H., Les plus anciens contes de l'humanité, Paris, 1953, 

pg. 43 ss.
7. Cf. Von Rad G. Teologia do Antigo Testamento, vol. 1, pg. 138-139.
8. Cf. Diction -  Encycl. de la Bible, Tournhout -  Paris, 1960, "Foi", 

cols. 681-685.
9. Cf. Mc Carthy etc., ob. ct. pg. 42, onde se mostra haver a conquista se 

realizado com a conivência, se não o concurso, das populações domina­
das de Canaã, em parte já ligadas à amfictionia.

10. Cf. De Vaux R., Le Roi d'Israël, Vassal de Yahveh, em Bible et Orient, 
Paris, 1967, pg. 287-301.

11. Cf. Diction. Encycl. de la Bible, ed. et., Messie, Roi, Fils de l'Homme.
12. Cf. Schnackenburg, R ,:R ègne et Royaume de Dieu, Paris, 1965, 

325 pgs.

43



A fé imersa no conflito político: 
o testemunho pastoral 
do Arcebispo de San Salvador

ÁMíz A/òerto Gómez Je  ^OMza 
Ccnfw Joao AA/7/

0$/o/zícA

açócí áe gzt/poí 
MSMwec:owc;ê, 
fOMMHÓO 
ew õcA aócí OM 
WMMténoí 
OM !f<7MMfHZH6!o 
empze$án'oí, 
w:aí arvavé$ das 
agências 
infemacionais 
poaco se saòe 
do  exfewi^nio 
pecinanenie 
e das desaparições 
consianies de 
anónimos 
Aomens do  povo 
nas cátacfezMías 
do inierior on 
nas áreas mrais.

As velhas e abstratas distinções acadêmicas entre fé e polí­
tica vão sendo cada vez menos úteis para resolver problemas 
concretos. Certamente muito m ás importante é saber ler nas 
práticas pastorais de igrejas locais as respostas que vão sendo 
dadas em função de cada situação precisa e diante de fatos sempre 
novos, em transformação e imprevisíveis.

Nesse sentido a experiência da Igreja em El Salvador é um 
dos exemplos m ás ricos e desafiadores. Pequeno país com cerca 
de cinco milhões de habitantes, espremidos num território vulcâ­
nico um pouco menor que o Estado de Sergipe, onde cerca de 36 
famílias possuem sessenta por cento das melhores terras e contro­
lam cinqüenta por cento da produção com voracidade insaciável e 
o povo sofre uma repressão diária e sistemática, principámente 
depois de 1932 quando, numa só ocasião, dezenas de milhares de 
camponeses foram mortos. Os jom ás informam das ações de 
grupos insurrecionás, tomando embáxadas ou ministérios ou 
seqüestrando empresários, mas através das agências internacionás 
pouco se sabe do extermínio permanente e das desaparições 
constantes de anônimos homens do povo nas cidadezinhas do 
interior ou nas áreas rurais. Todos os números do semanário 
OrieHfaciÓH da arquidiocese de San Sávador, trazem uma lista de 
mortos e desaparecidos daqueles dias e os comunicados repetidos 
e infatigáveis da Comissão dos Direitos Humanos, denunciando 
fatos que nunca serão apurados pelas autoridades. Assim, toman­

44



do por exemplo o número do dia 20 de janeiro, se informa ali que 
uma centena de policiais, acompanhados do grupo de direita 
paramilitar Ordem, invadiram vários povoados do norte, tortu­
rando e assassinando jovens de 11 a 18 anos, violando e matando 
um bom número de camponesas cujos nomes vêm aumentar uma 
infindável lista de mártires do povo: Paca, Otilia, Eva, Maura, 
Fidelina, Alejandra . . . Semana após semana o mesmo se repete. 
E o país vai se acostumando, anestesiado diante de tanta dor. Dia 
30 de janeiro o arcebispo Oscar Romero dizia, de Roma, pelo 
rádio, ao seu povo: "O maior perigo, diante de tanta violência, é 
que nos façamos insensíveis. Trato de pensar diante de Deus, que 
um só morto representa uma grande ofensa a Deus e que 
cada homem ou cada mulher que morre é como matar novamente 
a Jesus Cristo."

A partir de 1932 se sucedem ditaduras militares. Nas duas 
últimas eleições, venceu claramente a oposição, numa aliança que 
ia do partido democrata-cristão, de um pequeno partido social- 
democrata até o partido comunista. Mas uma escandalosa fraude 
acabou entregando o poder a generais despreparados. O último 
governo do general Carlos Romero foi um terrível exemplo de 
repressão e de desenfreada corrupção. As coisas chegaram então a 
tal ponto que o próprio Departamento de Estado norte-americano 
interveio, já preocupado com o que ocorrera na Nicarágua e, 
através de seu funcionário William Bowdler, incentivou jovens 
militares, políticos e universitários a mudarem a situação. Um 
golpe, dia 15 de outubro, mandou todos os generais do país para 
o exílio, acusados de corrupção, e colocou uma Junta de Governo 
constituída por dois jovens coronéis, um empresário, o reitor da 
Universidade Católica e um professor dessa mesma universidade, 
secretário-geral do partido social-democrata, com o apoio dos três 
partidos que participaram de eleições anteriores. Um programa de 
reformas foi proposto, mas essa Junta, de curta duração no poder, 
pouco pôde fazer, imprensada entre um aparelho de repressão 
militar e paramilitar praticamente autônomo e que seguiu atuan­
do da mesma maneira que antes e os vários grupos insurrecionais 
de esquerda não acreditaram na abertura proposta. Continuaram 
as mortes e as violências e, afinal, nos primeiros dias do ano, os 
membros civis da Junta e do ministério renunciaram. Outra Junta 
se formou, desta vez apenas com a participação do partido demo­
crata-cristão, num ambiente cada vez mais tenso, com manifesta­
ções de rua que terminaram com dezenas de mortos, novos 
seqüestros, invasões e assassinatos. Vai-se configurando um verda­
deiro clima de guerra civil.

7raro (te pensar 
riianie cie Deus, 
ryae Mm só morro 
represenia ama 
yanrie o/ensa a 
Deas e qae caria 
iromem oa caria 
ma/irer rytrc morre 
é como maiar 
novamenie a 
Vesas Crisro".

45



O sangue úe 
fcMfos morfos, 
MMIOS õ<?/eí 
SHCívJo/eí e 
MpecM/meM^e 
O OSMSSÍHgfO do 
podre Aofd/o, 
qoe o morcoo 
pro/dodowenre.
F eque/e b/ípo 
de /ò/o wonM e 
oporenfefnenfe 
0*or:<jíü;7o, /b; 
o/feroMdo nvo poz, 
o poro encAertdo 
o cofedra/ e 
ap/aadwdo 
yeu$ sermões 
dom/rnea/s 
onde anía o 
eomenfár/o do 
Fyan̂ e/Ao com o 
denánc/a dos 
yãros fío/enfos 
qae se iam 
so cedendo.

A igreja Catóiica tem participado de todos esses aconteci­
mentos. Nos úitimos três anos vários sacerdotes e agentes de 
pastorai foram assassinados peios grupos de extrema direita. Os 
jesuítas, por seu trabalho na pastoral popular e na Universidade, 
foram ameaçados de morte se não abandonassem o país, coisa a 
que se recusaram. Nesse contexto foi crescendo a figura do 
arcebispo de San Salvador, D. Oscar Romero. É aliás interessante 
ver seu itinerário pessoal. Quando foi nomeado para a capital, 
vindo de uma diocese do interior, provocou o desagrado de 
setores ligados à renovação pastoral, que teriam preferido 
D. Arturo Rivera Damas, até então bispo auxiliar e nesse momen­
to de posição mais clara. Para alguns, D. Romero viria apoiar os 
militares e a oligarquia. Não conheciam aquele bispo de aparência 
tímida, traços firmes de homem do povo, voz pausada e com uma 
penetrante intuição e notável sensibilidade para ouvir e entender 
seu povo, de grande coragem e decisão. Outros teriam discursos 
aparentemente mais bem articulados, de acordo com os figurinos 
universitários e as ideologias de esquerda em voga. Na verdade, 
dentro de pouco, ninguém conseguiria expressar com mais preci­
são e bom senso do que ele o que vivia seu povo. E aos poucos foi 
se transformando na "voz dos sem-voz", na consciência crítica 
mais percussora do país.

Durante a reunião de Puebla o ouvimos contar como os 
fatos o foram levando a se definir, especialmente o sangue de 
tantos mortos, vários deles sacerdotes e especialmente o assassi­
nato do padre Rutílio, que o marcou profundamente. E aquele 
bispo de fala mansa e aparentemente tranquilo, foi alteando sua 
voz, o povo enchendo a catedral e aplaudindo seus sermões 
dominicais onde unia o comentário do Evangelho com a denúncia 
dos fatos violentos que se iam sucedendo. Para a direita, ela traía 
sua missão espiritual, baixando para o contingente político. E ela 
deixava de frequentar os templos da capital e ia buscar o conforto 
e a compreensão do bispo de São Vicente, D. Pedro Amoldo 
Aparício, até recentemente o presidente da comissão episcopal do 
país, tradicional em seu ministério e que, durante a reunião de 
Puebla, acusara os jesuítas do país de serem agentes de subversão. 
Num país dividido, uma Igreja dividida. Com imensa amargura 
mas controlada discrição, D. Romero se referiu no México à sua 
solidão no meio dos outros bispos do país. Dos seis, só tem ao seu 
lado Rivera Damas, que o sucedeu em sua antiga diocese, e seu 
próprio bispo auxiliar se une aos outros três em atitude pastoral 
quase oposta. Mas na consciência do país e da Igreja universal, ele 
expressa cada vez mais a realidade eclesial de seu povo, sua fé e 
suas esperanças.
46



Durante o governo anterior os fatos tinham a nitidez pró­
pria dos regimes de repressão aberta. Depois de !5 de outubro, de 
um lado a Junta falava em reformas, e aí estavam cristãos bastan­
te conhecidos e de outro, os grupos de esquerda, também com 
militantes cristãos, chamavam a continuar em atitude de rebelião. 
Estive em San Salvador no começo de novembro. Fui visitar 
D. Romero no antigo seminário de San José de La Montaria. 
Portas escancaradas, sem porteiro nem proteção, ali caminhava 
ele, pelos longos corredores, batina branca, atendendo cada grupo 
que chegava, com a tranqüila atenção de quem tinha tempo para 
todos, insensível às ameaças de morte. Falei-lhe da importância de 
seu testemunho para toda a América Latina e de como o víamos 
como exemplo de pastor e de profeta. Perturbado com a confusão 
da nova conjuntura perguntei-lhe à queima-roupa: "Como exercer 
a profecia agora, em meio a tanta ambiguidade? " Olhou-me 
fixamente com interesse e com expressão cansada de quem não 
tem um minuto de repouso: "Você pensa que eu também estou 
sendo ambígüo? " Respondi que não, dizendo que me referia à 
situação política do momento, que me inquietava muito. "Tudo o 
que tenho a fazer, me disse, é tentar interpretar meu povo e ser 
fiel a ele." Tão terrivelmente simples e difícil. :

Através de suas homilias podemos ir descobrindo um pouco 
de seu esforço, resultado de muito escutar, meditar, sofrer e rezar. 
Ele não fica nos enunciados gerais, mas parte sempre dos fatos da 
semana, descreve-os e comenta, em linguagem simples e direta. No 
sermão do dia 11 de novembro tratou de fazer o que chamou de 
"uma síntese de todas as minhas perspectivas": "Um bispo não é 
um politólogo, mas um pastor . . . Quero dizer que minha pers­
pectiva é pastoral e evangélica. Anunciar o Reino de Deus, apro­
var o que está em sintonia com Ele e denunciar o pecado . . . Tem 
sido meu trabalho manter a esperança de meu povo. Se há uma 
restiazinha de esperança, é meu dever alimentá-la . . . Meu julga­
mento não é político nem muito menos oportunista, a Igreja não 
vive de conjunturas mas da grande utopia, mais além; por mais 
perfeito que seja um sistema político, a Igreja não se identifica 
com ele. Sempre o critica para que seja melhor e por isso a 
conjuntura atual não absorve a Igreja". É claro que aqui ele toma 
o termo político no sentido tradicional de político-partidário e 
não na acepção ampla da participação na vida pública. Nesse 
último sentido, D. Romero não tem cessado de realizar uma 
tarefa política da maior importância.

Mas ele não quer substituir o povo: "o povo deve ser o 
artífice de sua própria sociedade. Vocês têm de se dar a sociedade 
que vocês quiserem: democrática, socialista, comunista; são vocês,

47

'Tudo o que 
fen%o o /âzer, me 
disse, é fenfar 
inferprefar meu 
poro e ser 
/te/ a eie." 7ab 
ferriyeimenre 
simpies e difícii.



"TamAém é 
importonfe que 
o cfMc/ gove/no 
Mão rpaUze 
oí re/brnMS cowo 
M?n presenfe 
que dó ao povo 
para ganAar 
R?M apoio. /I 
re/bznM ayóna 
é uma conquista 
que o povo 
mereceu com 
seu sangue 
derramado. . .
A /unta nao 
iniciou o 
processo, mas 
tem de se 
incorporar a um 
processo que 
o povo /ó 
fca/izava. . .

o povo. Por isso o que eu trato de fazer é um desafio à criativi­
dade política do povo . . .  A Igreja tem tido um papel supletivo, 
tem sido a voz dos que não têm voz, mas quando vocês já podem 
falar, são vocês que têm de falar e a Igreja se cala . . . "

Pouco antes relembrara a doutrina tradicional da Igreja 
sobre o direito de insurreição: "Existe no povo sempre que os 
meios pacíficos de negociação se tenham esgotado, e quando o 
mal previsível não seja maior do que o mal que se queira evitar". 
Naquele momento, com a nova Junta, ele acredita entretanto que 
"se abre o diálogo . . .  Eu chamaria a uma pressão política, social, 
para que estas promessas se façam realidade, mas de nenhuma 
maneira acredito que seria legítima neste momento uma insurrei­
ção sangrenta".

Mas o novo governo não conseguiu nem fazer cessar a 
repressão da direita nem se entender com a esquerda. Duas 
semanas depois o arcebispo advertia: "O novo governo não é 
responsável diretamente pela captura e pelo desaparecimento dos 
presos políticos de regimes anteriores, mas é responsável diante 
do povo para dar resposta satisfatória sobre o que sucedeu com 
eles, e deve castigar os responsáveis pelas torturas, prisões ilegais, 
etc

Dia 16 de dezembro, tomou posição diante de um projeto 
governamental de reforma agrária. Denunciou a "escandalosa si­
tuação . . .  de injusta e desproporcionada distribuição da terra". 
E advertiu o governo: "Não criem no povo falsas esperanças. Se 
prometeram a reforma agrária, devem realizá-la, apesar das rea­
ções dessa minoria de dois mil latifundiários. . . Não se deixem 
intimidar . . . nem subornar . . . não é que a Junta de Governo 
tenha direito de fazer a reforma agrária, ela tem oóngaçco de 
fazê-la". E lembrou: "Também é importante que o atual governo 
não realize as reformas como um presente que dá ao povo para 
ganhar seu apoio. A reforma agrária é uma conquista que o povo 
mereceu com seu sangue derramado . . .  A Junta não iniciou o 
processo, mas tem de se incorporar a um processo que o povo já 
realizava . . .  A reforma agrária não se deve fazer com a intenção 
de encontrar uma saída para o modelo capitalista . . .  Também 
não se deve fazer para voltar a adormecer o camponês e impedir 
que ele siga se organizando e aumentando sua participação polí­
tica, econômica e social".

Naqueles dias um comando de esquerda matara membros 
paramilitares do grupo Ordem, responsáveis pela repressão. Ele 
declarou: "Em nome da Igreja, ela tem de repudiar não só os 
pecadores da direita, mas também os da esquerda; e se é um

48



pecado da direita querer manter a violência institucionalizada, 
que matou de fome tanta gente e marginalizou tantos outros — o 
que não se pode aceitar, pois daí precisamente derivam as outras 
violências — com igual razão tem de se opor a violências mesmo 
feitas sob o pretexto de reivindicar que o povo faça justiça por 
suas próprias m ãos. .

Dia 6 de janeiro, no momento da renúncia dos civis da 
Junta, lança inquieto a pergunta: "Fechou-se de uma vez uma 
porta que se abrirá? Já não haverá esperança? . . . quero reafirmar 
minha convicção, como homem de esperança, que virá um novo 
raio de salvação. O que tem que ser salvo, antes de tudo, é o 
processo de libertação de nosso povo". E denuncia que forças 
militares, querendo vingar os mortos do grupo Ordem, assassina­
ram vários camponeses, cujos nomes lê no sermão, destruindo 
logo depois suas casas e plantações. Critica também o exército por 
uma "excessiva idolatria de si próprio", quando deveria estar a 
serviço do povo. Aos grupos de esquerda, pede então para "medir 
suas estratégias e suas táticas no serviço do bem comum, nunca 
pela vingança!'. Pede também que não sejam tão dogmáticos e que 
se abram ao diálogo. Logo depois se dirige à oligarquia: "não me 
considero nem juiz nem inimigo. Sou apenas o pastor, o irmão, o 
amigo deste povo, que sabe de seus sofrimentos, de sua fome, de 
suas angústias e em nome destas vozes, levanto minha voz para 
dizer: não idolatrem suas riquezas." E se refere à presença recente 
no país do arcebispo de Fortaleza: "O Cardeal Lorscheider me fez 
uma comparação muito pitoresca: há que saber tirar os anéis da 
mão, para não perder os dedos". Sobre a renúncia dos ministros e 
membros civis da Junta indica que ela era "uma negativa de seguir 
participando num projeto eticamente duvidoso, que antepõe a 
repressão do povo às reformas para resolver seus problemas".

Um dos ministros que renunciou, o da Educação, jovem 
professor de filosofia da Universidade Católica, declarara à im­
prensa que perdera toda esperança nos caminhos políticos nor­
mais e que se integrava a partir daquele momento na luta insurre­
cional de um dos grupos clandestinos. Dia 9 de janeiro entrevista­
ram D. Romero a respeito dessa atitude. "Antes de mais nada, 
diante de uma pergunta tão difícil, eu diria que devemos respeitar 
a opção de cada homem, porque supomos que consultou sua 
consciência e, em consciência, cada um é responsável diante de 
Deus de seus atos. Mas de um ponto-de-vista objetivo da moral 
cristã. . .  a Igreja jamais poderá aconselhar os meios violentos, 
mesmo para mudanças estruturais, se realmente existirem meios 
pacíficos e se ainda se pode recorrer ao diálogo racional. . .  Se ele

49

,S'oH apenas o 
pastor, o irmão, 
o amigo deste 
poro, <yne 
sai?e de sens 
so/rimentos, de 
sna fome, de 
SMaS angústias e 
em nome destas 
rozes, levanto 
miniia voz para 
dizer, não 
idoiatrem snas 
ri<yt/ezas."



0$ í u/poí/os MO, 
prec/Mmewfe, os 
queíMcnfêm 
CÍMÍ esp-MfMMÍ
de /ryMU'ĉ
MCM? e pue 
/azem perder a 
esperanfa de pue 
seposM mreso/rer 
as eojsas de 
oarro modo ptve 
Mão pe/a 
v[o/êr!c;a. . . "

(o ministro), desde seu posto de governo, experimentou como é 
difícil lutar contra um capital que não admite compromissos 
senão pela força e, além disso, foi colaborador de um governo em 
que o Exército jogou um grande papel para decidir se as coisas se 
fazem racionalmente ou pela força; se se tem tudo isso em conta, 
temos de convir que em nosso meio se corre o risco de que os 
homens percam a esperança nos meios pacíficos. Isso deve fazer 
pensar tanto os militares quanto a oligarquia que a causa de 
tantos m ales. . . está na injustiça social, apoiada sempre em nosso 
passado pela repressão do Estado. O povo tem sofrido muito e o 
povo talvez desespera de encontrar outro caminho. Creio que 
estamos ainda em tempo de tirar uma lição . . . Queira o Senhor 
que escutemos a pequena margem de esperança que pode ficar". 
No sermão do domingo seguinte, dia 13, volta ao tema e com­
pleta: Há entretanto uma coisa muito importante que como 
cristãos temos de comentar: temos realmente de condenar esta 
estrutura de pecado em que vivemos, esta podridão que pressiona 
lamentavelmente muitos homens a tomarem opções tão radicais e 
violentas. Os culpados são, precisamente, os que mantêm essas 
estruturas de injustiça social e que fazem perder a esperança de 
que se possam resolver as coisas de outro modo que não peia 
violência..."

Nesse domingo e no seguinte fala dos três projetos econó­
mico-políticos do país. O primeiro é o "projeto oligárquico, que 
pretende empregar todo seu imenso poder econômico para impe­
dir que se realizem reformas estruturais". E declara sem meias- 
palavras: "Em concreto, no que se refere ao primeiro projeto, o 
oligárquico, não posso aprovar, senão desautorizar. . . desautori­
zar a conduta daquelas pessoas que para conservarem seus privilé­
gios e riquezas acumuladas e não querem compartilhá-las frater­
nalmente com todos os salvadorenhos, estão afastando cada vez 
mais a possibilidade de resolver a crise estrutural de forma 
pacífica".

Sobre o projeto do novo governo, que se formara com 
militares e democrata-cristãos, diz que "apesar de ter prometido 
realizar reformas estruturais, até o momento, na prática, tem sido 
incapaz de aglutinar os setores e organizações populares e se tem 
dedicado antes a reprimir e massacrar indiscriminada e despro­
porcionalmente os camponeses e outros setores do povo." Lem­
bra também o juízo de membros do governo que renunciaram 
pouco antes, segundo os quais "se esgotaram as possibilidades 
para implantar soluções reformistas em aliança com a atual dire­
ção das forças armadas, hegemonizada por elementos pró-oligar-

50



quia e sem contar com real participação popular." Para esses 
funcionários, indica D. Romero, a solução seria "um regime de­
mocrático e de autêntica justiça social, tendo como elemento 
fundamental a participação do povo, de suas organizações popula­
res e democráticas, para enfrentar realmente a oligarquia e seus 
aliados."

O terceiro projeto seria o das organizações populares: "Pro­
jeto popular, que começou um processo de unidade e coordena­
ção entre as diferentes organizações populares e político-militares, 
mas que deveria concretizar o convite a outros setores democrá­
ticos e progressistas, numa ampla unidade que realmente buscasse 
o bem comum do país e tratasse de evitar ao máximo a violência, 
a vingança e todas estas atividades que estendem ou intensificam 
o derramamento de sangue". Lembra com Puebla que a violência 
gera a violência, e critica: "passos em falso que nada beneficiam a 
credibilidade das organizações populares", como o caso, naqueles 
dias, da ocupação da embaixada do Panamá. Indica que recebia 
com satisfação a notícia da criação de uma entidade coordena­
dora entre vários grupos políticos de esquerda: "Alegro-me que 
por fim rompam com interesses sectários e partidários e queiram 
buscar uma unidade mais ampla. Sempre insistirei nisso. Não 
sejam fanáticos, nem todos estão organizados nem pensam como 
vocês".

Relembra que não corresponde à Igreja se identificar com 
nenhum projeto, nem ser líder de um processo eminentemente 
político. O que ela tem a fazer, à luz do Evangelho, é "apoiar 
qualquer processo que beneficie o povo. Por essa razo é que 
minha voz, nos domingos anteriores, quando pedia para salvar o 
processo, não queria indicar outra coisa que apoiar as aspirações 
nobres do povo . . . Creio que o projeto que o país necessita não é 
o que precisa das armas para se impor, mas o que realmente 
aglutine mais salvadorenhos, porque é o que objetivamente repre­
senta os interesses das grandes maiorias".

E então se dirige "a essa massa silenciosa que ainda está à 
margem, e não creiam que a estou empurrando para que se integre 
nas organizações que já existem. Entendam-me bem, não é isso 
que quero dizer. O que realmente quero dizer é que todos sejamos 
protagonistas do futuro, que analisemos com objetividade . . . que 
sejamos críticos. . . que façamos em nós essa unidade tão necessá­
ria entre os cristãos, que é fruto de um batismo que os compro­
mete com o Cristo e o fato de termos nascido neste país, o que 
nos compromete com ele".

O-eio que o 
pro/eto qne o 
pais necessita 
não é o qne 
precisa das armas 
para se impor, 
mas o qne 
reaimente 
agia tine mais 
saivadoren/ios, 
porque é o qne 
oZyetivamente 
representa os 
interesses das 
grandes maiorias."

51



OTupões para $er 
/ie/ a esía 
promana, da que 
não abandonarei 
meu povo, mas 
correrei com eies 
fodos os riscos 
que exige men 
ministério."

Ainda no sermão do dia 20 de janeiro faz um apeio para 
que não se chegue à guerra civii. Mas os fatos são cada vez mais 
trágicos. Vai iendo cartas e testemunhos que lhe chegam e mos­
tram a vioiência diária, o sofrimento do povo. Não deixa de 
insistir que "dos humildes vem a luz".E para ele, apesar de tudo, 
no meio de tanto sofrimento, o tempo litúrgico da Epifania "é 
um convite à alegria". Conclui convidando a que peçam a Deus 
que conceda "sermos fiéis e coerentes com a missão libertadora 
que Ele nos encomendou."

A Universidade de Lovaina conferiu a D. Romero o título 
de "doutor honoris causa". Aproveitou a ocasião para ir antes a 
Roma. Em entrevista pelo rádio, dia 30 de janeiro, narrou sua 
conversa com o Cardeal Pirônio: "quero dizer-te, indicou este, 
que o Cardeal Lorscheider esteve lá (em El Salvador) e a primeira 
coisa que fez foi vir a Roma e informar o Papa; se deu conta de 
tua situação e está pienamente de acordo com o que estás fazen­
do. Assim o Papa está mais informado e podes ficar satisfeito e 
seguir trabalhando. Sei que sofres muito . .  ." Logo depois João 
Paulo H o recebia com muito afeto, dizendo-lhe: "conheço a 
grave situação de lá e sei que seu apostolado é muito difícil". E 
abraçando-o disse que estava ao seu lado.

D. Romero voltou às pressas a San Salvador, para ser media­
dor em nova ocupação de uma embaixada, sentindo o apoio do 
Papa e de inúmeros grupos cristãos da Bélgica, da França e da 
Itália. Seu testemunho está adquirindo significado universal. Ele 
sabe que podem matá-lo a qualquer momento. Ameaçaram-no 
mais de uma vez. Sua resposta no sermão de 11 de novembro 
fora: "Peço-lhes orações para ser fiel a esta promessa, de que não 
abandonarei meu povo, mas correrei com eles todos os riscos que 
exige meu ministério".

Nos seus sermões não há receitas políticas. Não se substitui 
aos programas concretos das organizações populares e dos parti­
dos. Mas não fica pairando por cima deles. Questiona e interroga, 
no coração mesmo da problemática concreta. Quando as táticas 
tendem a se enrijecer num certo maniqueísmo, colocações de 
horizontes mais amplos podem ajudar a vencer os sectarismos e as 
simplificações e dialetizam as práticas, levando-as ao debate e 
obrigando-as a uma revisão constante. E isso é necessário mesmo 
nos momentos mais decisivos e sobretudo neles. Quantos propó­
sitos de libertação não se perverteram no meio do caminho por 
falta de questionamento e da discussão popular. Não é por acaso 
que, diante de tanta perplexidade no panorama mundial e de uma 
tremenda crise teórica e prática das esquerdas e dos modelos,

52



depois da invasão do Vietnã peia China e do Afeganistão peia 
União Soviética, depois do genocídio do Camboja, líderes reiigio- 
sos são escutados com interesse. No momento em que as receitas 
dos manuais se esvaziam, certas colocações ao nívei ético e 
reiigioso ajudam a reabrir caminhos e chamam à participação de 
todos e a novos experimentos sociais e poiíticos.

No pequeno Ei Saivador, quando o enfrentamento armado 
parece quase inevitável, também é um reiigioso que vem iembrar 
os probiemas e os sofrimentos concretos do povo, não para 
coiocar meias-tintas ou para obter uma trégua que favoreça uma 
vez mais os poderosos, mas para falar em nome dos que estão 
morrendo e iembrar a todos os setores os difíceis caminhos da 
justiça. Não é a mediação de quem fica do iado de fora, mas de 
quem optou muito profundamente. E no momento em que a 
"opção preferencial peios pobres" virou discurso oficial e está 
sendo cuidadosamente recuperada e interpretada pelos ricos, esse 
homenzinho incômodo e valente, oportuna e inoportunamente, 
vem lembrar que a Fé sempre tem algo a dizer lá no centro do 
engajamento político mais complexo. Não foi assim, aliás, que 
sempre agiram os profetas? O futuro político do país é incerto. O 
custo humano da crise está sendo enorme. Nesse contexto a 
reflexão de Oscar Romero tem muito que ensinar. E testemunha 
um compromisso inarredável da Igreja com o povo na longa e 
sofrida caminhada da libertação.

A re/7exáo de 
Oscar Fomero 
tem íMMdo pt/e 
ensinar. F  
iesfentnnúa um 
compromisso 
inarredávei da 
/greta com o 
povo na ionga e 
so/rida cami- 
núada da 
iiúerfapãd.

Nota: Para este trabaiho consultamos principalmente os números do sema­
nário Orieniación, de 18 de novembro a 3 de fevereiro (4.141 a 4.151). Os 
últimos transcrevem integralmente os sermões dominicais do arcebispo. 
(Endereço: Arzobispado, Seminário San José de la Montaüa, San Salvador, 
El Salvador).

53



Carta pastoral
do episcopado nicaragüense

Compromisso Cristão para uma nova Nicarágua

Manágua, !7 de novembro de 1979

Aos Sacerdotes, Religiosos e Religiosas, 
Comunidades de Base, Delegados da Palavra, 
e a todos os Homens de Boa Vontade.

A PAZ E A BÊNÇÃO NO SENHOR. 

INTRODUÇÃO

4crcJ;Mmos que 
norsg palavra 
pode ser um 
serviço ao povo 
de Deus, an;- 
mando-o em seu 
compromisso e 
a/adando-o a dis­
cernir aquilo 
que é o&ra do 
Dspirifo ^anio 
no processo 
revolucionário.

Nós nos dirigimos ao povo da Nicarágua, do qual somos 
parte, que busca o caminho da verdade e da realização da justiça 
no momento atual do processo revolucionário que a nossa pátria 
vive, e sobre o qual muitos hoje, no mundo têm fixos os olhos. 
Queremos falar com a clareza que o Evangelho nos exige 
(Mt 5.37) e que nos exige também o povo católico e todo o povo 
nicaragüense de que somos servidores. E o fazemos como Pastores 
da Igreja, conscientes de que muitos cristãos participaram ativa­
mente da insurreição e trabalham no presente para a consolidação 
de sua vitória. Acreditamos que nossa palavra pode ser um serviço 
ao povo de Deus, animando-o em seu compromisso e ajudando-o 
a discernir aquilo que é obra do Espirito Santo no processo

54



revolucionário. Estamos convencidos, como Igreja, de que há 
muito por fazer e que nem sempre temos sabido estar à altura 
daquilo que exigiam as necessidades de nosso povo.

Não podemos realizar sozinhos tal discernimento. Lembra­
mos e aceitamos as palavras sábias do Papa Paulo VI: "Às comuni­
dades cristãs cabe discernir, com a ajuda do Espirito Santo, em 
comunhão com os Bispos responsáveis, em diálogo com os demais 
irmãos cristãos e com todos os homens de boa vontade, as opções 
e os compromissos que convém assumir para realizar as transfor­
mações sociais, políticas e econômicas que se consideram de 
urgente necessidade em cada caso" (Oc. Ad, n. 4). Por isso esta 
carta pastoral é também um apelo a continuar o diálogo com as 
comunidades cristãs e um pedido para que elas, que estão imedia­
tamente inseridas em nossa realidade, saibam encontrar o verda­
deiro espírito "para dinamizar eficazmente com Cristo a história 
de nossos povos até o Reino" (Puebla, n. 274). Sabemos também 
que nosso objetivo não é oferecer "ouro e prata" (At 3.6), nem 
propor soluções políticas e econômicas, mas proclamar a Boa 
Nova.

Desejamos falar com humildade e simplicidade, porque so­
mos pastores e membros de uma Igreja "santa e por sua vez 
necessitada de purificação" (L.G., n. 8; E.N., n. 15).

Podemos indicar sumariamente os pontos que vamos desen­
volver nesta carta:

1. Compromisso cristão com uma Nova Nicarágua;
2. Motivação evangélica;
3. Responsabilidade e desafio da hora presente.

I COMPROMISSO CRISTÃO COM 
UMA NOVA NICARÁGUA

I. I Realizações

Queremos começar com uma palavra sobre as conquistas do 
processo revolucionário que nos levam a:

a) Reconhecer que o nosso povo vem acumulando, por 
anos de sofrimento e marginalização social, experiência necessária 
para transformá-la agora numa ação ampla e profundamente liber­
tadora.

O nosso povo lutou heroicamente para defender o seu 
direito a viver com dignidade, em paz e justiça. Esse tem sido o 
significado profundo dessa ação vivida contra um regime que 
violava e reprimia os direitos humanos, pessoais e sociais. Da 
mesma forma como no passado denunciamos tal situação como

55

O nono povo 
tarou
Aeroicamenre 
pera de/ènder o 
seu direito 
a viver com 
dignidade, em 
paz e /astipa.



ReconAecer 
fafnAéfn os 
riscos, os perigos 
c os erros desse 
processo revo- 
iíiciondrio, eons- 
cienies de <yue 
rM Aisfóris ndb 
/ié processos de 
pureza /nowua 
aAsoiufa.

oposta às exigências evangélicas, queremos reafirmar agora que 
assumimos a motivação profunda dessa luta pela justiça e pela 
vida.

b) Reconhecer que o sangue daqueles que deram a sua vida 
nesse longo combate, a dedicação de uma juventude que deseja 
forjar uma sociedade justa, assim como o papel destacado da 
mulher — secularmente alijada — em todo esse processo, signifi­
cam o surgimento de forças novas na construção de uma Nicará­
gua nova. Tudo isto ressalta a originalidade da experiência histó­
rica que estamos vivendo. Por outro lado, a luta de nosso povo 
para ser o artífice de sua própria história, tem sido caracterizada 
profundamente pelo pensamento e pela obra de Augusto César 
Sandino, fato que marca a originalidade da Revolução Nicara- 
güense, dando-lhe estilo próprio e uma bandeira bem definida de 
justiça social, de afirmação dos valores nacionais e de solidarie­
dade internacional.

c) Ver na alegria de um povo pobre que, pela primeira vez 
em tanto tempo, se sente dono de seu país, a expressão de uma 
criatividade revolucionária que abre amplos e fecundos espaços 
para o compromisso de todos quantos querem lutar contra um 
sistema injusto e opressor, e construir um homem novo.

d) Valorizar a determinação de começar a partir do pri­
meiro dia do triunfo a institucionalizar o processo revolucionário 
em bases jurídicas. Tal como ficou demonstrado na decisão de 
manter os programas anunciados antes da vitória, por exemplo: a 
promulgação do Estatuto sobre os Direitos e Garantias dos Nica- 
ragüenses; a prática decorrente das liberdades de informação, de 
organização política partidária, de culto, de movimento; as nacio­
nalizações que recuperam as riquezas do país; os primeiros passos 
para uma reforma agrária, etc. E ficou demonstrado também na 
capacidade de se lançar — desde os primeiros dias do processo — à 
planificação e organização de uma cruzada nacional de alfabetiza­
ção que dignifique o espírito de nosso povo, faça-o apto para ser 
autor mais capaz de seu próprio destino e de participar com maior 
responsabilidade e consciência do processo revolucionário.

e) Reconhecer, no país, a existência de conflitos entre 
interesses opostos, causados pela reforma agrária, pelas expropria­
ções de grandes propriedades, etc.; conflitos que podem ser agra­
vados por um processo de mudança de estruturas, econômicas, 
sociais, políticas e culturais.

f) Reconhecer também os riscos, os perigos e os erros desse 
processo revolucionário, conscientes de que na história não há 
processos de pureza humana absoluta e, nesse sentido, valorizar a

56



liberdade de crítica e de expressão, como meio insubstituível para 
apontar e corrigir os erros e aperfeiçoar as falhas do processo 
revolucionário.

1.2 Tarefas

Cremos que o atual momento revolucionário é uma ocasião 
propícia para tomar real a opção da igreja pelos pobres. Devemos 
lembrar, contudo, que nenhuma realização histórica revolucioná­
ria tem a capacidade de esgotar as possibilidades infinitas da 
justiça e da solidariedade absoluta do Reino de Deus. Por outro 
lado devemos afirmar que o nosso compromisso com o processo 
revolucionário não pode significar ingenuidade nem entusiasmo 
cego, muito menos o surgimento de um novo ídolo frente ao que 
se vai desenrolar inquestionavelmente. Dignidade, responsabili­
dade e liberdade cristã são atitudes não renunciáveis dentro de 
uma participação ativa no processo revolucionário.

Como todo o processo humano, também este se acha sujei­
to a erros e abusos. Não poucos nicaragüenses sentem surgir entre 
eles certas preocupações e temores. É nosso dever pastoral reco­
lher as inquietações do povo a cujo serviço estamos e perceber as 
causas objetivas que as produzem, aquelas que sejam resultado de 
abusos ou negligências para denunciá-las, as devidas a deficiências 
que provenham mais da limitação dos meios e das condições 
presentes, para evitar que sejam usadas demagogicamente.

O governo tem criado canais os quais acreditamos vão 
continuar a ser cada vez mais eficazes para acolher as queixas que 
possam surgir no processo revolucionário. Isto coloca a necessi­
dade de dialogar, embora brevemente e sabendo que nossa percep­
ção não é a de todos, quanto a algumas preocupações que têm 
chegado até nós e que nos parecem mais importantes.

a) Apesar de que a política das autoridades tem sido de 
evitar execuções ou maus tratos dos presos e de apelar ao povo 
para não fazer justiça pelas próprias mãos, não deixou de haver 
abusos.

Têm-se dado algumas situações dolorosas por parte de 
alguns líderes locais. Nossa atitude será a de apresentar às autori­
dades nacionais as provas que nos tenham chegado de tais abusos, 
na esperança de que saberão remediá-las à medida em que a 
possibilidade de controle e integração nacional se faça mais efe­
tiva.

b) Muito se ouve falar sobre a desordem que vai pelo país e 
até de caos administrativo. Tomemos consciência de que vivemos

Deyemoz 
/emivar, contado, 
qtte nenAama 
tea/tzapãd 
AÍStÓdca 
re^o/acionada 
tem o capacidade 
de esyotar az 
possiMidades 
in/tmtas cia 
/aztiça c 
da zoiidariedade 
aAzo/ata ato 
i?emo de Deaz.

57



Confi/nvar 
convocando o 
povo rodo para :r 
/b rando  a sua 
própna /asfóna 
afravéí de anM 
parficipayao 
p/ara/ e decidida 
navidanacionai.

dias de criatividade e de transição; e lembremos que o trabalho de 
reconstrução é de todo o povo e não somente de certos setores.

c) A respeito da liberdade de organização político-partidá­
ria, parece-nos muito necessária a participação consciente e ativa 
das maiorias nicaragüenses no processo revolucionário que vive­
mos; isto deve produzir-se através dos organismos de democracia 
popular direta que já existem e dos que se vão criando por meio 
de diálogo nacional. Forças diversas contribuiram generosamente 
no processo histórico e ninguém deve impedir tal contribuição. 
Encabeçando essas forças, é evidente que a Frente Sandinista de 
Libertação Nacional tem conquistado seu lugar na história. Para 
consolidar essa posição, o seu principal trabalho é, a nosso ver, 
continuar convocando o povo todo para ir forjando a sua própria 
história através de uma participação plural e decidida na vida 
nacional. Isto exige dos atuais líderes absoluta fidelidade ao povo 
dos pobres que não contradiga os princípios de justiça e o nome 
"Sandinista" conquistado na luta pela libertação.

1.3 Socialismo

Ouve-se falar às vezes até com angústia e medo que o 
presente processo se encaminha para o Socialismo. Perguntam-nos 
a nós, bispos, que pensamos sobre isso.

Se, como pensam alguns, o socialismo se desvirtua rouban­
do dos homens e dos povos o caráter destes de serem protagonis­
tas livres de sua própria história; se pretende também submeter 
cegamente o povo às manipulações e preceitos daqueles que 
arbitrariamente detêm o poder, tal socialismo, espúrio e falso, não 
poderíamos aceitar. Tão pouco poderíamos aceitar um socialismo 
que excedendo-se pretendesse arrebatar ao homem o direito a 
motivações religiosas de sua vida ou de expressar publicamente 
ditas motivações e suas convicções, qualquer que seja a sua fé 
religiosa.

Inaceitável igualmente seria negar aos pais o direito de 
educar seus filhos segundo as próprias convicções ou qualquer 
outro direito da pessoa humana.

Se, em troca, socialismo significa, como deve significar, 
preeminência dos interesses da maioria dos nicaragüenses e um 
modelo de economia planificada em âmbito nacional, solidária e 
progressivamente participante, nada temos a objetar. Um projeto 
social que garanta o destino comum dos bens e recursos do país e 
permita que sobre a base de satisfação das necessidades funda­
mentais de todos, se vá desenvolvendo a qualidade humana da

58



vida, nos parece justo. Se o socialismo implica numa crescente 
diminuição das injustiças e das tradicionais desigualdades entre as 
cidades e o campo, entre a remuneração do trabalho intelectual e 
manual; se representa participação do trabalhador no produto de 
seu trabalho, superando a alienação econômica, nada há no cris­
tianismo que signifique uma contradição com tal processo. E o 
Papa João Paulo 11 acaba de lembrar na ONU a preocupação 
motivada pela separação radical entre trabalho e propriedade.

Se o socialismo pressupõe um poder exercido a partir da 
perspectiva das grandes maiorias e compartilhado de forma cres­
cente pelo povo organizado, de maneira que chegue até uma 
verdadeira transferência do poder para as classes populares, nova­
mente não vai encontrar na fé senão motivação e apoio.

Se o socialismo leva a processos culturais que despertem a 
dignidade das massas e lhes comuniquem a coragem para assumir 
responsabilidades e exigir seus direitos, então trata-se de uma 
humanização convergente com a dignidade humana que a nossa fé 
proclama.

Quanto à luta de classes sociais, acreditamos que uma coisa 
é o fato dinâmico da luta de classes que deve levar a uma justa 
transformação das estruturas, e outra coisa é o ódio entre classes 
que atinge as pessoas e contradiz radicalmente o dever cristão de 
se reger pelo amor.

A nossa fé nos assegura que é um dever cristão inadiável 
dominar o mundo, transformar a terra e todos os demais recursos 
de produção para que permitam ao homem viver e fazer desta 
terra nicaragüense uma terra de justiça, solidariedade, paz e liber­
dade, na qual adquira todo o seu sentido o anúncio cristão do 
Reino de Deus.

Além disso temos confiança em que o processo revolucioná­
rio será algo original, criativo, profundamente nacional e de 
nenhuma forma imitativo. Porque, com as maiorias nicaragüenses, 
o que pretendemos é um processo que caminhe firmemente para 
uma sociedade plena e autenticamente nicaragüense, não capita­
lista, nem dependente, nem totalitária.

2 MOTIVAÇÃO EVANGÉLICA

Muitas vezes no passado temos tentado aclarar com o Evan­
gelho a situação de nossa pátria (cf. nossas mensagens de 8 de 
janeiro de 77 e de janeiro de 78). Mais recentemente (8 de junho 
de 79) proclamamos o direito do povo nicaragüense à insurreição

ÍAn pro/efo 
socia/ que garanfa 
o (tesftno comum 
(tos Aens e 
recursos (to pois 
e permtta gue 
soAre a A ase (te 
satts/âçao (tas 
necessútaáes 
/unítameufais (te 
fO(tos, se vá 
(tesenvo/vefiíto 
a  (?uaA(ta(te 
Aurnana (ta vúta, 
nos parece /asfo.

59



Se o socM&íMO 
/epg a processo: 
cu/ft/rais íyMe 
desperfew a 
t#gHK&K?e das 
massas e /Aes 
comuniquem a 
coragem para 
assumir
responsaáiMades 
e exigir seus 
üireifos, então 
trafa-se de uma 
humanização 
convergente com 
a ãtgniãaãe 
Aumana que a 
nossa /e  
prociama.

revolucionária. Para tanto nos apoiamos na fideiidade do Evan­
gelho e na doutrina tradicional da Igreja.

Cabe-nos também agora, na nova situação, proclamar uma 
palavra de fé e de esperança sobre o atual processo revolucionário 
e a maneira de concretizar nele as exigências evangélicas.

Queremos, portanto, lembrar aquilo que verdadeiramente é 
fundamental em nossa fé cristã e que estamos redescobrindo e 
recuperando como central na atual situação da pátria e na orienta­
ção do processo revolucionário de mudança.

2.1 Anúncio do Reino de Deus

O coração da mensagem de Jesus é o anúncio do Reino de 
Deus. Reino esse baseado no amor do Pai por todo ser humano e 
no qual ocupam os pobres um lugar preferencial. Reino significa 
globalidade, nada escapa a ele. Proclamar o Reino de Deus signi­
fica anunciar o Deus do Reino e o seu amor de Pai, fundamento 
da fraternidade entre todos os homens. Jesus nos acentua que o 
Reino significa libertação e justiça (Lc4. 16-20), porque é um 
reino de vida; a necessidade de construi-lo é o fundamento para 
que assumamos e colaboremos com o atual processo dirigido a 
fim de que todos os nicaragüenses vivam de verdade. A fé neste 
Deus leva-nos a reafirmar aquilo que sempre pregamos, mas que 
exige agora uma concreção e urgência excepcionais. Crer nesse 
Deus é dar vida aos outros, amá-los de verdade, praticar a justiça. 
A vida concreta que Deus quer para os nicaragüenses somente se 
pode realizar pela superação radical dos próprios egoísmos e no 
despojamento dos próprios interesses os quais por tantos anos 
têm sido fomentados em nossa pátria. Devemos lembrar tragica­
mente como eles levaram nossos irmãos à morte. Por isso devemos 
exigir de todos a prática do amor e da justiça, esquecendo-se cada 
um de si mesmo e pensando naquilo que pode oferecer.

2.2 Compromisso Evangélico

Anunciar o Reino implica em fazê-lo presente na história, 
que chegue a nós. Nesse esforço se explicita a autenticidade de 
nossa fé no Deus que liberta, afirmando o que a Sagrada Escritura 
chama de "a justiça e o direito" a favor do pobre. Tal compro­
misso é o lugar de verificação de nossa fé em Cristo o qual deu a 
sua vida a fim de proclamar o Reino de Deus. Não há vida de fé 
sem testemunho e este se revela nas obras. A partir daqui somente 
é que se valoriza o anúncio por meio da palavra. No compromisso

60



com os pobres e contra a injustiça social, a nossa fé se torna 
verdade fecunda não apenas para os outros como também para 
nós mesmos. É atuando como cristãos que somos cristãos. Sem 
essa solidariedade, o nosso anúncio da Boa Nova será palavra 
vazia. Uma evangelização libertadora representa um compromisso 
com a libertação de nosso povo. Segundo disseram os Bispos em 
Puebia: "O Evangelho nos deve ensinar que, ante as realidades que 
vivemos, não se pode amar de verdade o irmão hoje na América 
Latina e por tanto amar a Deus sem se comprometer a nível 
pessoal e, em muitos casos, a nível de estruturas" (n. 327). Por 
isso, depois de longa e paciente espera, o nosso povo se lançou à 
luta por sua libertação plena e total.

2.3 Libertação em Cristo

A libertação em Jesus Cristo compreende os diversos aspec­
tos da vida humana, porque Deus quer que o homem viva e viva 
plenamente. Por isso Deus criou o homem dentro de um plano 
que une estreitamente o possuir a terra, a relação social e a 
relação com Deus. Relação com a natureza, em primeiro lugar, 
onde o ser humano encontra a satisfação de suas necessidades 
mais elementares; dominá-la por meio de uma economia racional 
e posta a serviço do homem, é a base de uma sociedade justa. 
Relação entre as pessoas humanas, seguida de uma dimensão 
social, a qual deve ser marcada por uma comunhão que supõe 
uma autêntica fraternidade e uma participação real de todos na 
orientação da sociedade a que pertencem; isto para nós, hoje, 
deve fazer-se principalmente "obra de justiça para com os oprimi­
dos, esforço de libertação para aqueles que mais necessitam dela" 
(Puebia, n. 327). Porém a libertação significa também e, radical­
mente, uma relação com Deus. Como filhos que acolhem e vivem 
o amor gratuito do Pai, este laço é o fundamento último da 
relação do homem com a natureza, assim como da sua dimensão 
social. A recusa do irmão representa a recusa do próprio Deus. O 
gesto de amor para com o pobre e o oprimido é gesto de amor ao 
mesmo Senhor (Mt 25. 31-46). A libertação integral compreende 
estes três diferentes planos, os quais se imbricam mutuamente. 
Esquecer um deles é retalhar os direitos e as potencialidades da 
pessoa humana. Acolher o dom gratuito do Pai supõe comprome- 
ter-se com a luta pela justiça e pela criação de fraternidade; esta, 
por sua vez, encontra o seu pleno significado no reconhecimento 
da presença do amor libertador de Deus na história.

A
em Jesus Cristo 
compreende 
os diversos 
espectos de vide 
iiumene, porque 
Deus quer que 
o itomem vive e 
vive pienomente. 
Dor isso Deus 
criou o Aomem 
dentro de um 
pieno que une 
estreite mente 
o possuir e terro, 
e reiuféb socioi e 
e reieyêd 
com Deus.

61



2.4 Compromisso Sociai

CoM f/êúo, no 
d/a CM: <?Mg a 
/gre/a deócane 

apreíenfar-ía 
ao ?MMM(?0 
coMto po&re 
e a/;a^a nafara/ 
dos poAres. 
ad-a/yoana a seu 
/MM dador d/r/MO 
e ao anMMCío 
do Jtewo de Deas.

O Reino de Deus, núcieo da mensagem de Jesus, é ao 
mesmo tempo apeio a um compromisso social e ineiudívei ele­
mento crítico que juiga a história, nega-se a absoiutizar toda 
realização nela e a mantém mais aberta à criatividade humana e à 
irrupção da graça do Senhor.

Vivemos hoje em nosso país uma ocasião excepcional de 
testemunhar e anunciar o Reino de Deus. Seria grave infidelidade 
ao Evangelho deixar passar — por temor e receio, pela insegurança 
que todo processo radical de mudança social gera em alguns, pela 
defesa de pequenos ou grandes interesses individuais — esta exi­
gente oportunidade de tornar concreta a opção preferencial pelos 
pobres que nos pedem tanto o Papa João Paulo H como a Confe­
rência de Puebla.

Dita opção supõe a renúncia a velhas maneiras de pensar e 
de agir, a conversão profunda de nós mesmos como Igreja. Com 
efeito, no dia em que a Igreja deixasse de apresentar-se ao mundo 
como pobre e aliada natural dos pobres, atraiçoaria a seu funda­
dor divino e ao anúncio do Reino de Deus. Nunca como agora, na 
situação da Nicarágua, se fez tão urgente ratificar convictamente 
essa opção preferencial pelos pobres.

Os pobres de que fala Jesus, dos quais se cerca, são pobres 
de fato, autênticos, famintos, aflitos, oprimidos; são todos aque­
les que não estão incluídos na organização da sociedade e que são 
marginalizados por ela. A partir dessa solidariedade com os 
pobres, Jesus anunciou o amor do Pai a todo ser humano e 
enfrentou o sofrimento, a perseguição e a morte.

2.5 Opção Preferencial pelos Pobres

Eis aqui, irmãos nicaragüenses, como a nossa fé em Jesus e 
no Deus da vida, incarnada agora numa busca aceitável, deve 
iluminar o compromisso dos cristãos com o processo revolucioná­
rio atual. A primeira responsabilidade da Igreja e do nicaragüense 
é a sua preferência pelo pobre e, por isso, deve apoiar medidas e 
leis que o libertem de toda marginalização, que reivindiquem os 
seus direitos e que fortaleçam as organizações as quais asseguram 
a sua liberdade. Não podemos nem devemos fechar os olhos 
diante dos riscos e dos possíveis erros próprios de toda construção 
histórica; pelo contrário, cremos que deverão ser apontados com 
clareza e coragem baseados no Evangelho cujo anúncio é tarefa e

62



responsabilidade nossa. Porém estamos convencidos também de 
que isso somente poderá ser autêntico se escutarmos com humil­
dade e discernimento o chamado que o Senhor nos faz pelos 
sinais dos tempos.

E queremos manter tal discernimento e compromisso na 
companhia de toda a comunidade eclesial nicaragüense, no meio 
da qual queremos achar ânimo e interpelação, unidos ao povo 
pobre cujo "potencial evangelizador" descobrimos e que chama 
toda a Igreja a uma conversão". (Puebla, n. 1147).

3. RESPONSABILIDADE E DESAFIO 
NA HORA PRESENTE

Os olhos da América Latina estão voltados para a Nicará­
gua. Também estão os olhos da Igreja Latino-americana. Nossa 
revolução acontece num momento em que a Igreja Católica, 
através das experiências do Concilio Vaticano II, de Medellín e de 
Puebla, vem tomando cada vez mais consciência de que a causa 
dos pobres é sua própria causa.

São muitos os membros da Igreja que, neste Continente, 
têm dado testemunho claro e recente de tal solidariedade. Cons­
cientes de que o processo revolucionário pede generosidade e 
sacrifícios, exortamos a todos vós, irmãos nossos, a que encontre­
mos na fé, motivação e força para sermos os primeiros a aceitar as 
renúncias, e a nos entregarmos ao trabalho que a construção da 
nova Nicarágua nos exija.

Primeiramente a revolução requer de nós uma profunda 
conversão do coração. A revolução exige-nos, além disso, austeri­
dade de vida. A guerra e, sobretudo, a ordem social anterior, 
deixaram-nos uma herança de penúria econômica, apesar da ri­
queza de nosso país. A fuga de pessoas capacitadas no campo 
administrativo e a desordem inevitável no início de uma transfor­
mação tão radical de sistema agravam o problema.

Há que nos preparemos para suportar austeramente a escas­
sez e impedir que sejam as maiorias sem recursos as que tenham 
que suportar ditas conseqüências. Cristãos, conscientes do cha­
mado do Senhor à pobreza, devemos ser os primeiros a aceitar 
com alegria e generosidade esse tempo de apertura que dará 
entrada, estamos certos, a uma vida mais plenamente humana e 
fraterna. Aprenderemos assim, existencialmente, que não é a 
abundância e muito menos o consumismo que satisfaz e realiza o 
homem, como repetidas vezes o disse João Paulo II. O homem

f/imeiramenfe a 
revoiupáb requer 
de nós uma pro- 
/unda conversão 
do coraçãó. A 
revolução 
exqre-nos, a/ém 
d;'sso, ausreri- 
dade de vida.

63



encontra muito mais a sua plenitude como pessoa na solidarie­
dade que permite satisfazer as necessidades materiais fundamen­
tais e serem criadores de cultura mais elevada, de trabalho cada 
vez mais humanizado e produtivo, de paz cada dia mais aberta ao 
progresso espiritual do homem. Ao mesmo tempo fazemos um 
apelo para que cesse a fuga de capitais, aumente a repatriação e a 
reinversão, sejam mais justos o comércio internacional e as condi­
ções em que seja renegociada a dívida externa da Nicarágua; 
estamos certos de que isso contribuiria para aliviar a escassez e 
evitar muito sofrimento humano.

A ro o /gre/ o 
noo peãúnos, nós, 
os Aspos 
HicorogMenses,

príyãégio 
que fiôb se/o o 
í/e poder reo/izor, 
como /iMfHiVde, 
porém precioso 
serviço, o suo 
missão
evoMgeiizodom.

3.) Generosidade dos Jovens

A esperança desta revolução apóia-se antes do mais nos 
jovens nicaragüenses. Fizeram eles um transbordamento de gene­
rosidade e valor que assombrou o mundo, e serão agora os 
principais artífices desta nova "civilização do amor" que preten­
demos construir (Puebla, n. 1188). Terão eles que incarnar de 
maneira efetiva no processo revolucionário os valores do Evan­
gelho. Para eles deve-se voltar com especial solicitude o esforço 
evangelizador de toda a Igreja.

3.2 Liberdade no Trabalho Apostólico

Para a Igreja não pedimos, nós, os Bispos nicaragüenses, 
nenhum privilégio que não seja o de poder realizar, como humil­
de, porém precioso serviço, a sua missão evangelizadora. Para 
tanto a Igreja quer apenas "um espaço amplo de liberdade que lhe 
permita cumprir seu labor apostólico sem interferências: a prática 
do culto, o ensmo da fé e o desenvolvimento daquelas atividades 
variadíssimas que levam os fiéis a traduzir em sua vida particular, 
familiar e social os imperativos morais que emanam dessa mesma 
fé" (Puebla, 144). O povo de Deus deve renovar a sua vitalidade, 
através das comunidades de base cristãs, cada vez mais fraterna. A 
Igreja deve aprender e ensinar a ver as coisas a partir da perspec­
tiva dos pobres, cuja causa é a de Cristo. Assumindo como própria 
a causa de todos os nicaragüenses, a Igreja cré poder dar uma 
contribuição importante ao processo que vive a Nicarágua.

Que a Virgem do Magnificai, o qual celebra a derrubada dos 
poderosos e a exaltação dos humildes (Lc 2.52), nos acompanhe e 
ajude a ocupar de maneira cristã o nosso posto na árdua e 
apaixonante tarefa de levar a bom termo a construção de uma 
nova Nicarágua nesta hora em que a opção pelos pobres permite 
"abrir novos horizontes à esperança" (Puebla, n. 1165).

64



Dado na cidade de Manágua, aos dezessete dias do mês de 
novembro de mil novecentos e setenta e nove.

Miguel Obando Bravo, 
Arcebispo de Manágua, 
Presidente da Conferência 
Rubén López Ardón, 
Bispo de Esteli
Leovigildo López Fitoria, 
Bispo de Granada

Pablo A. Vega M., 
Bispo-prelado de Juigalpa

Manuel Salazar Espinoza, 
Bispo de León

Julián Barni,
Bispo de Matagalpa

Salvador Schlaefer,
Bispo do Vicariato de Bluefields

65



Retiro interdenominacionai 
de pastores evangélicos 
da Nicarágua (II RIPEN)
Pastores na Reconstrução — Declaração dos 500

CcMpfOMefe- 
Mo-nor c preífor 
cooperarão 
fofa/ CM foí/os 
os fra/M/Aos, 
pro/cfos, 
af/t/í/adcs c 
programas pae o 
governo c/aòorc 
cm pro/ Je 
UM Aeue//c/o 
rea/ para o poro.

Nós, quinhentos pastores e líderes evangélicos da Nicarágua, 
reunidos no H RIPEN, em nome de NOSSO SENHOR JESUS 
CRISTO, damos graças a DEUS, NOSSO PAI, pela vitória do 
povo nicaragüense e por seu instrumento de libertação, a van­
guarda da Frente Sandinista de Libertação Nacional; compartilha­
mos o júbilo de nosso povo e celebramos a liberdade que fortalece 
nossa esperança e consolida a nossa fé na presença de DEUS na 
história.

Ao lembrar nossos heróis e mártires, reconhecemos que a 
IGREJA EVANGÉLICA também teve a sua contribuição política, 
militar, moral e espiritual na luta pela libertação de nossa Nica­
rágua.

Reconhecemos o novo governo de Reconstrução Nacional e 
a vanguarda do povo nicaragüense, a Frente Sandinista de Liberta­
ção Nacional, como as autoridades legítimas de nossa nação.

Comprometemo-nos a prestar cooperação total em todos os 
trabalhos, projetos, atividades e programas que o governo elabore 
em prol de um benefício real para o povo, entendendo que nossa 
participação em todo projeto humano é relativa em relação a 
nossa lealdade e fidelidade ao SENHOR JESUS CRISTO.

Lembramos que as autoridades foram instituídas por NOS­
SO DEUS CRIADOR E SOBERANO DAS NAÇÕES para que, 
com sua providência, possam realizar, juntamente com todo o 
povo nicaragüense do qual somos parte, a grande tarefa da Re-

66



construção Nacional sob as diretrizes básicas da justiça social, do 
respeito à dignidade humana, da promoção e difusão da verdade e 
do pleno exercício da liberdade.

Felicitamos a Junta de Governo de Reconstrução Nacional 
por todo o seu programa de governo. Celebramos a liberdade de 
culto experimentada por nosso povo e garantida pelo estatuto 
fundamental da Nicarágua. Liberdade essa que inclui a livre circu­
lação da BÍBLIA e da literatura cristã.

Entendemos que o objetivo supremo deste processo revolu­
cionário é a formação de um HOMEM NOVO, de uma sociedade 
justa e fraterna; que essa inspiração tem o cumprimento real e 
pleno em JESUS CRISTO, NOSSO SENHOR E SALVADOR.

Consideramos que a Igreja Evangélica Nicaragüense deve ter 
um representante no Conselho de Estado.

Queremos a integração de toda a nação, acabando com os 
conflitos de classe, o subdesenvolvimento, a dependência econó­
mico-política e a marginalização de grupos étnicos e culturais.

Exortamos toda a nossa Igreja Evangélica, nesta hora de 
profunda significação, a viver o compromisso cristão com o Evan­
gelho o que significa ser sal e luz do mundo; a orar intercessoria- 
mente pelos que nos governam (1 Tm 2. 1-4) e a exercer o 
ministério da reconciliação em toda a vida de nosso povo nicara­
güense.

Chamamos nossa Igreja a participar nas ações políticas que 
nos unem pelo bem comum; a estudar com responsabilidade o 
programa de governo; a estudar métodos científicos de análise, 
para entender os mecanismos da sociedade em que vivemos.

Instamos a integrar-nos nos Comitês de Defesa Sandinista 
(CDS), como lugares de testemunho cristão e de serviço em 
instâncias concretas, como alfabetização, saúde, educação liber­
tadora dentro do processo de crescimento de nossa formação 
política e desenvolvimento da consciência social e revolucionária.

Condenamos com firmeza cristã todas as tentativas de con­
tra-revolução.

Solidarizamo-nos com o sofrimento dos povos do mundo 
que padecem sob ditaduras odiosas, e em suas lutas vemos espe­
ranças de triunfo e anelamos que logo o "AMANHECER DEIXE 
DE SER UMA TENTAÇÃO".

Condenamos também como ilegítimo e desumanizante o 
bloqueio de vinte longos anos contra o povo irmão de Cuba. 
Propomos o levantamento imediato dessa medida político-econô­
mica criminosa do imperialismo norte-americano, apelamos às 
igrejas irmãs dos Estados Unidos, a nossas missões-mães, aos

67

.So/KAvTzdrno-nos 
com o so/hmenro 
dos pcyos do 
mando <7Mf 
padecem soA 
dtfadMfgs odiosas, 
e em saas /aras 
yemos esperanpas 
de tr/an/o e 
ane/amos qae 
/o#o o
"4AÍ4AWFCFR 
R57XFDF 
SFR MM4 
TF/VMÇAO".



concílios nacionais de igrejas evangélicas que se solidarizem, pro­
testem e tomem medidas efetivas para que se ponha fim a esse 
bloqueio vergonhoso e sobretudo pecaminoso.

Finalmente, como pastores e líderes do povo de DEUS que 
está em Nicarágua, reafirmamos a nossa fidelidade insubornável e 
absoluta ao senhorio de JESUS CRISTO para a glória de DEUS 
PAI.

Manágua, Nicarágua 
5 de outubro de 1979
Reunidos no Acampamento Batista Monte das Oliveiras.



O CENTRO ECUMÊNtCO DE DOCUMENTAÇÃO E 
iNFORMAÇÃO (CED!) na sua nova fase de pubticações 
oferece a seus ieitores

Boietim tempo e PRESENÇA: mensaimente uma resenha dos 
principais acontecimentos ecumênicos da pastora) popuiar. Um 
documento e um estudo bíbiico sobre assuntos concernentes á 
igreja Poputar.

REViSTA TEMPO e presença: trimestraímente uma série de 
estudos sobre temas significativos das e nas igrejas. Uma revista 
teoiógico-pastorai para os que estão junto com o povo de Deus.

CADERNOS do CED): oferecem subsídios sobre temas de 
pastorai, educação poputar, depoimentos e experiências no 
meio popuiar. Atendemos por correio ou diretamente 
no CEDi.

ACONTECEU: uma sinopse semanai dos principais 
acontecimentos sócio-poiíticos que envotvem a pastorai 
popuiar das igrejas.

Para se tornar assinante do Boietim e da Revista Tempo e 
Presença basta enviar-nos um cheque ou vaie postai de 
Cr$ 300,00 para TEMPO E PRESENÇA EDiTORA LTDA., 
Caixa Postai 16.082, 22.221 -  Rio de Janeiro.

FiCHA DE ASSiNATURA DAS PUBLiCAÇÕES DO CEDi

Cheque ou Vaie Postai no vaior de Cr$ 300,00 para TEMPO E 
PRESENÇA EDiTORA LTDA.

N om e................................................................................................
Endereço ..........................................................................................
C id ad e .......................................  E st........................... CEP . . . .



CHAME MAIS UM
PARA CAMINHAR CONOSCO

PUBLICAÇÕES DO CEDI
CENTRO ECUMËNICO DE DOCUMENTAÇÃO E INFORMAÇÃO
Rua Cosme Velho, 98, fundos — 22.251 — Rio de Janeiro — RJ.




