
Cadernos do CEDI 8

IGREJAS/DESENVOLVIMENTO 
E PARTICIPAÇÃO POPULAR



A consulta, cujo relatório estamos 
publicando, foi patrocinada por duas 
comissões do Conselho Mundial de 
Igrejas: Comissão de Participação das 
Igrejas no Desenvolvimento e Comissão 
de Ajuda Intereclesiástica, Serviço 
Mundial e Refugiados.

O Conselho Mundial de Igrejas 
congrega trezentas Igrejas de cerca de 
cem países. Inclui a totalidade das 
Igrejas Ortodoxas, todas as Províncias 
Anglicanas, a vasta maioria das Igrejas 
Luteranas, Reformadas, Presbiteriana, 
Metodistas e algumas das maiores 
Igrejas Batistas. Conta ainda com as 
Igrejas Congregacionais, algumas 
Pentecostais, Moravianas e Velhos 
Católicos, o Exército de Salvação e as 
Igrejas Unidas de alguns países.

No Brasil fazem parte do Conselho 
Mundial de Igrejas a Igreja Evangélica 
de Confissão Luterana, a Igreja 
Metodista, a Igreja Episcopal, a Igreja 
Reformada e a Igreja Pentecostal “O 
Brasil para Cristo” .



Cadernos do 

IG REJAS, 
DESENVOLVIMENTO E 
PARTICIPACAO POPULAR 
Consulta Latino-americana sobre a 
"ParticipaqIo das Igrejas em Programas e Projetos de Desenvolvimento" 

Itaici, Brasil 
Setembro de 1980 

Rio de Janeiro 
Setembro de 1981 



CEDI
Centro Ecumênico 
de Documentação e Informação

Rua Cosme Velho, 98 fundos 
Telefone 205 5197 
22241 Rio de Janeiro, RJ

Av. Higienópolis, 983 
Telefone 66 7273 
01238 Sâo Paulo, SP

Coordenador de Publicações 
Paulo Cezar Loureiro Botas

Redatores
Carlos Cunha
José Ricardo Ramalho

Equipe de Arte 
Anita Slade 
Martha Braga

Fotos
Lourdes Maria Grzybowski

Tempo e Presença Editora Ltda.

Diretor
Domício Pereira de Matos

Conselho Editorial 
Carlos Alberto Ricardo 
Letícia Cotrim 
Zwinglio Mota Dias 
Carlos Rodrigues Brandão 
Jether Pereira Ramalho 
Eliseu Lopes 
Henrique Pereira Junior 
Carlos Mesters 
Beatriz Araújo Martins

Composição
Gráfica e Editora Prensa 
Rua Comandante Vergueiro da 
Cruz. 26 — Olaria — Rio de Janeiro, RJ 
Tel. 280 8507

Fotolito e Impressão 
Clip — Rua do Senado, 200 
Tel. 252 4610

Produtor Gráfico Registro de acordo com a
Ãlvaro A. Ramos Lei de Imprensa

Assinaturas e Expedição 
Eduardo Spiller Penna



Sumário

4 Terra para quem nela trabalha

5 APRESENTAÇÃO

6 DESENVOLVIMENTO COM JUSTIÇA

9 CARTA ÀS IGREJAS EAOS CRISTÃOS DA AMÉRICA LATINA

12 CAMINHANDO COM O POVO 22 ESTUDOS BlBLICOS
A Cidade e a Torre

29 A Bíblia e a Memória Histórica dos Pobres 
36 O Homem Novo
40 O Evangelho Incarnado no Mundo Aimará
53 Chile: A Páscoa Diária,Pegadas da Morte e Sinais de Esperança

58 TEMÁTICA DOS GRUPOS DE TRABALHO

66 RELATÓRIO DOS GRUPOS DE DISCUSSÃO



TERRA PARA QUEM 
NELA TRABALHA

Nestes últimos anos é crescente a 
participação de setores das Igrejas 
Evangélicas e Católica nos movimentos 
e organização popular. 
“Desenvolvimento é o novo nome da 
Paz” proclamava Paulo VI na década 
de sessenta, hoje as Igrejas reconhecem 
que não pode haver desenvolvimento 
verdadeiro e eficaz sem uma 
participação popular efetiva. No 
documento que estamos publicando, o 
desenvolvimento é conceituado como 
“um processo de libertação do povo, 
processo que necessariamente implica 
uma ruptura com as atuais estruturas 
de opressão e dominação” .

Prova disto é o ato de protesto realizado 
no dia 25 de julho de 1981, dia do 
Colono, em Encruzilhada do Natalino, 
Município de Ronda Alta, no Rio 
Grande do Sul. As famílias acampadas 
estão inconformadas com a exploração 
nos preços agrícolas e salários, com a 
falta de terra para plantar e com as 
condições dos arrendamentos a que 
estão submetidas. Esta luta dos colonos 
sem terra evidencia um ponto 
nevrálgico: a concentração fundiária 
existente no Brasil agravada com a 
expansão capitalista no campo, nas 
últimas décadas. Somente no Rio 
Grande do Sul existem mais de cento e 
trinta mil famílias de trabalhadores 
rurais, agregados, meeiros, enfim, 
colonos sem terra.

O acampamento de Encruzilhada do 
Natalino é expressão de novas formas 
de organização e luta dos colonos do 
Sul. O ato de protesto reuniu cerca de 
vinte mil pessoas e durante o ato - 
litúrgico o bispo de Goiás Velho,
D. Tomás Balduíno, declarou: "O 
significado deste ato de protesto não 
ficará restrito ao Rio Grande do Sul. 
Isto aqui é igual à greve do ABC 
paulista. O que a mobilização do ABC 
representou em consciência e avanço na 
luta dos trabalhadores urbanos, esta 
manifestação representa para os 
trabalhadores rurais e os pequenos 
proprietários sem terra no Brasil” . As 
Igrejas Evangélicas têm estado 
presentes e comprometidas com todo 
esse movimento de organização e luta 
populares.

As fotos que ilustram este Caderno são 
um documento vivo deste processo de 
organização e resistência destes colonos 
sem terra. Foram feitas durante o ato 
de protesto em Ronda Alta. A 
solidariedade hipotecada por setores 
das Igrejas Evangélicas e Católica 
mostra que os tempos são outros e que, 
mais que nunca, eles se posicionam ao 
lado dos mais pobres, caminhando 
junto à sua luta de libertação e criação 
de uma nova sociedade e de um novo 
homem.

4



Apresentação

A problemática do desenvolvimento e da construção de uma sociedade onde 
haja menos injustiças e desigualdades tem sido preocupação constante de 
muitas Igrejas Cristãs nos últimos anos. O imperativo dos ensinos do 
Evangelho de Cristo impulsiona irresistivelmente muitos cristãos a se 
envolverem na luta pela justiça nos mais diversos recantos do mundo e 
principalmente nos países subdesenvolvidos.

O Conselho Mundial de Igrejas respondendo ao apelo das Igrejas-membros, 
que representam mais de quinhentos milhões de evangélicos e ortodoxos, 
também tem dedicado esforços em cooperar para uma compreensão mais 
profunda do significado do desenvolvimento e incentivado o envolvimento 
efetivo e concreto dos cristãos na busca da paz e da justiça. Em sua Quinta 
Assembléia, realizada em Nairóbi (1975), aprovou-se a seguinte declaração: 
"O processo de desenvolvimento deve ser interpretado como sendo um 
processo de libertação, cujo fim é a justiça, o desenvolvimento autônomo e o 
crescimento econômico. É fundamentalmente uma luta do povo, na qual os 
pobres e oprimidos são e devem ser os principais agentes e os beneficiários 
imediatos. Visto nesta perspectiva, o dever das Igrejas e do Conselho 
Mundial de Igrejas é apoiar essa luta dos pobres e dos oprimidos para que 
possam alcançar justiça e o desenvolvimento autônomo” .

Na América Latina, assim como no Brasil, muitos evangélicos e suas Igrejas 
têm-se comprometido para que os setores populares dos seus países possam 
desempenhar o papel principal que lhes cabe na construção de uma sociedade 
que corresponda aos seus direitos, rompendo com uma situação de injustiça 
que se prolonga e se acentua há tantos anos.

Nos últimos tempos essa preocupação tem-se tornado mais imperativa, e 
vários órgãos do Conselho colaboraram com Igrejas e grupos ecumênicos no 
seu envolvimènto numa pastoral popular e em refletirem profundamente o 
significado dessa prática evangélica. Entre tantos esforços, podemos destacar 
o trabalho efetuado pela Comissão de Participação das Igrejas no 
Desenvolvimento, principalmente através do programa “Por uma Igreja 
solidária com os pobres” (ver Caderno do CEDI n? 4), pelo estudo e pela 
preocupação da Comissão de Ajuda Intereclesiástica e Auxílio a Refugiados 
de estabelecer critérios justos de compartilhar os recursos das Igrejas, pela 
Conferência de Melboume sobre Etfangelização patrocinada pela Comissão de 
Evangelismo e Missão Mundial (ver Tempo n? 28), além de muitos outros 
setores do Conselho. As Igrejas também, através de diversas formas, têm 
testemunhado sua opção pelos pobres e oprimidos.

Continuando esses esforços foi realizado no Brasil, em Itaici, de 20 a 26 
de setembro (1980), um encontro latino-americano para discutir a temática 
“ Igreja, Participação Popular e Desenvolvimento” .

Muitas Igrejas e grupos de cristãos, representando diversos países, estiveram 
presentes, e, à luz do Evangelho e de análise da realidade, elaboraram-se 
conclusões muito importantes que estamos tendo o privilégio de editar.

Esperamos que esta publicação possa ser alvo de estudo e reflexão por parte 
de Igrejas, grupos ecumênicos e de todos os cristãos que estejam dispostos a 
responder corajosamente ao desafio que a nossa situação latino-americana 
está fazendo a todos aqueles que desejam uma sociedade onde os sinais do 
Reino de Deus se façam mais visivelmente presentes.

5



Lysâneas Maciel Desenvolvimento com Justiça

Em nossa experiência brasileira e creio que latino-americana, já contamos 
com quase três décadas de discussões em torno da missão da Igreja.

As transformações sociais e as crises sucessivas, enfrentadas pela sociedade, 
transformaram a necessidade da reformulação de postulados de nossas 
crenças, impregnadas que eram de uma visão ingênua e, até mesmo, coni­
vente com os “principados e as potestades deste mundo” .

Foram longas e proveitosas, e também cheias de conflitos e tensões, as 
discussões que nos conduziram a um questionamento de nosso pensar e de 
nossa ação tradicional.

Neste sentido a tradição protestante teve basicamente duas óticas:

A ótica pietista, que buscava a santificação individual. Esta visão, de um mo­
do geral, moral e casuística, isolava os protestantes de uma perspectiva mais 
ampla e mais justa. Era o tempo da catalogação de pecados.

A ótica erudita, de diferentes matizes, impediu, em muitos sentidos, também 
uma participação mais ampla na luta pelos anseios de justiça e paz de 
maiores parcelas da população.

Estas óticas representavam muito mais interesses limitados do que trans­
formações efetivas na vida dos homens.

Após a euforia proselitista sentiu-se que não bastava “protestantizar”  a 
América Latina, mas transformar a sociedade, para que se estabelecesse 
justiça e eqüidade entre todos os homens.

Embora sentindo estas necessidades e também imbuídos do ardor indis­
pensável ao cumprimento desta missão, tentamos combater nossas dificul­
dades de uma forma que eu diria — está ligada ao tipo de protestantismo que 
herdamos: passamos longos anos tentando consertar nosso discurso teológico. 
Os setores mais avançados de nossas Igrejas alteraram seus sermões, sua 
prédica.

Entretanto, embora imprescindível este avanço, temos que observar, hoje, 
que isto nào foi suficiente. Conseguimos romper com tradições e condenar os 
erros do enfoque tradicional, mas não conseguimos descobrir a melhor 
maneira de fazê-lo.

Alguns de nós, mais afoitos e ansiosos em reabilitar-se de um passado de 
omissão, imobilismo e mesmo triunfalismo, custou-nos perceber que a luta 
nào se dava exclusivamente a nível do discurso teológico que tentamos 
modificar, Mesmo falando da necessidade de transformações estruturais, em 
certo sentido nossas ações se limitaram, com poucas exceções, a modificar as 
formulações tradicionais através da apresentação de outras, que julgávamos 
mais corretas.

Ainda nào havíamos compreendido que um discurso, por mais brilhante que 
seja, não conserta o outro.

Não é nem mesmo a lógica ou a coerência interna da apresentação formal de 
uma declaração que vai transformar os homens, mas sim o resultado de uma 
prática definida e coerente — isto sim — na busca de justiça entre os homens. 
Nào se tratava — começamos a perceber — de levar ao mundo nossa 
interpretação particular da realidade, mas sim de permitir que a realidade —

6



As diferentes gerações padecem da 
mesma sina.

trágica e inaceitável — penetrasse no interior de nossas Igrejas para que 
pudéssemos consertar nossas ações e consequentemente nossos discursos e 
mesmo as nossas distorções.

O que confere maior legitimidade à teologia da libertação não é a clareza de 
suas construções e de seu embasamento e sim porque suas reformulações 
refletem a realidade descoberta através de uma participação efetiva na 
sociedade como um todo, assimilando sobretudo a perspectiva do oprimido. 
Este encontro da formulação teórica com a realidade é indispensável à 
eliminação da dicotomia Mundo-Igreja.

Há um aspecto que, cremos, está preocupando seriamente setores cristãos, 
sinceros, ansiosos por assimilar as nossas realidades.

Ê  a perda de nossa identidade e de nossa contribuição espiritual específica.

Entendemos que é possível realizar esta tarefa, sem perder esta identidade 
que nos é tão cara. Ao contrário, enquanto insistimos tanto em preservar 
nossos valores e posições, desligados dos problemas cruciais de nosso tempo é 
que corremos o risco de nada significar em um mundo conturbado.

Identidade só se forma no compromisso e na ação. O isolamento e o 
distanciamento amedrontados e puristas levam a uma descaracterização 
neurótica, cômoda e covarde.

Se volvermos nossos olhos para a ação do Senhor da História veremos que uma 
mensagem implica em destemor e envolvimeno. Ele não se isolou para 
conservar valores e nem a tradição. Poder-se-á mesmo dizer que não tinha 
maior apreço por eles.

O cumprimento de sua lei de amor implicou num mergulho na vida dos 
homens, sobretudo dos homens oprimidos e marginalizados, e da sociedade 
em geral.

Conviveu amplamente com todos e, em todos os momentos, combateu as 
injustiças. Denunciou os poderosos e condenou a conivência da Igreja institu-

7



cionalizada. Sua identidade, amplamente divulgada e admirada, se dá exa­
tamente porque lutou, condenou abusos, foi perseguido, preso e condenado. 
Os objetivos propostos pelo seu ministério não o isolaram jamais de seus 
semelhantes.

Parece-nos, portanto, que a preservação de nossa identidade e da especifici­
dade de nossa opção se dá justamente em função da clareza do compromisso 
e não do isolamento prudente. A situação da pobreza, da injustiça, da 
exploração cresce, e fala cada vez mais alto, na medida em que recuamos por 
causa de nossos pruridos conservadores.

Estamos numa reunião ecumênica e buscamos um aprendizado dentro de 
outras óticas. Mas convém lembrar que a concretização de uma atitude mais 
relevante e direta implica uma crítica mais aguda em nossas tentativas 
ecumênicas.

As dificuldades de aproximação entre diferentes denominações religiosas 
estavam relacionadas com a tentativa de acertar discursos. Isto se mostrou 
ineficaz e, para muitos, intransponível conforme demonstrado em algumas 
razões à agenda anotada enviada a todos os participantes.

As realizações ecumênicas mais importantes de nosso tempo foram consegui­
das através daqueles grupos que encetaram uma luta concreta pelos oprimi­
dos. Uma vez mais se confirma que uma luta maior e mais significativa 
diminui as diferenças superficiais entre credos e concepções.

Por outro lado cumpre observar que os grupos os quais tentaram resolver o 
problema apenas através de conversas e consultas, conseguiram, no máximo, 
realizar “ casamentos ecumênicos” . E isto era considerado avanço e superação 
de dificuldades.

Parece-nos que os tempos são outros. Hoje compreendemos que não há como 
fugir, ou apenas observar de forma crítica a luta pela libertação e o combate à 
opressão.

Enquanto discutíamos se devíamos ou não participar de lutas políticas, fomos 
surpreendidos como ineptos e alienados. E o que é mais grave, como 
colaboradores da opressão pelo distanciamento e omissão.

Qual a metodologia para definir caminhos de participação das Igrejas no 
desenvolvimento, este como sinônimo de justiça e mesmo de ruptura com as 
estruturas vigentes?

Quem sabe se ao invés de ficarmos nos perguntando, sempre, qual a maneira 
cristã de executar uma política, será muito mais positivo verificar como Deus 
está operando, através de sinais bem visíveis, apesar de vacilações das 
estruturas eclesiásticas.

Parece-nos, ainda, mais importante que requintar a análise teológica, assumir 
compromissos concretos em relação aos oprimidos.

E é necessário ter em mente que Cristianismo, em sua essência, não é apenas 
para vida do futuro ou futuro de vida.

A um povo, sofrido, maltratado e marginalizado, em cujo nome os cristãos 
pretendem falar, até agora têm sido apresentadas apenas as chagas de 
Cristo.

Este povo, todavia, anseia pelo corpo do mesmo Cristo, mas limpo e ressur- 
recto, em busca de uma nova sociedade, hoje, e não no cômodo e escapista 
amanhã.

8



Carta às Igrejas e
aos Cristãos da América Latina

Graça e paz a todos vocês no Senhor Jesus Cristo!

Um grupo de cristãos de vários países da América Latina — representantes de 
muitas Igrejas, de grupos eclesiais e de programas de serviço, dando conti­
nuidade a um amplo processo de trabalho e de reflexão; convocados pela 
Comissão de Ajuda Intereclesiástica, Serviço Mundial e Refugiados, e pela 
Comissão para a Participação das Igrejas no Desenvolvimento, do Conselho 
Mundial de Igrejas — nos reunimos, entre 20 e 26 de setembro (1980), em 
Itaici, Brasil. Ao término de nossa reunião queremos comunicar-lhes os 
aspectos mais importantes do trabalho realizado durante esses dias nos quais 
compartilhamos as nossas celebrações ao Senhor e as análises sobre as nossas 
tarefas.

Com muita humildade e espírito de arrependimento procuramos “ouvir o que 
o Espírito diz hoje às Igrejas” (Ap 2.7). Pensamos de maneira comunitária 
em nossa participação, como cristãos, no processo histórico, conflitivo e 
sofrido — contudo cheio de esperanças — que vivem nossos povos da América 
Latina. Fundamentados no estudo e nos ensinos das Sagradas Escrituras, na 
análise crítica da realidade de nosso Continente, e na prática de muitas 
comunidades cristãs, demos ênfase à urgência com que as Igrejas devem 
realizar a sua missão dirigida para os setores populares (operários, campone­
ses, indígenas, negros e outros oprimidos). É, no contexto de tal perspectiva 
pastoral, que somos desafiados a colaborar na construção de uma sociedade, 
cujo principal fundamento seja a justiça e na qual a avidez e cobiça dos seres 
humanos vá desaparecendo. Sentimos estar sendo chamados hoje a unir 
nossas forças aos que lutam contra estruturas e sistemas que instituciona­
lizam a exploração do homem pelo homem e de minorias sobre maiorias. 
Estamos convencidos de que tal desafio é inarredável para as Igrejas e para os 
cristãos latino-americanos; ele próprio apela a uma tomada de consciência do 
fato de que dar testemunho de Jesus Cristo na América Latina de hoje é 
unir-se ao povo em sua caminhada de libertação e de luta pela justiça. Graças 
a Deus, porque algumas das realizações e compromissos assumidos por 
diversos setores das comunidades cristãs em nossos países já constituem sinais 
de esperança, de questionamento e de renovação para todos quantos cons­
tituem o povo de Deus.

A situação de pobreza, de violência e de injustiça que milhões de latino- 
americanos sofrem é como um clamor (Êx 3.9), o qual não pode deixar de ser 
ouvido por aqueles que confessam a Jesus Cristo como Senhor e Salvador, 
assim como também por quantos lutam pela construção de uma sociedade 
mais justa e participante. A tomada de consciência cada vez maior da neces­
sidade de transformações estruturais de nossas sociedades como as resultantes 
manifestações de luta em todo o Continente, se constitui no evento histórico 
mais importante dos últimos tempos. Lado a lado com os avanços dos setores 
populares em seu anseio de justiça e participação social, pode-se observar a 
multiplicidade e diversificação de novas formas repressoras e de exploração; 
em quase todos os países de nosso Continente têm surgido governos autori­
tários que sequer hesitam na prática de incrível violência contra setores 
populares e que favorecem a organização de projetos econômicos benefi- 
ciadores principalmente dos segmentos ricos e dominantes.

Uma situação assim questiona programas e projetos pelos quais as Igrejas 
tentam participar no desenvolvimento, e as obrigam a uma revisão de 
conceito mesmo de desenvolvimento, o qual teve origem e continua a ser visto 
da perspectiva daqueles que exercem o poder. A nossa convicção é a de que o 
sujeito do desenvolvimento são os grupos populares; por conseguinte, tais

9



O acampamento de Ronda Alta.

programas e formulações devem, necessariamente, ser concebidos a partir da 
ótica e da prática histórica dos pobres e dos oprimidos. As Igrejas se 
equivocaram repetidas vezes ao legitimarem programas que —  em última 
análise — fortalecem os mecanismos de opressão dominantes, apesar de suas 
aparências humanitárias. Por isso mesmo chamamos a atenção para o fato de 
que, sem uma autêntica participação popular em todos os níveis de pro­
gramas e projetos de participação no desenvolvimento — o que assegura a 
possibilidade de construir uma sociedade justa e de fato humana — , a ação 
das Igrejas não pode ser caracterizada como expressão evangélica. Isto 
corrobora uma ruptura com as estruturas vigentes de dominação: somente as­
sim podem-se perceber os sinais da presença do Reino de Deus e de sua justi­
ça no cerne de nosso processo histórico.

Entre as circunstâncias presentes vemos, com profundo respeito e até admi­
ração, as múltiplas manifestações da vida religiosa do povo latino-americano, 
que soube e sabe expressar-se através de tais manifestações com uma reno­
vada força e criatividade. Entendendo que as Igrejas não podem dirigir os 
movimentos que os nossos povos estão plasmando, sentimo-nos desafiados, no 
meio deste povo, a aprender a caminhar com os pobres e oprimidos da 
América Latina, a escutá-los e a contribuir nos seus esforços com a palavra 
de esperança que a mensagem evangélica nos proporciona, participando de 
suas lutas e pondo também nossos recursos à sua disposição. Constatamos 
que, assim como têm desafiado e desafiam as forças dos grupo hegemônicos, 
assim os movimentos que o povo está pondo em marcha se constituem em 
motivos de renovação e de inspiração para as Igrejas. Como cristãos experi­
mentamos que, na construção do Reino de Deus, os pobres e os desprezados 
desempenham papel de protagonistas, e este fato, real na presente história da 
América Latina, sensibiliza a todo o povo de Deus, tanto Igrejas como 
Comunidades Eclesiais.

É com renovada força que sentimos o apelo de Deus à unidade; não obstante, 
percebemos também que esse apelo exige uma redefinição do ecumenismo na 
América Latina. Tomamos consciência de que o processo de unidade tem que 
ser examinado com amplitude, reunindo os esforços de todos para. estarem 
juntos e lutarem por um mundo novo. Dito movimento deve ser orientado a 
partir dos pobres e dos oprimidos, o que obriga a ultrapassar o estreito 
âmbito da unidade entre as Igrejas. A opção evangélica pelos pobres e

10



oprimidos é que passa a se constituir em fator preponderantemente criativo 
por meio do qual Jesus Cristo apela à unidade do gênero humano.

Para que o movimento ecumênico produza frutos duráveis, deve-se orientar 
para o cumprimento daquelas tarefas que se destinem a responder às necessi­
dades dos pobres e explorados. O movimento ecumênico, entendido dessa 
forma, abre-se a quantos recebam a herança do Reino. O movimento ecumê­
nico marcha, então, para um ponto no qual Deus nos convoca ao encontro 
com homens e mulheres, sobretudo com aqueles que sofrem injustiça, opres­
são e marginalização por parte dos poderosos.

Com gratidão, reconhecemos o esforço e a contribuição que o movimento 
ecumênico tem oferecido na América Latina, e, sentindo-nos herdeiros dessa 
trajetória, também acreditamos que é necessário repensar a tarefa ecumê­
nica, especialmente à luz do novo momento histórico que atravessamos. Assim 
é que valorizamos as forças evangélicas que se consagram ao serviço das 
classes populares. Necessária nos parece a redescoberta atual e contextual do 
espírito da Reforma, caracterizado pelo livre exame das Sagradas Escrituras, 
pela defesa da liberdade de pensamento, de expressão e de organização, as 
quais somente podem ser vividas realmente num compromisso político com os 
pobres e oprimidos no meio de nossos povos. Tudo isto exige-nos uma 
releitura de nossas tradições. Tal releitura deve fazer-se partindo da con­
vicção de que nossa fé e fidelidade ao Senhor Jesus Cristo deve-se manifestar 
claramente numa ação solidária com os pobres e oprimidos.

Queridas Igrejas, queridas irmãs e queridos irmãos:

Em meio às dificuldades da violência e da morte que tanto nos entristecem e 
enchem de dor, percebemos, entre todos os povos latino-americanos, os sinais 
de que o braço poderoso de Deus, “que derruba dos seus tronos os poderosos 
e eleva os humildes” (Lc 1.52), está atuando no seio de nosso povo. Sentimo- 
nos chamados a nos unirmos a essa ação do Senhor, ao mesmo tempo que 
impelidos a partilhar esta oportunidade com vocês. Trata-se, nada mais, nada 
menos, do que sermos co-participantes na caminhada rumo ao Reino de Deus.

Que o Espírito de Deus e o seu poder os fortaleçam. E que a paz, e a justiça 
de Deus alcancem a todos. É com este amor fraterno que os saudamos.

O pai, a mãe e a filha se unem na 
esperança de um novo dia.

11



Caminhando com o Povo

Na casa dos jesuítas, em Itaici, próximo ao aeroporto internacional de 
Viracopos (São Paulo, Brasil), teve lugar (20 a 26 de setembro, 1980) uma 
Consulta organizada pela Comissão de Ajuda Intereclesiástica, Serviço Mun­
dial e Refugiados (CAISMR) e pela Comissão de Participação das Igrejas no 
Desenvolvimento (CPID), as quais integram a Unidade Justiça e Serviço do 
Conselho Mundial de Igrejas. O tema da Consulta foi Participação das Igrejas 
em Programas e Projetos de Desenvolvimento na América Latina.

Uma consulta deste tipo é um acontecimento que não se limita ao período de 
duração do encontro. Pode-se dizer que é a culminância de um processo que 
tem, na ação das Igrejas as quais contribem para o processo de desenvolvi­
mento de nossos povos, as suas fases mais importantes. Embora neste texto se 
dê preferência à resenha dos acontecimentos que tiveram lugar durante a 
Consulta, contudo, nesta crônica interpretativa, desejamos dar especial aten­
ção a todo o processo que levou a ela e destacar as experiências vividas pelos 
participantes em Itaici.

Durante aqueles dias, cerca de oitenta pessoas provenientes da maioria dos 
países latino-americanos e uns poucos participantes europeus e norte-ameri­
canos, desenvolveram um diálogo sobre as responsabilidades das Igrejas e do 
movimento ecumênico na América Latina. Alguns representavam Igrejas- 
membros do Conselho Mundial (CMI); outros, a grupos intermediários 
relacionados tanto com Igrejas como com agências de cooperação no desen­
volvimento e com grupos de base, alguns dos quais também estavam repre­
sentados em Itaici. Esta mistura na constituição do grupo participante da 
Consulta formou a base para uma reflexão fecunda. Não se pense, no 
entanto, que tal reflexão teve início em Itaici; na realidade já vinha aconte­
cendo (como de fato ainda prosseguirá) desde algum tempo. É esse processo 
que desejamos expor nestas notas.

ANTECEDENTES

Mencionar a participação das Igrejas no desenvolvimento da América Latina 
significa levar em conta um extenso plano de elaboração. A fim de sermos 
mais concretos e breves, entretanto, basta recordar que a CAISMR dentro de 
Ajuda Interclesiástica e Serviço Mundial, há vinte anos, apóia projetos e 
programas. Já a CPID, uma entidade mais recentemente criada, só começou 
a atuar a partir de um pouco antes da metade da década de 70 e tem dado 
maior ênfase a Programas de Formação de Quadros e a estudos que orientam 
a reflexão a respeito do verdadeiro desenvolvimento. A CPID contribuiu no 
despertar a consciência das Igrejas e dos cristãos em geral para o seu 
compromisso real com o povo e para a resultante identificação com os que são 
protagonistas do desenvolvimento. Sem dúvida, as Igrejas e os grupos rela­
cionados com uma ou outra comissões enfrentam os mesmos problemas. 
Alguns deles podem enunciar-se assim:

• Qual é o sentido da participação das Igrejas no desenvolvimento latino- 
americano? orientam-se para uma transformação libertadora, apoiando as 
vítimas da injustiça social, ou, por outro lado, escoram os processos que 
mantêm o status quo nos países latino-americanos?

• Entendendo-se que não pode haver desenvolvimento sem libertação e 
participação popular — quais são os programas e projetos que favorecem tal 
libertação e participação?

Muitas vezes o caráter cristão da participação no desenvolvimento resulta 
impreciso. Têm sido reiteradas as experiências de grupos que, fazendo-se 
presentes no processo latino-americano — apesar de sua origem cristã — não

12



têm sido reconhecidos como tais. Donde a pergunta: Como tornar mais evi­
dente o caráter eclesial da participação cristã?

Coloca-se outro problema importante quando, apesar da boa formulação 
ideológica e teórica dos programas e projetos de participação no desenvolvi­
mento, os objetivos, na prática, são traídos. Neste caso se faz uma pergunta 
relativa a de que modo manter a coerência entre a prática das Igrejas, dos 
grupos intermediários e de base, e as propostas de programas e projetos que 
se apresentam para solicitar apoio.

Durante os últimos dez anos, as Igrejas e muitos grupos cristãos deram ênfase 
à realização de projetos de educação popular e de formação, seja de quadros 
para a participação no desenvolvimento, seja de agentes de pastoral. Como 
tomar mais clara a relação entre educação popular e formação de quadros e 
de agentes de pastoral? Como evitar o surgimento de uma nova elite?

Foi na américa Latina onde se deu forma à teoria da dependência para 
explicar o crescimento desigual de nossos povos, assim como os limites para o 
desenvolvimento num ponto onde nem autonomia nem auto-suficiência têm 
lugar. Levando-se em conta a dependência financeira dos programas e 
projetos das Igrejas, muitos têm proposto de forma veemente, a necessidade 
de reduzir disparidades no que diz respeito a situações de dependência. Isso 
tem relação direta com o problema relativo a quais são os organismos de 
decisão na aprovação de programas e projetos, e, por conseguinte: Onde se 
localizam, na América Latina ou fora? quem os integra? qual é a percen­
tagem da representação latino-americana neles? E, mais importante ainda: 
quais são os critérios e prioridades que aplicam para decidir por alguns em 
detrimento de outros? de que maneira tais critérios e prioridades se devem 
adaptar a nosso tempo? como avaliar séria e pertinentemente esses mesmos 
programas e projetos (isto é, a própria participação das Igrejas e grupos 
eclesiais no desenvolvimento)?

Deve-se também levar em conta que, nos últimos anos, as Igrejas desempe­
nharam papel importante no que diz respeito a situações de emergência e de 
catástrofes na América Latina. Umas resultado da ação das forças da 
natureza (inundações, terremotos, furacões etc); outras provocadas por seres 
humanos (violação dos direitos humanos, correntes migratórias de refugiados 
etc.). A resposta das Igrejas, muitas vezes, a tais situações teve como base 
uma alta dose de boa vontade, porém, nem sempre estavam devidamente 
preparadas para fazer frente a essas circunstâncias. Em tal sentido foi que a 
Consulta de Itaici propôs o problema de como fazer frente a situações 
diferentes de emergência.

Tomando em consideração a tomada de consciência que surgiu da mesma 
prática das Igrejas e de grupos eclesiais latino-americanos ao participarem no 
desenvolvimento de seus países, pareceu oportuno, em círculos ecumênicos, 
convocar uma consulta para discuti-los; era oportuno poder refletir sobre 
estas coisas no início dos anos 80, quando se iniciava uma nova década.

PREPARAÇÃO DA CONSULTA

Uma Comissão Preparatória (1) se reuniu no México, para organizar a 
Consulta. Também participaram dessa primeira reunião membros do pessoal

(1) A Comissão foi integrada por:
três membros latino-americanos da CAISMR (Lysâneas Maciel, Vice-moderador; Marta Palma, 
do Chile: e Maria Alvarado, da Guatemala);
três membros latino-americanos da CPID (Israel Batista, de Cuba; Carlos Sabanes, da Argen­
tina; e Enilson Rocha Souza, do Brasil);
um representante do Comitê Ecumênico Latino-americano de Projetos (CELAP), Carlos Car­
rasco, do Peru;
e um representante do Conselho Latino-americano de Igrejas (CLAI), em formação, Alfredo 
Lengert, da Venezuela.

13



A irmã solidariza-se com os 
colonos: mulheres em luta.

executivo do Conselho Mundial de Igrejas (2) relacionadas especialmente 
com programas e projetos de participação das Igrejas no desenvolvimento na 
América Latina.

Nessa reunião (abril de 79) se estabeleceram os objetivos da Consulta que, em 
resumo, pretendiam determinar as linhas da política ecumênica para a 
participação das Igrejas e dos grupos eclesiais no desenvolvimento latino- 
americano durante a década de 80. Insistiu-se de modo especial em que a 
Consulta deveria caracterizar-se pela ampla participação. Para tanto se 
traçou um plano de trabalho que consistia na elaboração de um texto de 
consulta (a cargo dos secretários latino-americanos do CMI), o qual deveria 
ser distribuído entre as Igrejas-membros do Conselho Mundial e entre os 
grupos eclesiais convidados a participar da Consulta, assim como entre os 
participantres de miniconsultas que deveríam acontecer a nível nacional. Tais 
miniconsultas foram previstas como instâncias que ajudariam as Igrejas e 
grupos correlatos a discutir esse texto de consulta (também chamado de 
“Agenda Anotada”), a fazer contribuições para melhorá-lo, e, mais ainda, a 
propor temas de discussão para a Consulta de Itaici. Foram previstas 
miniconsultas nos seguintes países: Argentina, Bolívia, Brasil, Chile, Costa 
Rica, Cuba, Guatemala, México, Peru e Venezuela. A intenção era cobrir 
uma ampla faixa de experiências das quais participam as Igrejas e os grupos 
eclesiais em diferentes contextos dos países da América Latina. Para comple­
mentar tais contribuições, decidiu-se também convidar para participarem da 
Consulta grupos ecumênicos de trabalho reconhecido na América Latina 
(ASEL, CELADEC, CEL, ULAJE etc.), de experiências muito valiosas, e ainda 
grupos cuja ação a nível de base é apreciável. Também se decidiu convidar 
representantes de outras Comissões do Conselho Mundial de Igrejas, estrei­
tamente relacionadas com a CAISMR e a CPID. Da mesma forma fez-se uma 
lista com quatro nomes de assessores e membros do pessoal executivo de 
quatro agências de cooperação para convidá-los à Consulta. O CLAI, que traz 
em si os gérmens de uma nova expressão possível na América Latina, também 
foi levado em conta para enviar um grupo de delegados.

(2) Gerson Meyer e Angel Peiró da CAISMR; e Júlio de Santa Ana, da CPID. Posteriormente 
integrou-se à Comissão Preparatória Jether Pereira Ramalho, do Brasil, como assessor.

14



A primeira versão da “Agenda Anotada” foi conseguida em fins de 79. 
Começou a ser discutida por ocasião da segunda reunião da Comissão 
Preparatória da Consulta (Seminário Bíblico Batista de Manágua, Nicarágua, 
janeiro de 1980). Fez-se nessa oportunidade uma análise a fundo da marcha 
dos preparativos da Consulta, e se ultimaram muitos dos aspectos que não 
tinham sido suficientemente examinados no México. Houve uma terceira 
reunião da Mesa da Comissão Preparatória em Genebra (junho de 80). Tudo, 
então, ficou preparado para Itaici. Nesse entretanto, tinham-se realizado as 
diversas miniconsultas com as suas contribuições, assim como as das Igrejas- 
membros do CMI, para melhorar o texto da “Agenda Anotada”, começavam 
a chegar. Tudo ficou pronto em meados de agosto e foi enviado a todos os 
participantes da Consulta.

UM ESTILO CLARO

Como ficou mencionado acima, a Comissão Preparatória enfatizou que todo o 
processo da Consulta se caracterizasse por uma ampla participação. Para isso 
as miniconsultas tiveram muito valor, pois, a nível nacional, garantiram a 
participação, no processo, de grupos que não estiveram presentes em Itaici, 
salvo pela representação do delegado que haviam designado na reunião da 
miniconsulta. As Igrejas-membros também tiveram a mesma oportunidade e 
de igual modo os grupos eclesiais (intermediários e de base) convidados 
diretamente. Vários deles organizaram reuniões nas quais se examinou a 
“Agenda” e contribuíram dessarte para a formulação dela.

Dessa forma a principal característica do processo da Consulta foi a partici­
pação. Isto ficou evidenciado na organização do programa, na formulação da 
“Agenda Anotada” e, especialmente, no decorrer da reunião em Itaici. Com 
efeito, à exceção de uma Introdução, de uma exposição sobre “O que é e o 
que faz o CMI na América Latina?” (ambos a cargo do pessoal do Conselho), 
dos diversos estudos bíblicos de todas as manhãs (estes que, por sua vez, eram 
expressões de como hoje estudam a Bíblia as Igrejas e os grupos eclesiais — 
comunidades de base e outros — no contexto de sua participação no processo 
social latino-americano) e dos momentos de celebração litúrgica, tudo o mais 
da Consulta se desenvolveu com base no trabalho de grupos de discussão e 
dos plenários nos quais se discutiam as informações apresentadas de forma 
coletiva.

Os participantes, procedentes de diferentes níveis de ação das comunidades e 
Igrejas da América Latina contribuíram com experiências e perspectivas as 
mais diversas. A gama de contribuição ao processo da Consulta foi, por isso, 
muito ampla. Certamente, não se pode dizer que a Consulta tenha tido um 
caráter restrito. Todos os participantes, de uma ou de outra forma, perten­
ciam a quadros de Igrejas com experiência ecumênica. Fizeram contribuições 
que se completavam umas às outras: os bolivianos dando ênfase ao trabalho 
com grupos indígenas; os brasileiros destacando o caminho percorrido pelas 
Comunidades Eclesiais de Base; os centro-americanos com o testemunho da 
presença ímpar das Igrejas no convulso processo histórico que atinge os seus 
povos; os porto-riquenses insistindo na solidariedade necessária de toda a 
América Latina para com a luta pela independência de sua Ilha; os represen­
tantes de países onde os direitos humanos são violados trouxeram o teste­
munho de Igrejas que optam pelos oprimidos, procurando assisti-los na 
medida de suas possibilidades; os nicaragüenses trazendo uma visão de 
esperança e de libertação. O importante foi que todas essas perspectivas e 
vivências, unidas a outras, se entrelaçaram numa reflexão comum, num 
diálogo enriquecedor, apoiando-se umas nas outras. Foi, diga-se de uma vez, 
uma verdadeira reunião ecumênica. Este é um ecumenismo que toma forma a 
partir da solidariedade das Igrejas e dos grupos eclesiais com os pobres e os 
oprimidos.

15



ENCONTRO E ACONTECIMENTO

O simples fato de que a reunião foi em Itaici já o símbolo do que se viveu 
naquele lugar. Na planície paulista, em meio a culturas de café e próximos de 
diferentes pólos de crescimento industrial, está a Vila Kotska, casa dos 
jesuítas e antigo seminário. O estilo colonial é sinal da presença cristã 
naquelas terras. É nesse Centro onde se vem reunindo, nos últimos anos, a 
Conferência Nacional dos Bispos do Brasil que tem tomado posições de suma 
importância para as Igrejas não somente do Brasil, mas de toda a América 
Latina. Reunindo-se na Vila Kotska, o CMI testemunha seu apreço pela 
grande contribuição da Igreja Católica do Brasil à comunidade cristã mundial 
nos últimos anos. É um fato realmente significativo que evangélicos e 
católicos, protestantes de Igrejas tradicionais da Reforma e pentecostais 
tenham estado juntos para orar, celebrar e estudar pautas de uma ação 
comum.

Esse respeito pela Igreja Católica por parte do movimento ecumênico se 
traduziu também no fato de que várias organizações católicas foram convi­
dadas especialmente para participarem da reunião. Destaque-se que a res­
posta foi positivíf. Levando em conta somente isto já Itaici teve um profundo 
valor de encontro. Porém o encontro também se deu entre crentes de diversas 
partes da América Latina, como assinalávamos: crentes da América Central 
com os do Cone Sul e Brasil; os da cordilheira andina com os do México e 
Caribe. Foi uma alegria contar entre os participantes com um representante 
da Conferência de Igrejas do Caribe, vindo do Haiti, residente no momento 
em Barbados. O encontro se concretizou num entrelaçamento de pessoas e 
grupos, no constante intercâmbio de experiências, num maior conhecimento 
de situações críticas. Traduziu-se numa reunião vespertina (quarta-feira, 26), 
quando, informalmente, compartilhamos, no grupo todo, o que estava acon­
tecendo na América Central, em Porto Rico, na Bolívia, no Cone Sul, tendo 
havido espaço também para se saber do movimento ecumênico da America 
Latina. Anteriormente (tarde de terça, 25), tinha-se dado destaque à situação 
brasileira com uma exposição sobre o papel das Igrejas no processo que está 
vivendo o país anfitrião.

O encontro também foi um acontecimento. Tal conexão emergiu diversas 
vezes na reunião. A riqueza da reflexão comum esteve paralela à celebração 
também comum. Os estudos bíblicos não foram um “enfeite” da Consulta, 
um acréscimo piedoso e evangélico às discussões que se faziam. Muito pelo 
contrário, constituíram-se mesmo no centro da reunião. Afirmaram aquilo 
que Gustavo Gutiérrez, teólogo peruano, tantas vezes citado na Consulta, 
chama “a força histórica de nossos povos” .

Por isso, o acontecimento de Itaici — sem esquecer a dor dos pobres e 
oprimidos da América Latina, tendo presente sempre o sofrimento de tantos 
irmãos e irmãs, companheiros e companheiras que derramaram o seu sangue 
(e que ainda estão derramando) para que germinem sementes de esperança 
nesses países — foi também um encontro cheio de alegria. Esse tom, essa 
força que subsiste apesar das dores e sofrimentos, dos castigos e das frustra­
ções, foi dadq desde o início pela palavra de abertura que proferiu para os 
participantes o Cardeal de São Paulo, Arcebispo D. Paulo Evaristo Ams. Ê 
verdade que há muito sofrimento entre o povo, é verdade também que o que 
crê em Jesus Cristo não pode deixar de ouvir esse clamor, mais verdade 
ainda é que há um povo que não desanima nem se entrega. E é por isso que, 
mesmo na dor, esse povo proclama a sua alegria. Foi essa alegria que encheu 
de cantos e risos os corredores e salas da Vila Kotska na “Noite Latino-ameri­
cana” celebrada na terça, 25. Nessa ocasião esteve presente na celebração um 
conjunto popular de um bairro de São Paulo; a música sertaneja, folclore 
brasileiro, e também a de outras partes da América Latina deram a tônica de 
que a esperança ainda se não apagou. Se é verdade que o fracasso de algumas 
ilusões nos tem machucado, também é certo que há expressões novas de 
esperança que nos animam. Foram elas que alimentaram o espírito dos 
presentes em Itaici. Para os que ali estiveram, as esperanças do povo não 
podem ser roubadas à grande corrente da esperança que se nutre em Jesus

16



Cristo e na sua obra redentora e libertadora. Como sugeriu o Cardeal Arns, 
no seu discurso de abertura, tal esperança não é fácil; exige conversão a Jesus 
Cristo e conversão ao povo, do abstrato ao concreto, do individualismo 
isolado à realidade comunitária. O acontecimento de Itaici foi acontecimento 
de amor; amor a Cristo, amor entre os participantes, amor a nossos povos 
sofredores. Repetindo as palavras do Bispo Arns: “Jesus Cristo não pode estar 
dividido nesta hora.”

ÊNFASE DA CONSULTA

Nestas curtas páginas, uma crônica interpretativa apenas, não é possível 
resumir os pontos principais da Consulta. Pode-se apreciar toda a riqueza da 
reunião de Itaici nas páginas que seguem, noutros capítulos desta publicação, 
nos estudos bíblicos, no informe que resumiu o trabalho dos grupos sobre a 
análise da realidade, nos textos que trazem as contribuições dos que trabalha­
ram em cima de aspectos específicos da participação das Igrejas no desenvo- 
vimento. De pronto, queríamos apontar cinco ênfases maiores que, de um 
modo ou de outro, se evidenciaram no transcurso da reunião. Ditas cinco 
ênfases (quais notas importantes da polifonia ali executada) estão relaciona­
das com o que de eclesial há entre o povo. Quer dizer, têm a ver com um fato 
que progressivamente domina a vida das Igrejas latino-americanas: Igrejas 
que optam pelo povo, pelos pobres e oprimidos. Embora seja verdade que tal 
tendência ainda não dominou totalmente a vida das comunidades cristãs 
desses países, entretanto deve ficar claro que se manifesta com tonalidades 
cada vez mais acentuadas. A eclesialidade popular é aquela que toma forma 
na medida em que uma Igreja nasce (ou renasce) do povo.

Em primeiro lugar, parece-nos importante ressaltar a espiritualidade que 
predominou na Consulta. Já apontamos acima o tom que o discurso do 
Cardeal Arns deu à Consulta. No dia seguinte (domingo, 21), celebrou-se a 
Eucaristia ministrada pelo conhecido teólogo brasileiro, Rubem Alves. A 
mensagem esteve a cargo do Pastor Scylla Franco, missionário metodista que 
tem servido, no Brasil, entre grupos indígenas. Ele trouxe o seu testemunho 
do que significa servir ao povo mais oprimido como testemunho do amor de 
Cristo. Quando repartimos o pão e bebemos do mesmo cálice, todos os 
congregados, de diversas tradições e confissões, tínhamos consciência de que, 
entre nós, começara a manifestar-se um mesmo Espírito, pois estávamos 
unidos no mesmo batismo, na mesma fé e no mesmo e único Senhor: Jesus 
Cristo.

A partir de então, sempre em primeiro lugar, nos diversos instantes da 
reunião, e como expressão da fé que se vê nos povos latino-americanos, 
celebraram-se outras liturgias, cantaram-se outros hinos, conjugando, aquelas 
e estes, esperanças e lutas do povo por meio dos símbolos cristãos. Todos 
tinham a nota dominante da esperança. Eram portadores de alegria, expres­
sões de celebração verdadeira. Era impossível não pensar o Evangelho como 
Boa-nova para os pobres!

Em segundo lugar, algo que dissemos de passagem: a importância central dos 
estudos bíblicos no desenrolar do encontro de Itaici. Quando se planejou a 
Consulta (Comissão Preparatória, México), se havia assinalado a necessidade 
de que grupos diferentes do Continente que, nas suas lutas diárias têm na 
leitura da Bíblia e no estudo dela o alimento que lhes dá força para o 
engajamento diário no processo histórico da América Latina, dessem a sua 
contribuição em Itaici. Foi então que se pensou em cinco situações-chaves, 
nas quais se sente a importância da Bíblia, mas, cujos componentes são 
extremamente diversos uns dos outros. Daí o se ter pedido aos delegados da 
Bolívia, do Brasil, de Cuba, do Chile e da Nicarágua que assumissem essa 
responsabilidade de compartilharem, com os participantes, estudos bíblicos 
semelhantes aos que se fazem nas respectivas comunidades. Infelizmente os 
representantes das Igrejas cubanas não puderam participar da reunião, por­
que não se lhes concedeu visto para chegarem a tempo. Solicitou-se então 
ao Departamento Ecumênico de Pesquisas (DEI) de Costa Rica para que

17



assumisse, no final da Consulta, a responsabilidade de expor as linhas 
principais dessa hermenêutica, dessa interpretação que se faz da Palavra de 
Deus, a partir da fé, no contexto das lutas populares.

No centro desta publicação se expõem as grandes linhas dos estudos bíblicos. 
Sem dúvida, é quase impossível transmitir o grau de emoção que se ia 
apossando dos participantes em Itaici, à medida em que o estudo das 
Sagradas Escrituras punha em evidência, por um lado a atualidade delas para 
o nosso momento latino-americano e, por outro, o apoio que essa mesma 
mensagem tem dado aos povos sofredores, nutrindo as suas esperanças, 
dando-lhes “asas como de águias” para prosseguirem lutando e ansiando pela 
libertação que o Evangelho promete. Houve momentos em que muitos irmãos 
e irmãs tinham os olhos úmidos de lágrimas de emoção ao escutarem como a 
Bíblia chega aos Aimarás, como ajuda os camponeses do Brasil, como 
sustenta os chilenos nas horas de perseguição e sofrimento, como acompa­
nhou e acompanha os nicaragüenses na sua caminhada para uma nova 
sociedade, e como — graças a Deus! — os pobres chegam a entender a Bíblia 
como um livro que lhes pertence, que é deles, e que, por tanto, não se lhes 
deve tirar. Esses foram os momentos que uniram os participantes de maneira 
clara e inequívoca. Por isso, o encontro de Itaici, embora tenha discutido a 
participação no desenvolvimento, foi de grande conteúdo espiritual. Isso 
acontece sempre quando a Bíblia acompanha decisivamente o povo no seu 
caminhar através da história. Foi assim o testemunho de Israel e da melhor 
tradição da Igreja. É um privilégio e uma alegria ainda maior viver tal 
experiência em nosso tempo.

Em terceiro lugar, a outra ênfase da Consulta foi a referência constante a 
uma prática engajada. Ela mesma é resultado da renovação que têm experi­
mentado, ultimamente, as Igrejas da América Latina. Primeiramente a Igreja 
Católica Romana, que após o Concilio Vaticano II e a Conferência de 
Medellín, começou a trabalhar nos termos de uma pastoral popular, o que 
levou à “opção preferencial pelos pobres” na Conferência Episcopal de 
Puebla. Por seu lado, as Igrejas Evangélicas estão participando na luta pelos 
direitos humanos, o que as tem levado a posições convergentes com a Igreja 
Católica em muitos países da América Latina. Não é de estranhar, pois, que 
tudo isso se refletisse na composição do grupo de Itaici. Como base numa 
prática comprometida que reflete uma clara opção pelos setores populares da 
América Latina, pelos pobres e oprimidos desses países, a reflexão tinha que 
ser necessariamente muito desafiadora. A referência aos indígenas se fez 
presente de modo constante: os bolivianos salientaram aqui e ali a atenção de 
todos para a situação dos Aimarás e Quíchuas. Os brasileiros, fundamenta­
dos na rica experiência das Comunidades Eclesiais de Base, trouxeram as 
reivindicações dos operários e camponeses de sua terra. Os centro-america­
nos foram a voz daqueles que estão suportando uma repressão selvagem, 
prosseguindo dessa forma na linha que se encarnou em Monsenhor Romero, 
o bispo mártir de El Salvador. Veio do Caribe a reivindicação dos negros. 
Deve ficar, contudo, claro, que a fidelidade a esta prática supõe não se ir 
além do que ela permite em cada momento histórico. Isto é, reconhecendo 
todo o seu valor, toda a sua riqueza, é necessário também destacar que, 
graças a essa prática, os grupos populares latino-americanos (entre eles os 
cristãos e as suas Comunidades Eclesiais) estão traçando, ainda que de 
maneira imprecisa, um caminho que lhes permitirá vencer o jugo da opressão 
e da pobreza. Isto também se refletiu no andar da reunião de Itaici. Uma tal 
prática comprometida, apesar de não ter forjado uma teoria precisa para ir 
abrindo caminho, é, sem dúvida fonte de esperança e desafio. E isso se 
evidenciou certamente nos dias que passamos juntos na Casa dos Jesuítas.

Em quarto lugar — conseqüência do terceiro — a outra ênfase do encontro 
foi a seriedade e o rigor com que se levou a cabo a análise crítica da realidade 
latino-americana. Para tanto, o estudo da “Agenda Anotada” cumpriu a 
função de precipitar um diagnóstico da situação pela qual passam os povos da 
América Latina. Partindo do ponto de vista econômico é impossível negar o 
crescimento da região, muitas vezes surpreendente conforme os países. Po­
rém, simultaneamente, é importante assinalar que se trata de um crescimento

18



desigual: riqueza e bem-estar para uma minoria apenas, enquanto que a 
grande maioria continua sofrendo carência e penúria secular. O fato cria, 
inevitavelmente, uma situação de conflito que se manifesta de maneiras 
diversas no momento que vivem os latino-americanos. A tomada de consciên­
cia de tal injustiça pelos grupos populares, se manifesta de maneira cada vez 
mais evidente. Isso os impele a uma luta pela transformação de estruturas 
sociais, econômicas e políticas com as quais estão organizadas as diferentes 
sociedades nacionais. Mas, ao mesmo tempo, esse movimento se contrapõe 
aos projetos dos grupos dominantes, os quais mantêm sua aspiração de 
acúmulo de riqueza, de acordo com a maneira de administrar o poder de que 
dispõem. Daí a resposta que estão oferecendo e que descobriram: um autori­
tarismo baseado no exercício da repressão e da violência, levando-os a viola­
ções constantes dos direitos humanos.

As crianças no meio do 
acampamento passam os dias em 
brincadeiras.

Esta análise torna-se profundamente necessária para entender o marco em 
que têm lugar os diversos programas e projetos das Igrejas para a partici­
pação no desenvolvimento latino-americano. Porque, afinal, a questão que se 
coloca é a de saber se os esforços das Igrejas e dos grupos eclesiais são de fato 
coerentes com a opção que fazem pelos setores populares. A mesma análise 
também permitiu compreender que, — ao serem fiéis à referida opção — 
inevitavelmente os cristãos e as Igrejas deverão fazer frente a situações 
difíceis, resultantes da solidariedade com os que sofrem. Já existem tentativas 
para dividir a opinião pública das Igrejas as quais possivelmente se hão de 
acentuar nos próximos tempos. Há também ataques organizados contra 
Igrejas que somente pretendem ser fiéis às exigências do próprio Evangelho, o 
qual promete aos pobres o Reino e a sua justiça. Diante destas constatações 
que se fazem na análise da realidade latino-americana, os vários grupos que 
discutiram questões programáticas e táticas, formularam propostas e reco­
mendações diversas que estão recolhidas neste volume para a consideração e o 
estudo por parte das Igrejas e Comunidades Cristãs, com vistas à sua 
aceitação e conseqüente ação.

Por último — e a lista podería ser ainda mais ampla —, outra ênfase da 
reunião de Itaici foi uma nova definição daquilo que significa o movimento 
ecumênico no momento que estão vivendo os povos e as Igrejas da América 
Latina. A experiência do período que antecedeu o encontro de Itaici permitiu

19



às comunidades da América Latina chegar a compreender que, muitas vezes, 
a ação em prol da justiça e libertação, o serviço aos pobres e mar inalizados 
criava um epsaço propício à unidade dos crentes. Encontraram-se estes, 
muitíssimas vezes, juntos sem distinção de denominação, na luta diária dos 
grupos de base, das Comunidades Eclesiais. Descobriram que eram irmãos e 
irmãs, companheiros e companheiras apesar de pertencerem a denominações 
cristãs diferentes. Tem crescido entre eles a prática da celebração ecumênica 
da Eucaristia. E quando se tenta explicar tal situação, se diz que é um 
ecumenismo nas bases, uma unidade que se realiza no contexto das lutas do 
povo e a partir das esperanças do povo, as quais nada mais são do que as que 
se concentram na expectativa do povo de Deus. Partindo da compreensão 
deste sentido, chegou-se a afirmar que “os pobres nos evangelizam” . Em 
Itaici se proclamou que o povo, os pobres e oprimidos promovem a nossa 
união. Esse povo que, segundo assinalamos, esteve permanentemente presen- 
tre nas reflexões de Itaici, e, particularmente, por meio de verdadeiros 
quadros de dirigentes de seus movimentos, levou aqueles que participaram da 
Consulta a que experimentassem em profundidade a riqueza do movimento 
pela unidade dos cristãos. É como se, na América Latina, no alvorecer dos 
anos 80, o apelo a estarmos unidos com Cristo e em Cristo, se toma atual pela 
mediação dos desafios que os pobres propõem às Igrejas.

PROPOSTAS CLARAS

Outras reuniões ecumênicas, no passado, caracterizaram-se por uma grande 
riqueza teórica. Nesta oportunidade, e, apesar do rigor da reflexão e análise, 
uma das maiores contribuições de Itaici consistiu nas propostas e recomen­
dações que os grupos de estudo fizeram às Igrejas e às Comunidades 
Eclesiais. Com efeito, logo após uma primeira reflexão e análise da realidade, 
feita em grupos e resumida em plenário, se passou a uma segunda etapa de 
discussão sobre aspectos precisos que se colocam na participação das Igrejas 
no desenvolvimento da América Latina. Os documentos que resultaram de tal 
discussão foram apresentados ao plenário, o que permitiu enriquecê-los. 
Estão neste trabalho e são agora submetidos à consideração e ao estudo das 
Igrejas e Comunidades Eclesiais.

Sem repetir o que neles se apresenta, convém dizer que os trabalhos desses 
grupos de estudo e discussão possibilitaram formular particularidades sobre 
aspectos importantes da realidade latino-americana e da presença das Igrejas 
nela: destaca-se, por exemplo, a importância do caráter eclesial da partici­
pação cristã no desenvolvimento. Significa que não se trata, para as Igrejas, 
de atuarem como agência secular, senão que, no momento em que se 
contribui para o processo de um desenvolvimento libertador, sem deixar de 
lado as exigências técnicas e científicas que tal participação coloca, sempre se 
mantenha explícito o caráter da comunidade que confessa a Jesus Cristo. 
Inevitavelmente, isto significa a necessidade de tomar consciência da tensão 
existente entre a participação cristã e os projetos políticos no meio dos quais 
se dá essa participação. Como atuar de uma forma encarnada, sem se deixar 
manipular.

Outros problemas sobre os quais os grupos fizeram propostas foram os que 
dizem respeito a quais processos, mecanismos e organismos de decisão servem 
para garantir uma prática de participação popular quando se façam opções a 
favor de programas e projetos que devam ser apoiados pelo movimento 
ecumênico. O problema da avaliação dos projetos e dos programas pelos 
quais as Igrejas e as comunidades cristãs participam no desenvolvimento 
latino-americano está relacionado com este aspecto.

Ao mesmo tempo, embora noutro nível da prática sobre que se refletiu em 
Itaici, fizeram-se recomendações para que os processos de formação de 
quadros e de agentes de pastoral estivessem estreitamente relacionados com 
programas de educação popular. Isto significa propostas que possam criar 
condições para a formação de responsáveis encarregados da ação a partir de 
uma prática pela qual o povo vá adquirindo consciência de si para si. O

20



desafio apresentado pela exigência de satisfazer as necessidades básicas dos 
setores menos favorecidos foi analisado em profundidade e se propuseram 
vias de ação às Igrejas para que elas atuem solidárias com aqueles que, por 
não terem as suas necessidades básicas atendidas, ficam sem direito à vida. 
Também se considerou a questão de como atuar em situações de calamidade 
natural ou social, tendo-se proposto linhas orientadoras de ação e mecanis­
mos hábeis a facilitarem um serviço ecumênico em tais circunstâncias.

UM CAMINHO A PERCORRER

Como apresentamos no início, a reunião de Itaici é um momento, um 
acontecimento privilegiado no desenrolar de todo um processo de consulta. 
Na prática do Conselho Mundial de Igrejas se tem a convicção de que o 
estado de consulta e de diálogo é permanente entre as comunidades cristãs e 
as Igrejas. É possível por isso, dizer que, após a reunião de Itaici, o processo 
não terminou. Deve prosseguir a prática da reflexão comum, da discussão es­
clarecedora dos problemas, do diálogo que procura descobrir a verdade. Isto 
subentende um esforço renovado, em todos os níveis do movimento ecumênico 
na América Latina. Nesse sentido, cabe aos movimentos ecumênicos que têm 
desenvolvido em seus países sua ação em colaboração com o Conselho 
Mundial de Igrejas, uma responsabilidade específica: que eles organizem um 
diálogo construtivo e frutífero sobre os resultados de Itaici junto com as 
Igrejas-membros e com os diversos grupos de base. De um lado, para 
complementá-los com novas perspectivas; de outro, para descobrir possíveis 
falhas e consertá-las. E, ainda mais, se este for o caso, para corrigir o que 
deva ser corrigido.

De fato, apesar de toda a riqueza do Encontro, todos os participantes temos 
consciência de que se trata de humilde contribuição à causa dos que mar­
cham para o Reino de Deus na América Latina. Por ser modesta, é também 
limitada. Trata-se de uma contribuição que, por um lado, procura continuar 
o que outros anteriormente fizeram (nesse sentido, Itaici deve ser entendido 
no contexto da tradição ecumênica latino-americana, na qual as suas diferen­
tes expressões sempre procuraram ser fiéis ao desafio que o Reino de Deus 
provoca); por outro, é uma contribuição também, a qual, necessariamente, 
tem que ser completada e superada, assim o exige a marcha do processo 
mesmo latino-americano. São as Igrejas, os grupos eclesiais (intermediários 
ou de base) os quais precisam participar desta nova fase do processo.

Isso tudo demanda uma prática do diálogo e da discussão. Há, contudo, 
questões que pedem esclarecimento mais adequado. Entre elas, por exemplo, 
se acha a do futuro do próprio movimento ecumênico na América Latina. A 
reunião de Itaici não foi o acontecimento mais apropriado para estudar tal 
assunto; sem dúvida ele veio à baila em diversas oportunidades. Outro 
assunto que também merece ser esclarecido e aprofundado é o da relação 
entre evangelização (testemunho do Reino de Deus) e desenvolvimento. 
Donde a tarefa que se espera ser maior ainda do que a realizada. As Igrejas e 
comunidades eclesiais estão desafiadas a prossegui-las. Os materiais que se 
incluem nesta publicação, produzidos em Itaici, são um passo avante nesse 
diálogo e, embora modestos, proporcionam também uma firme base a fim de 
continuar progredindo nessa direção. Com esse espírito, nós os partilhamos 
com as Igrejas e as comunidades cristãs na esperança de que sirvam a 
estabelecer um diálogo franco (o de Itaici o foi), que é, seguramente, um dom 
de Deus que possibilita ao movimento ecumênico avançar no caminho para a 
unidade a que nos convida Jesus Cristo.

21



Estudos Bíblicos

Rev. Milton Schwantes A CIDADE E A TORRE
Um estudo bíblico sobre Gênesis (11.1-9)*

I

Esta Consulta busca localizar a atuação das Igrejas em nossos povos, espolia­
dos e historicamente dependentes. Neste estudo auscultamos a orientação 
bíblica. Como texto modelo escolhi Gênesis (11.1-9).

O trecho é uma dessas histórias que veio a fazer parte do patrimônio cultural 
da humanidade. Aliás, ela não só veio a ser, mas, desde o início certamente 
foi um texto universal. Pois, hoje sabemos que seu conteúdo está presente nos 
mais diferentes povos, em especial também nos povos que ainda não conhe­
ciam a escrita. Mas, no ambiente em que vivemos, ela certamente nos foi 
mediada pela tradição e pelo texto bíblico. No “culto infantil” muitos hão de 
ter tomado o primeiro contato com esta história. Parece até que ela nos 
acompanha desde o berço.

É deveras conhecida. Mas seu conteúdo também é deveras fixo. Todos 
havemos de ter uma idéia de seu significado. Nela a torre é central e 
simboliza o egoísmo. Em nossa piedade pessoal a torre, no geral, é o 
titanismo humano. É o anseio humano de ser divino! Assim sendo está em 
voga entre nós que da torre se faça o ápice da estória, e do orgulho egoísta dos 
homens seu núcleo significativo.

Mas, esta interpretação, tão enraizada em nossa piedade, não existe por 
acaso. Ela também é devidamente alimentada pelo linguajar eclesiástico. 
Estamos em condições de atestá-lo, pois é um dos textos previstos para o 
sermão dominical. É indicado para “exaudi” , o domingo antes de Pente- 
costes. Assim sendo existe farto material, tanto em auxílios para as pregações 
quanto em sermões. Lendo-os verifiquei que neles, basicamente, se afirma 
que, no capítulo onze de Gênesis, os homens querem destronar, atacar e 
superar a Deus, construindo um monumento para a própria vangloria, 
egoísmo, ufanismo, titanismo. Ora, justamente assim nossa piedade pessoal 
entende a passagem em questão. Assim sendo há uma coincidência e, por 
certo, uma mútua influência entre o sermão eclesiástico e a piedade pessoal. 
A questão que agora se coloca é saber se a pesquisa crítica e científica da 
Escritura rompe tal reciprocidade. A pesquisa consegue romper este círculo 
do discurso religioso, em que a idéia eclesiástica e a idéia pessoal mutuamente 
se apoiam, confirmam e eternizam? Para obter uma resposta tratei de 
consultar os estudiosos e exegetas.

E qual não foi minha surpresa! Pois, tive que constatar que na pesquisa 
especializada, detalhada e científica se chega a conclusões idênticas às de 
cima, quando são sintetizados os conteúdos essenciais de nossa estória. 
Verifiquei que, sempre de novo, se faz da torre o ápice, e do titanismo 
pecaminoso o significado básico do texto. As construções significariam: 
autoglorificação e autonomia egoísta, obras com as quais os homens querem 
alcançar o céu, enfim monumentos do titanismo humano.

Feitas estas observações impõem-se algumas primeiras deduções e suspeitas. 
Ora, procurei saber do sentido que é dado ao texto. Para desincumbir-me 
dessa tarefa auscultei três níveis mui diferentes. Caracterizei o sentido que, no

* Com maiores detalhes exegéticos o presente estudo está sendo publicado na revista Estudos 
Teológicos, Faculdade de Teologia da Igreja Evangélica de Confissão Luterana no Brasil, São 
Leopoldo, 1981.

22



geral, nossa piedade atribui a esta estória. Resumi a intenção que lhe é 
consignada nos sermões. Citei o significado que lhe é dado na pesquisa 
exegética especializada. E qual não vem a ser a minha surpresa ao verificar 
que, apesar de se tratar de três níveis muito diferentes, o resultado pratica­
mente sempre é o mesmo, ou seja: a torre de Babel é um monumento religioso 
que revela a pecaminosidade da vangloria titânica dos homens. Parece-me 
deveras inquietante que ao ser formulado o sentido presente de nossa estória 
se afirme exatamente o que sempre foi afirmado, se conclui dizendo o que 
sempre se disse. Esta inquietação é um dos motivos que me conduziu a este 
estudo bíblico, no qual tenciono ler este trecho conscientemente no meio da 
dependência e espoliação impostos aos povos latino-americanos.

Outro impulso decisivo para uma redescoberta dessa estória provém de uma 
situação específica de minha vida. Durante a estiagem na região Sul (1977/78), 
a falta de água tornou-se naturalmente o foco aglutinador do trabalho 
pastoral. Achei admirável como os agricultores do oeste catarinense, naquela 
difícil situação para sua roça, seus animais e sua casa, não só interpretavam a 
seca em relação a si, mas a partir dela analisavam seu contexto social, em 
especial a questão agrária. A estiagem era para eles um sinal contra o 
latifúndio; pois, uma pequena unidade de produção visivelmente resistia bem 
melhor à falta de água do que as grandes empresas agrícolas. Estes agriculto­
res afirmavam com extrema nitidez que o latifúndio, “o grande” como dizem, 
não sobrevive. Nessa situação a passagem de Gênesis passou a ser lida e 
compreendida com novas ênfases: “Nosso Deus pôs fim àquelas construções, 
porque as coisas grandes não resistem; a gente está vendo na seca!” Aparen-. 
temente não é suficiente dizer que tal texto fale do egoísmo titânico da espécie 
humana!

II

1 E toda terra tinha uma só língua e um só idioma.

2 E aconteceu que, ao partirem do oriente, encontraram uma planície na 
terra de Sinear. Pousaram ali.

3 E disseram uns aos outros: “Vamos! Preparemos *:’olos e passemo-los pelo 
fogo!’’ E o tijolo lhes servia de pedra e o betume l! s servia de argamassa.

4 E disseram: “Vamos! Construamos para nós uma cidade e um forte! E seu 
tope nos (ou: até os) céus! E façamo' -nos um nome, para que não nos 
dispersemos sobre a superfície de toda terra!"

5 Então desceu Javé (o Senhor) para ver a cidade e o forte que os homens 
construíam.

6 E disse Javé: “Eis! O povo é um! Todos eles têm uma só língua! Este é o 
começo de seu fazer! E  daqui para a frente nada do que planejarem fazer lhes 
será impossível.

7 Vamos, desçamos e confundamos ali sua língua, para que um não 
compreenda a língua do outro!"

8 E Javé os dispersou dali sobre a superfície de toda terra. E pararam de 
construir a cidade.

9 Por isso se chama seu nome de Babel, pois ali Javé confundiu a língua de 
toda terra e dali Javé os dispersou sobre a superfície de toda a terra.

A disposição dessa estória ou narração é simples e transparente, permitindo 
deduções decisivas para sua compreensão. Distinguem-se, de imediato, duas 
partes: w.(l)2-4 e w.5-8(9). Na primeira atuam pessoas. Na segunda age 
Deus. Na primeira pessoas constróem, na segunda Deus desfaz. Uma começa

O dia-a-dia é reconstruído a cada 
nova hora.

23



na terra. Outra nos céus. Uma evidencia a “culpa” . Outra apresenta o 
“castigo” . Entre as duas partes há uma evidente correspondência.

Igualmente fácil é observar que o todo da estória tem uma moldura: v.l 
corresponde ao v.9, i.e., no início há uma só língua, no fim há a pluralidade, 
a confusão de línguas. A questão inicial é também a questão final. Qual é a 
importância que devemos atribuir a esta moldura? Nossa estória deve ou não 
deve ser entendida a partir dessa moldura?

A parte final da moldura (v. 9) conecta a confusão de línguas e a dispersão dos 
povos, a Babel. Mas, já antes da conexão com Babel nossa estória está 
essencialmente concluída: as construções estão paralisadas e as pessoas 
dispersas, quando Babel é mencionada. Portanto, ao nome Babel não deve­
mos dar muita importância.

A parte inicial da moldura (v. 1) corresponde à parte final, à conclusão do 
título. Enquanto o v. 9 progredia aplicando a estória a um lugar, o v. 1 regride 
a uma situação que transcende ao que no presente podemos verificar. Sim, o 
v. 1 não fala de uma experiência, mas formula uma hipótese. Por isso não 
devemos dar importância muito grande a esta parte inicial da moldura.

Observando, pois, a composição de nossa estória, deduzo duas partes bem 
paralelas (vv.2-4 e w.5-8) devidamente emolduradas (v.l e v.9) e afirmo que o 
título e a conclusão, aquela hipótese e aquela aplicação, não servem de chave 
para abrir este texto. Para compreendê-lo não basta olhar para a moldura, 
mas se faz necessário atentar para o que é central. Mas, antes de fazê-lo, 
devemos cientificar-nos de que em nossa estória confluem diversas temáticas e 
tradições, —- e de que, em outros povos, existem estórias semelhantes à nossa.

Um tema especialmente destacado é o da confusão de línguas. Ele não só se 
encontra nos w. 1 e 9, i.e., na moldura, mas está marcadamente presente no 
próprio desenrolar da estória (cf. vv.6-7). Essa temática tão saliente é 
freqüente também em outros povos. Muitos textos do Antigo Oriente o 
comprovam, quando contam que, nos tempos áureos que existiram no início e 
que hão de vir, havia (e haverá) uma só língua.

Outro assunto marcante nesta passagem é o da dispersão dos povos. Dele se 
fala especialmente nos w.4,8,9. Também este assunto aparece nas tradiçõesO lanche improvisado. 

Tudo é dividido entre eles.

24



de outros povos. Em geral, como aliás também ocorre noutro lugar, a 
dispersão dos povos está ligada às narrações do dilúvio (Gn 6 a 9).

Além de constatar estas duas temáticas, é necessário verificar também que 
nossa estória, em determinada fase de sua fixação, inegavelmente foi perpas­
sada por motivos babilônicos: — (1) A multiplicidade de línguas e a dispersão 
dos povos foi deduzida de Babel. Esta cidade babilônica é responsabilizada 
pela confusão. — (2) Conforme o v.2, os grupos migrantes, vindos do 
Oriente, pararam na “terra de Sinear” . Sinear compreende a parte sul da 
planície dos rios Eufrates e Tigre. É, pois, a designação para o território da 
Babilônia. — (3) Em textos babilônicos se lê com freqüência que as torres/ 
zicurates daquela região chegam ao céu. — Portanto, nossa estória de fato 
alude a motivos, sim a localidades babilônicas.

Cientes de que no capítulo onze confluem diversas temáticas, temáticas estas 
conhecidas também em outros povos — o que é comum nos textos de Gênesis, 
capítulos 1 a 11 — podemos retornar a perguntar pelo que é fundamental. O 
que está no centro do nosso texto?

As construções são o foco aglutinador da estória! Nelas a dispersão dos povos 
e a diversidade de línguas tem sua origem. Não se trata primordialmente da 
construção de uma torre, como muitos pensam, mas da de uma cidade. Ora, 
a cidade é mencionada antes da assim chamada torre (v.4,6). Sim, a 
intervenção divina paralisa exclusivamente a edificação da cidade (v.8!). 
Portanto, em jogo está a cidade, não a torre!

A torre é uma parte da cidade. Mas, que parte? A maioria pensa que se trata 
de um tipo de templo, de uma “zicurate” . Estas “zicurates” eram altas torres 
que os babilônicos costumavam construir junto a seus templos. Mas, se nossa 
torre fosse uma tal “zicurate” , não deveria ser mencionado o templo ao lado 
da torre, já que ambos eram conjugados nos arraiais sagrados da Babilônia? 
E se assim fosse, por que os autores hebraicos teriam optado por um vocábulo 
tão claro como “migdal”? Pois, este vocábulo hebraico “migdal” — que 
costumamos traduzir por torre — em parte alguma do Antigo Testamento 
significa uma construção sacral, mas sempre é um setor especialmente 
fortificado, militarizado e seguro numa cidade (forte, acrópolis, burgo, 
cidadela, palácio) ou no muro da cidade (torre do muro, guarita) ou uma 
guarnição fortificada isolada (burgo). Para evidenciá-lo basta conferir alguns 
textos vétero-testamentários (Jz 8.9,17;9.46s,49,51s;Mq 4.8;SI 48.13;61.4;2 
Rs 9.17). Nestas e em tantas outras passagens “migdal” , torre, sempre é uma 
fortificação. Já que no Antigo Testamento “midgal” torre, nunca tem carac­
terísticas sacrais mas sempre militares, urge que também entendamos o 
“migdal” deste trecho como sendo uma tal fortaleza. Esta significação é 
perfeitamente viável em nossa estória: foi construída uma cidade, i.e. um 
centro de poder político e econômico, na qual estava incluído um burgo, i.e. 
uma central para a defesa e o domínio militar. O “migdal” é, pois, a central 
militar que se eleva por sobre a cidade! Sim, ela quer chegar aos céus. Esta 
fortificação é algo colossal e monstruoso. É uma superfortaleza! (Em Dt 1.28; 
9.1 é dito que os cananeus tinham tais fortificações colossais.)

Constatei, pois, que em nossa estória a cidade — este centro econômico e 
político — é mais vital que a torre e que esta torre é uma fortificação militar. 
De onde provém essa crítica à cidade e ao militarismo? O povo de Deus 
aprendeu-a em sua própria história! Pois, o Antigo Testamento fala uma 
linguagem claríssima: a cidade e a organização militar sediada nas cidadelas 
citadinas continuamente representam um problema vital para o povo de 
Deus. Cidade e exército são constantemente questionados. As cidades opri­
mem Abraão (Gn 12.10ss; 20.1ss; 26.1ss), os israelitas no Egito (Êx 1 e 5) e 
na Palestina (Jz l.lóss; 4s). A cidade e seu militarismo são arrasados pelos 
profetas (cf. por exemplo Am 1-2 e Is 7).

Nesse ambiente conflitivo contra a cidade e seus burgos está assentada nossa 
estória. Nela está concentrada a experiência secular contra o poderio citadino 
e seus centros de mando. Por conseguinte não estamos diante de alguma

25



construção literária mas da experiência vivida, sofrida e organizada do povo 
de Deus. Nossa estória é um documento da luta sofrida! Uma vez percebida 
esta realidade inerente ao texto em questão, se aguçam nossos olhos para 
muitos de seus detalhes que, na medida em que são percebidos, ampliam e 
aprofundam a interpretação que se começa a esboçar.

É muito significativo que cidade e burgo objetivem preservar o nome (“e nos 
façamos um nome” v.4). Esta preservação do nome se dá originalmente na 
organização familiar através dos descendentes. Na organização estatal ela 
ocorre através de obras, feitos, construções. Este é o caso em nossa estória. 
Ou seja, por detrás de nosso texto está a experiência com a estrutura política 
do estado, do reinado;o sistema de exploração estruturado e organizado em 
forma de estado. “Façamos um nome” quase equivalia a dizer “organizemos 
um estado” .

Na medida em que vamos percebendo o quanto a realidade do reinado 
israelita é o pano de fundo deste capítulo, toma-se também transparente o 
significado do fabrico do material de construção. Se tem dito que no v.3 e no 
v.4 há um esboço da história cultural e das conquistas da humanidade. Mas 
não é suficiente ver cultura e desenvolvimento nestes versículos. Ê preciso 
perguntar também pela sociedade aí esboçada. Ora, como material de 
construção não se recorre ao que era acessível a todos, ao tijolo composto de 
barro e palha e ressequido ao sol, e ao barro como argamassa. As colossais 
obras projetadas requerem enorme quantidade de material, de tijolos e 
asfalto; trata-se de produção em série. A técnica para tal produção requer 
especialização, em particular na composição e mistura do material para o 
tijolo, na queima deste e na obtenção do asfalto, além de engenharia 
qualificada requerida pelo todo do empreendimento. Além disso, o uso do 
tijolo queimado e do asfalto, se bem que não fosse totalmente desconhecido 
na Palestina, era bem mais freqüente na “avançada” técnica de construção 
dos babilônicos, o império da época. Portanto, para tal volume de produção e 
especialização na mão-de-obra e certa internacionalização das técnicas, o 
estado é pré-requisito. Ê deveras fácil perceber que esta organização estatal 
está presente tanto na preparação (v.3), quanto na intenção (v.4), quanto na 
execução (v.6) do empreendimento.

Detectei contra quem se dirige a estória. Seu alvo é o estado, constituído em 
Israel desde o décimo século sob a forma do reinado. Diagnostica este estado 
como organização unificadora (um povo, uma língua) em torno de uma nova 
produção canalizada para a metrópole citadina e sua segurança através do 
aparato militar. Nossa estória se opõe em nome de Deus a este estado e 
reinado. Essa oposição divina é expressa de modo magnífico: Javé está longe 
da exploração e militarização citadinas; precisa descer para inspecionar. Sim, 
neste trecho, Deus só poderia estar no céu, longe, pois não se pode identificar 
com a exploração e a militarização da cidade em obras. Ê evidente que uma 
estória com tais conteúdos não pode ter seu foco e sua origem no âmbito dos 
que usufruem os benefícios desse reinado. Dominadores não contam uma 
estória como Gn 11a não ser que lhes seja facilitado esvaziá-la em espirituali- 
zações e generalidades. Além disso uma tal estória não surge de uma hora 
para outra. Nela se concentra, avalia, analisa e organiza uma longa cami­
nhada de resistência. Nela toda uma longa história é reduzida a momentos, a 
um breve cenário.

Especificamente, de onde provém esta insistente oposição ao organismo 
estatal dos dominadores? Quem criou e transmitiu nosso conto de resistência? 
O momento que melhor revela e denuncia os responsáveis por nossa estória 
está em seu início. O v,2 é um tipo de roteiro de viagem, um itinerário: saída, 
descoberta e parada. Tais itinerários sabidamente não têm seu lugar vivencial 
entre reinados de povos sedentários mas entre clãs migrantes seminômades ou 
agrários, entre os que em sua economia de subsistência estão mais sujeitos a 
migrações. Mesmo espoliados pelas metrópoles tais clãs conseguem resistir à 
subjugação, por causa de sua economia de subsistência (vivem dispersos!) e 
por causa de seus laços culturais (têm sua própria língua). Este texto é uma 
parábola de resistência deste clã agrário ou semi-agrário! Uma vez feita esta

26



descoberta toma-se transparente e evidente porque a estória termina como 
termina: Ora, a estagnação da metrópole e a queda daquela gigantesca 
fortificação militar é justamente a derrocada da central de espoliação e 
repressão do clã, daqueles que trabalham e produzem. E a dispersão dos 
cidadãos e milit—;s, e a multiplicação das línguas nada mais é que a 
restauração ou melhor a reorganização do clã, i.e. a constituição da sociedade 
a partir das organizações menores.

Contudo, não me parece ser suficiente atribuir a articulação da estória 
exclusivamente ao clã agrário em processo de empobrecimento sob a espolia­
ção econômica da cidade. Pois, ela também e acentuadamente representa 
cenas da cidade, em especial nos w.3-4. A densidade de linguagem no v.3 
aponta para a muita vivência e experiência no ramo da construção. O verbo 
“construir” aparece três vezes no texto (v. 4,5,8). A produção do material 
(v.3a) e a construção (v.3b) requerem expressivos contingentes de mão-de- 
obra, ainda mais que as construções projetadas (v.4) são colossais. Esta 
mão-de-obra pode ser constituída de escravos de guerra (Jz 1.28ss; Js 16.10; 
17.13;2 Sm 12.31;1 Rs 9.20 — cf. porém 1 Rs 5.13ss — ;Is 31.8;Lm 1.1. cf. 
Êx 1.10ss;5.1ss). Mas no Antigo Testamento esta só é uma de suas origens. A 
outra origem dos operários na construção está no setor rural. De lá são 
especialmente recrutados aqueles que pelo avanço do latifúndio vão sendo 
marginalizados. É impressionante observar que no Antigo Testamento a 
espoliação que vitima os que têm que construir nas cidades é muitas vezes 
tematizada (Gn 49.15; 1 Sm 8.11ss;2 Sm 12.31; 20.24; 1 Rs 4.6;5.27ss; 
15.22; Ne 3.lss; 5.1ss; Mq 3.10; Hb 2.12; Jr 22.13ss). Sim, uma das causas 
importantes para a divisão do reinado davídico-salomônico e o surgimento 
dos dois reinos (Israel e Judá) é justamente o trabalho forçado em construções 
(1 Rs 12, cf. v.4 com v.18). Tais constatações por certo que requereríam um 
estudo mais detalhado. Mas, mesmo sem poder delineá-lo aqui, já podemos 
supor a existência de uma articulação organizatória consciente deste setor 
operário citadino, provenha ele de escravos de guerra ou/e de migrantes 
rurais. E neste contexto deve ser interpretado o v.3. Sua linguagem concisa é 
condensação dessa experiência histórica de luta e sofrimento dos que são 
subjugados no setor das construções. Além disso passamos a compreender 
porque há uma evidente diferença entre o v.3a e o v.3b: o v.3a provém da 
experiência sofrida dos que têm que fabricar tijolos, provém, por assim dizer, 
das olarias; o v.3b provém dos que constróem, provém por assim dizer dos 
andaimes! Naturalmente não quero dizer que estas duas situações sejam 
antagônicas. Pelo contrário, elas se situam sob a mesma dominação. Con­
tudo, ocorrem em setores diferentes da produção.

Parece-me, pois, que aqui se reúnem sob um mesmo enfoque anticitadino e 
antimilitar várias experiências. Articula-se e organiza-se nele tanto quem no 
campo produz quanto quem na cidade trabalha para a elite, na cidade e no 
burgo.

Mas — e assim poderá alguém argumentar — tais conclusões nem podem 
estar fazendo jus ao texto, porque esta estória não só não cita expressamente 
os dominadores, mas principalmente fala de modo abrangente e generalizante 
dos que constroem. Dá até a entender que a “idéia” para a obra surgiu do 
povo, do círculo da vizinhança: “e disse um homem para seu vizinho” (v.3, 
cf. v.7). Sim, o v.5 até menciona os “filhos do homem” (a humanidade) como 
construtores. Por isso, não estariam corretos todos aqueles — e são quase 
todos! — que afirmam que as edificações desta passagem são obra do 
homem?! Essa estória não estaria dizendo — apesar dos pesares e em última 
análise — que, no fundo, o homem em geral, o homem indiferenciado, o 
homem em si e à revelia de sua posição social, e por causa de sua insaciabili­
dade egoísta, de seu gigantismo e titanismo, é responsável pelo que foi 
construído? i.e. todo o empenho acima de provar o contrário não resulta em 
total fracasso porque o texto bíblico simplesmente atribui a culpa indiferen- 
ciadamente a todos os homens, a todos os adãos?

Desculpem-me pela insistência nesta pergunta! Mas acontece que é decisivo ter 
clareza nessa questão, não se deixando desviar por aparentes evidências!

27



Pois bem: é fato e verdade: O capitulo onze (1-9) se torna, generalizante. E 
com isso está na tendência dos demais textos (capítulo 1 a 11). Neles 
igualmente não se fazem todas as diferenças que a história humana ensinou a 
ter que fazer. Pois, os capítulos um a onze de Gênesis, ainda não são 
propriamente históricos, antes são míticos ou pré-históricos, ou supra-histó- 
ricos. Se bem que essa parte (1 a 11) já diferencie explicitamente entre mulher 
e homem, pais e filhos, justos e injustos ainda não explicita o conflito de rico 
e pobre, senhor e escravo. Estes textos ainda jogam com o mito, cultivam o 
sonho e animam a esperança da vida sem o escravo e dominado.

Há, pois, subjacente às generalizações dos primeiros onze capítulos da Bíblia, 
uma esperança, uma saudade democrática, que abrange a todos.

Mas, apesar disso, não se pode fazer dum capítulo, textos inocentes. Não são 
mitos ingênuos! E muito menos são doutrinas eternas encapadas em mitos! 
Ora, eles não ignoram as estruturas de dominação vigentes: a opressão do 
homem sobre a mulher (Gn 3.16b), a luta entre o ser humano e os animais 
(Gn 3.14s; 9.1ss), a expropriação do agricultor (Gn 3.17ss; 4.1ss). Todos 
esses textos estão repletos da realidade sofrida do povo de Deus. Assim como 
nos capítulos dois a quatro está tematizada a questão da terra e da produção 
gerada pelo lavrador, assim no capítulo onze é enfocada a organização 
popular e a opressão militar urbana.

É evidente que esta interpretação, que proponho, não admite que se continue 
a afirmar unilateralmente que o capítulo onze seja desgraça. Ele também é 
castigo e juízo na medida em que a metrópole com seus superorganismos 
militares mantenedores de opressão é impossibilitada. E isso justamente não é 
desgraça. É graça! O texto termina nessa graça. Avalio como extremamente 
estranho que quase sempre se vê algo catastrófico no fim da cidade e do forte, 
na multiplicação de línguas e na dispersão das pessoas. Tal interpretação está 
visivelmente no interesse dos dominadores, pois para eles unidade de mando, 
de língua, de projetos é vital.

Dispersão e pluralidade de línguas justamente são as características da 
organização social pré-estatal, dos grupos primários de família, cia, tribo, 
como Israel os conhecera de seus patriarcas (Gn 12ss), da época de seus juizes 
(Jz lss) e até mesmo nos tempos do exílio (Jr 35). Diáspora e diversidade de 
língua não são nada de catastrófico mas são a necessidade vital para a 
sobrevivência humana. Dispersão e língua própria são aqui empecilho para a 
dominação!

Portanto, a estória inicia e termina no clã migrante. Uma sociedade consti­
tuída desde as centrais citadinas e seus monstruosos aparatos militares que 
tencionam controlar terra e céu é inviável. Impõem-se as organizações que 
provêm da dispersão de agricultores migrantes (v.2,7s) e operários (v.3s) e da 
periferia que em língua e cultura próprias se congregam na caminhada por 
uma nova sociedade.

28



A BÍBLIA E
A MEMÓRIA HISTÓRICA DOS POBRES

INTRODUÇÃO
A Bíblia tem tido uma função ambígua nas Igrejas. Algumas vezes tem sido 
instrumento violento de repressão das consciências; outras constituiu-se em 
arma valiosa de evangelização e libertação. Como resolver tal ambiguidade? 
Fundamentalmente discernindo o sujeito que lê e interpreta a Bíblia. Ela só é 
instrumento de evangelização libertadora quando lida pelos pobres e a partir 
da ótica dos pobres. A nossa hipótese é a de que os pobres são o autor 
humano da Bíblia e são eles que, em última análise, têm a chave de sua 
interpretação. A Bíblia pertence à memória histórica e subversiva dos pobres. 
Devem eles, nas Igrejas, apropriar-se dela e procurar lê-la a partir de sua 
própria história e de suas lutas de libertação. A exegese como toda explicação 
científica da Bíblia têm sentido apenas quando postas a serviço desta primeira 
leitura bíblica feita pelos pobres.
Os pobres se constituem no intérprete privilegiado das Escrituras. Falar dos 
pobres, contudo, é falar de um sujeito coletivo e conflitivo. Trata-se do 
povo dos pobres, dos pobres como classe, grupo ou conjunto de todos os 
setores sociais explorados, ou de raças humilhadas. Trata-se também dos 
pobres como povo na luta por sua própria libertação. Os pobres são o 
movimento popular, ou seja, o povo em marcha para sua libertação. E se são 
esses os pobres, que constituem o sujeito de toda leitura bíblica, então a 
leitura bíblica será também um fato coletivo e conflitivo. A Bíblia não é pa­
trimônio de “mestres” sábios ou de “elites” entendidas em línguas clássicas, 
cercados de dicionários volumosos e complicados, de gramáticas e concordân­
cias. A Bíblia é patrimônio da memória histórica de um povo explorado e 
crente. A explicação da Bíblia também não é uma atividade exclusiva de 
academias silenciosas e de cultos solenes senão que também é um fato 
conflitivo. Ela chegou a ser, nas mãos do povo, instrumento de luta e de 
libertação. Um instrumento de libertação das consciências, sobretudo, ligado 
à ação evangelizadora das Igrejas.

A maternidade encanta o espaço do acampamento.

Pablo Richard

29



OS POBRES E A EVANGELIZAÇÀO

Iniciemos a nossa reflexão definindo o que é “evangelização” : “Evangeliza- 
ção é anunciar o verdadeiro Deus, o Deus revelado em Cristo: o Deus que faz 
aliança com os oprimidos e defende a causa deles, o Deus que liberta a seu 
povo da injustiça, da opressão e do pecado” (Congresso Internacional de 
Teologia, São Paulo, fevereiro de 80, n. 40).

Definida desse modo, a evangelização é uma tarefa extremamente difícil, 
especialmente num contexto de tanta miséria e exploração. E em tal contexto 
o Deus de Jesus Cristo é de fato o “Deus desconhecido” (At 17.22ss). .Todo 
sistema de opressão gera numerosos ídolos. Ídolos esses com os quais o 
sistema e as classes dominantes se identificam e em cujo nome exploram o 
povo. ídolos que se transformam no sujeito abstrato e universal da história. 
São ídolos que têm olhos e não veem, têm mãos e não apalpam (SI 115). O 
sistema de dominação, porém, este sim, tem olhos e vê muito bem, tem mãos 
e golpeia firme. A força dos ídolos está no sistema que os produz. O sistema é 
o sujeito concreto e determinado que oprime os pobres, porém, ao identifi­
car-se com os ídolos, se transforma num sujeito abstrato e universal. Quando 
um sistema é assim idolatrado, vira um sistema bem mais poderoso. Nos 
ídolos o sistema descobre uma força “divina” , “transcendental” , “mística” e 
“sobrenatural” . Se evangelizar é anunciar o verdadeiro Deus, o Deus revelado 
em Cristo, então evangelizar significa um enfrentamento terrível de todos os 
ídolos do sistema de opressão. A evangelização desencadeia na história a 
“luta dos deuses” . E a luta contra os ídolos, imbricada em todo ato 
evangelizador, desmascara o caráter falsamente divino e transcendental do 
sistema, e o reduz àquilo que ele realmente é: um sistema histórico e concreto 
de opressão. Portanto, o evangelizar, quando proclama o verdadeiro Deus, 
leva o homem a tomar consciência da verdadeira história de opressão e de 
libertação. Neste sentido, a evangelização é juízo, no qual os homens apa­
recem como historicamente são, despojados de suas falsas representações 
idolátricas. O juízo fundamental na história, aquilo que a Bíblia chama de 
juízo final (Mt 25.31ss) será a plena e mais radical ação evangelizadora 
realizada pelo próprio Cristo. A partir de agora, a nossa evangelização 
prepara essa evangelização final, na qual se despojará o homem de toda 
mistificação justificadora e se verá frente a frente com a fome, a sede, a 
opressão e a nudez do pobre.

A evangelização como o anúncio do verdadeiro Deus, acontece dessarte na 
história como um processo extremamente conflitivo e crítico, que julga, 
separa e divide os homens pelo critério de suas práticas reais de opressão ou 
de libertação. Na evangelização, o Deus verdadeiro se revela, e se descobre o 
homem em sua relação verdadeira frente aos outros homens. Assim sendo, 
toda evangelização autêntica, fielmente centrada no anúncio do Deus de Jesus 
Cristo, implica, por parte do homem, numa tomada de consciência de sua 
situação histórica. A evangelização radicaliza dessa forma todo o processo de 
conscientização e vice-versa, todo processo de conscientização abre espaço 
novo à evangelização.

Uma vez definida, podemos entender agora a relação intrínseca que há entre 
pobres e evangelização. Não afirmamos que os pobres sejam mecânica e 
espontaneamente os sujeitos da evangelização. Afirmamos, porém, que so­
mente os pobres são os que podem evangelizar e ser evangelizados. O fato de 
que podem evangelizar, não significa dizer que somente eles necessariamente 
evangelizam. A evangelização sempre supõe a ação das Igrejas e o dom 
gratuito e transcendente da fé. Apenas os pobres, no entanto, são os que 
podem acolher tal dom e responder à convocação da Igreja. Ê neste sentido 
que Puebla fala corretamente do “potencial evangelizador dos pobres” (Pue- 
bla, n. 1147). Os pobres têm a possibilidade, o poder de anunciar o Deus 
verdadeiro de Jesus Cristo em nossa história. Poder que vem de Deus, mas 
que unicamente os pobres podem realizar na história, por meio da tarefa 
evangelizadora. E, por que os pobres? Porque somente eles, ou os que se 
fazem como eles, podem tomar consciência dos mecanismos de opressão e de 
alienação, base material dos ídolos do sistema e obstáculo material para todo

30



o conhecimento possível de Deus. São Tomás dizia que o ato de fé deveria ser 
um ato plenamente humano, isto é, perfeitamente consciente e livre. Acredi­
tamos que somente os pobres podem realizar tal ato plenamente humano, na 
medida em que se assumem como sujeitos de sua própria história e “des-ido- 
latrizam” o opressor como sujeito histórico e o responsável pelo sistema de 
dominação. Somente esse ato plenamente humano que apenas os pobres 
podem realizar numa história de miséria e de opressão é o meio adequado e 
capaz para o dom gratuito e transcendental da fé. “Graças te dou, ó Pai, 
Senhor do céu e da terra, porque ocultaste estas coisas aos sábios e entendi­
dos, e as revelaste aos pequeninos. Sim, ó Pai, porque assim foi do teu 
agrado’’ (Mt 11.25,26).

OS POBRES E A BÍBLIA

Evangelizar é muito mais do que explicar um texto bíblico. Uma boa exegese 
não é necessariamente uma boa evangelização. Sem dúvida, não há evange- 
lização plena, se não houver uma referência explícita do texto bíblico e um 
trabalho exegético. Como veremos, isto é particularmente correto quando são 
os pobres o sujeito da evangelização.

Evangelizar é também muito mais do que uma vaga e ambígua experiência de 
Deus na história. Nem toda a experiência religiosa tem força evangelizadora 
mesmo que dita experiência se dê no íntimo mesmo de nossa história. É fato 
que não existe evangelização plena fora da história. O Deus de Jesus Cristo 
nós somente o descobrimos, à luz da fé, nos processos históricos de liber­
tação. Hoje em dia Deus nos fala em nossa vida. Deus não falou somente no 
passado. Se a evangelização tivesse como única referência o texto bíblico, 
estaríamos proclamando um Deus de mortos, um Deus mudo. O Deus de 
Jesus Cristo é um Deus de vivos que se revela ininterruptamente ao homem 
através da sua história. Toda negação da história é também negar a evange­
lização.

Em toda a evangelização, portanto, há dois elementos indispensáveis: o texto 
bíblico e a história. Estes dois elementos formam a base material ou a 
condição de possibilidade de todo processo evangelizador. A fé que há na 
Igreja e nos cristãos não se podería realizar na evangelização sem essa base 
material. A explicação de um texto bíblico fora da história ou de uma 
experiência de Deus na história sem referir-se ao texto bíblico, não desen­
cadeiam um processo evangelizador.

t
Além de afirmar a base material indispensável da evangelização, é necessário 
analisar a relação que existe entre os dois elementos que constituem a referida 
base material: o texto e a história. A Bíblia como texto não nos revela a 
Palavra de Deus, mas nos revela onde e como Deus se está revelando a nós 
hoje, na nossa história. A Bíblia não é uma carta tal que, — aberto o 
envelope —, se escute a Palavra de Deus em suas Unhas. A Bíblia é, muito 
mais, uma carta que nos aponta indicações sobre o lugar e a maneira de 
nosso encontro com Deus. Por outro lado, nem toda experiência na his­
tória nos permite escutar a Palavra de Deus. Para discernir a voz de 
Deus na história, é preciso possuir um critério seguro de discernimento. Na 
história se ouvem muitas palavras “divinas” . Todos os deuses falam pela 
história e todos os homens escutam a voz de seu próprio deus em sua própria 
história. No meio de tanta “algazarra divina” ou “palavrório sobrenatural” só 
podemos descobrir a Palavra do Deus de Jesus Cristo tomando como referên­
cia o texto bíblico. Nas Escrituras temos o tèstemunho daqueles crentes, pais 
de nossa fé, que encontraram em sua história o Deus verdadeiro. Tal 
testemunho é indispensável para discernirmos em nossa história a Palavra do 
Deus de Jesus Cristo que nos fala hoje. Neste sentido a evangelização é 
histórica, não somente porque se realiza na história, mas também porque se 
projeta na história de todos os crentes que escutaram e anunciaram o Deus 
verdadeiro no seu próprio tempo.

31



A base material da evangelização é o texto e a história. Nenhum elemento 
pode faltar para que a fé da Igreja possa evangelizar. Texto sem história ou 
história sem texto não levam à evangelização. Devemos, porém, dizer mais: 
embora o texto e a história constituam a base material da evangelização, 
devemos submeter o texto à história e não a história ao texto. É a história que 
ilumina o texto bíblico como testemunho e como critério de discernimento da 
Palavra de Deus. Se tomarmos absoluto o texto bíblico como Palavra direta e 
material de Deus, então toda a nossa história, como base material de 
evangelização, fica subordinada ao texto. A nossa história fica de tal modo 
prisioneira de um texto dado, que o texto mesmo acaba por matar a 
história. Pelo contrário, devemos submeter o texto à história: compreender o 
texto bíblico a partir de nossa experiência de Deus na nossa história. Não 
podemos evangelizar se não desligarmos a nossa história presente de toda a 
opressão dos textos do passado. Quando se absolutiza o texto bíblico, então 
este se transforma em Lei e em instrumento de repressão da consciência 
histórica de um povo. Não há pior dominação que esta que se exerce em nome 
de um texto “sagrado” e “divino” . O texto bíblico somente é instrumento de 
libertação da consciência religiosa quando é lido a partir da história da 
libertação, na qual o homem é sujeito de seu próprio destino. Absolutizar o 
texto bíblico como Palavra material e direta de Deus é a negação máxima da 
história, e do homem como sujeito de sua própria história. Ao contrário, 
quando, na evangelização, o texto se subordina à história e à experiência de 
Deus na história, então o anúncio do Deus de Jesus Cristo se realiza a partir 
da libertação de nossa história. O texto bíblico é necessário para uma plena 
evangelização, porém devemos livrar esse mesmo texto bíblico de se tornar 
absoluto e opressor e recuperá-lo como testemunho e critério para o dis­
cernimento da Palavra.

O interior da casa: a ceia, a foto de Tudo o que dissemos serve de marco teórico para entender o que se afirmou
família e o chimarrão. no início sobre os pobres como sujeito da evangelização e, mais concreta-
As flores do fogão e o carinho da mente agora, como sujeito dos dois elementos que constituem aquilo que
m5e' chamamos de base material da evangelização: texto e história. A afirmação

que fazemos agora é: os pobres são o sujeito da evangelização quando chegam 
a sujeito de sua própria história e sujeito-intérprete do texto bíblico. Noutras 
palavras: os pobres são os únicos que podem construir a base material da 
evangelização. Não se nega a ação convocadora da Igreja e a necessidade do 
dom gratuito e transcendente da fé em todo processo evangelizador, afir­
mamos sim a necessidade de base material para que dita ação da Igreja e dito 
dom gratuito da fé possam efetivar-se na história. Os construtores dessa base 
material são apenas os pobres e os que se fazem pobres como eles.

Não trataremos aqui o tema dos pobres como sujeito de sua própria história, 
como base material necessária para um processo de evangelização. Este tema

32



já foi abordado por outros. Interessa-nos desenvolver aqui, ligeiramente, antes 
a relação direta dos pobres com o texto bíblico, interpretação essa que se 
constitui igualmente uma base material necessária para a evangelização, 
como vimos acima.

Partindo de perspectiva, puramente sociológica, interpretada, porém, à luz 
da tradição e da fé, podemos afirmar primeiramente que os pobres são os 
únicos intérpretes legítimos do texto bíblico, porque o referido texto pertence 
à memória histórica deles. Os pobres são o autor humano dos textos bíblicos. 
A Bíblia toda foi produzida pelos pobres ou a partir da perspectiva dos pobres, 
o que permite a eles, e só a eles, achar a chave de sua interpretação. Nesse 
sentido, a Bíblia já tem uma incrível originalidade histórica e humana. Na 
história humana normalmente os grupos dominantes é que a escrevem. 
Raramente os pobres têm possibilidade de escrever sua própria história, ou 
escrevê-la a partir de sua perspectiva. Quando o conseguem, essa história 
praticamente “ se perde” ou é destruída pelas castas intelectuais a serviço da 
dominação. Na história da literatura, a Bíblia constitui uma exceção: um 
livro dos pobres ou escrito a partir de sua perspectiva que conseguiu sobre­
viver através dos séculos. Este fato excepcional, porém, não foi fácil nem 
pacífico. Ao contrário, na própria gestação da Bíblia, em sua etapa oral como 
escrita, os pobres tiveram que lutar tenazmente e com bastante astúcia para 
que o seu livro permanecesse. A Bíblia, como livro dos pobres, foi campo de 
inúmeras lutas e conflitos. Os pobres precisaram defender-se para conser­
varem como seus esses livros. E, apesar de todos os esforços, tal processo foi 
muitas vezes traído. Em tal luta podemos distinguir duas etapas: durante a 
gestação do texto bíblico e depois dela. O estudo dessa luta para a cons­
tituição do texto e sua posterior conservação, onde os pobres como o autor e 
as classes dominantes como “ ladras” do texto dos pobres se enfrentam, pode 
oferecer-nos metodologia adequada a fim de que também, hoje, os pobres 
possam reapropriar-se do texto bíblico num processo de evangelização liber­
tadora.

Durante o processo de gestação da Bíblia, os pobres utilizaram meios diversos 
para defender o seu próprio testemunho. Queremos apenas enumerá-los a fim 
de que outros aprofundem a pesquisa.

Primeiramente os pobres atribuíam suas tradições e textos a alguns perso­
nagem famoso: um rei, um profeta, um mestre respeitável. E uma ficção 
literária que protegia os textos contra tentativas de manipulação.

Outro recurso era o de falar ou escrever em termos próprios ou numa 
simbologia cuja chave interpretativa eles conservavam em segredo. Este é o 
motivo por que toda a literatura escrita a partir dos pobres é difícil, enigmá­
tica, sobretudo para os que não possuem a chave de interpretação.

Outro método bem eficiente era a manutenção oral das tradições mesmo 
depois que os textos eram escritos. Como se sabe, a tradição bíblica surge e se 
conserva por tempo bem longo somente em sua forma oral. Os pobres, além 
de explorados, são analfabetos quase sempre, e os escritos, como os diversos 
meios de produção cultural, quase sempre são monopolizados pelos grupos 
dominantes. Isto leva os pobres a desenvolverem uma produção oral. A 
memória, por isso, sempre foi instrumento poderoso na defesa da cultura 
popular em todas as suas formas. Quando a tradição oral era fixada por 
escrito, havia o perigo de que fosse manipulada e traída. Muito mais porque 
todo esse ato de escrever era cumprido por sacerdotes e escribas que normal­
mente pertenciam às classes dominantes. A fim de impedir tal manipulação, 
os pobres conservavam suas tradições orais. Conservação esta que se torna 
mais fácil quando utilizados recursos literários como a poesia e o relato 
histórico esquemático. Dessa forma a tradição oral permanece como elemento 
de verificação constante do texto escrito. Na produção do texto bíblico de fato 
se deu uma certa manipulação e já não possuímos a tradição oral para 
verificá-la.

33



Pode-se dizer, em termos gerais, que os textos menos manipulados são os que 
melhor refletem aquela tradição oral. Os salmos constituem um caso evi­
dente. Visto que eram recitados, tornava-se muito difícil manipulá-los quan­
do escritos. Decorre daí o fato de que nos salmos o pobre aparece clara­
mente como o autor. Não há dúvida de que para defenderem essa autoria, 
para muitos escandalosa, atribuem os seus salmos a Salomão, a Davi ou 
ainda a outro mestre famoso.

Um último recurso — há muitos mais — era conservar as tradições populares 
nos santuários. Os levitas e sacerdotes tinham a missão de guardar as 
tradições e os testemunhos bíblicos, os quais eram lidos, nas festas religiosas, 
diante do povo, e o povo, dessa maneira, podia verificá-los. Tal processo 
tornou-se perigoso para a memória dos pobres, quando todos os santuários 
populares foram unificados no templo de Jerusalém. A unificação dos templos 
representou a unificação e normalização do uso das tradições bíblicas, com o 
conseqüente risco de manipulação pelas hierarquias superiores e de maior 
poder cultural de dominação. As Igrejas são prolongadoras de tal função dos 
antigos santuários quando conservam a memória histórica dos pobres e 
defendem o pobre como autor e sujeito dos textos bíblicos.

Logo que se concluiu o processo de produção escrita da Bíblia e se fixou o 
cânon ou a quantidade dos livros, não terminou a luta entre os pobres como 
sujeito e autor humano dos textos e os que, a partir da dominação, tentavam 
manipulá-la. De muitas maneiras foi a Bíblia falsificada contra seu autor e 
seu testemunho. Podemos dizer que dita manipulação se fez de fora e de 
dentro. No interior o texto bíblico pôde ser falsificado na transcrição dos 
manuscritos e, acima de tudo, nas traduções. Quando se traduz a Bíblia para 
línguas modernas, abre-se incrível espaço para introduzir no texto falsas 
interpretações. A única tradução de confiança não é somente a que é fiel aos 
dicionários e às gramáticas, antes porém a que se faz da perspectiva do pobre 
e oprimido. A manipulação pode começar mesmo na elaboração dos dicioná­
rios e das gramáticas, pelas concordâncias e léxicos bíblicos. Outros elementos 
que conduzem a possíveis manipulações que se introduzem no texto são os 
títulos postos em determinadas passagens ou parágrafos, as notas de rodapé, 
os textos dados como paralelos, os índices etc... Pode ocorrer falsificação 
inclusive no tipo de Bíblia que se produz: tamanho, papel, formato. Quantas 
Bíblias de luxo, com bordas douradas, capas chapeadas etc., cujos preços 
altos afastam a Bíblia das mãos de seus legítimos donos.

A Bíblia, porém, também pode ser manipulada de fora. Sucede isso quando 
no falar comum se usam palavras ou frases bíblicas com sentido oposto ao 
que está no texto. A cultura dominante às vezes se apropria do linguajar 
bíblico e, dessa forma, introduz no próprio texto um significado contrário. 
Por meio da tradição ditos significados começam a ser aceitos e canoni­
zados, de tal forma que, sempre que se lê o texto, ele transmite mensagens 
estranhas que foram interiorizadas em seu discurso pelas classes dominantes. 
Tal processo pode ir tão longe que a Bíblia venha a tomar-se ininteligível para 
os pobres. Outro modo de se manipular a Bíblia de fora é o monopólio que 
certos “sábios” e “mestres” se atribuem levando a crer que apenas eles podem 
conseguir uma interpretação e exegese bíblica correta. Cria-se dessa forma 
clima de medo e ignorância em tomo da Bíblia. Sacralizam-se os interme­
diários (exegetas e eruditos) de tal forma que a Bíblia não chegue às mãos dos 
pobres.

Em tudo o que antecedeu nos referimos aos pobres como o autor humano da 
Bíblia e a nossa reflexão era antes de tipo sociológico. Procuramos descrever a 
luta encarniçada que ocorre na produção e transmissão do texto bíblico, entre 
o autor, o pobre, e as classes dominantes que buscam anular o autor humano 
da Bíblia. O próprio texto testemunha tal enfrentamento e a exegese deve 
detectar o fato a partir da perspectiva do pobre, antes de proceder a qualquer 
tipo de explicação técnica. Em tal sentido se pode dizer que há duas leituras 
bíblicas: a primeira feita diretamente pelos pobres e oprimidos no processo de 
evangelização; a segunda feita pelos exagetas e peritos. Esta segunda deve 
pôr-se a serviço da primeira enquanto que a primeria deve ser a chave

34



profunda da interpretação da segunda. A necessidade desta segunda leitura 
(do exegeta) realizada |no espírito da primeira (do pobre) é óbvia, pois há uma 
grande distância entre o autor humano da Bíblia e o seu intérprete atual. 
Sem dúvida, a segunda leitura — embora perfeitamente fiel ao sentir e pensar 
dos pobres — não deve jamais impedir ou dispensar a primeira feita direta­
mente pelos pobres. Sentimos, muitas vezes, a tentação de nos transformar­
mos em mediadores da Bíblia, argumentando que ela é um texto amplo, 
difícil, complicado, obscuro e que as pessoas podem perder-se na leitura, fato 
que pode exigir muito tempo para chegar à sua mensagem central. É então 
que nós, como mediadores, procuramos pferecer resumos, esquemas e leituras 
feitas, para “facilitar” o acesso a um livro tão “difícil” . Cremos ser isso 
perigoso, ao privarmos os pobres do acesso direto à Bíblia, pois, embora 
tenhamos o desejo de ser fiéis às Escrituras e a seu autor humano, podemos 
trair a memória histórica dos pobres e o seu testemunho de encontro com 
Deus, quando criamos a imagem do mediador ou do intérprete autorizado e 
erudito.

Podemos aprofundar teologicamente isto, afirmando que os pobres, ou os que 
se fazem como eles, são os que mais necessitam do texto bíblico como critério 
para discernirem em sua própria história o Deus de Jesus Cristo. Já dissemos 
anteriormente que o processo de evangelização é um processo extremamente 
conflitivo e violento, pois vivemos num mundo carregado de ídolos. O Deus 
de Jesus Cristo, o Deus libertador do pobre e do oprimido é um “Deus 
desconhecido” em meio a um mundo de exploração e de miséria. Quando o 
pobre vive esmagado e humilhado, o Deus verdadeiro se revela como o Deus 
que escuta o clamor dos oprimidos. Quando o pobre se levanta e luta por sua 
libertação, e caem sobre ele todos os ídolos do sistema, e é infemizado, então 
o Deus de Jesus Cristo se revela como o Deus conosco, o Deus que luta junto 
a seu povo. Quanto mais difícil se toma a tarefa de perceber o Deus 
verdadeiro num contexto idolátrico de exploração, tanto mais necessário é 
para o pobre, a fim de poder evangelizar, ter em suas mãos o texto bíblico 
como critério de discernimento. O pobre se constitui sujeito da evangelização 
libertadora, quando consegue chegar a sujeito-intérprete do texto bíblico. 
Descobre então, à luz da fé e na comunidade eclesial, o testemunho de um 
pobre que encontrou o Deus verdadeiro na libertação da escravidão do Egito. 
Descobre o Deus do êxodo, o Deus dos profetas, o Deus de Jesus Cristo. 
Quanto mais o pobre é sujeito de sua própria história, quanto mais ele é o 
sujeito da interpretação do testemunho bíblico, tanto mais chega a ser sujeito 
da evangelização. Quanto mais se faz sujeito de sua própria história e, a 
partir de sua história entende o texto bíblico, maior é a base material para um 
autêntico processo de evangelização libertadora. A Palavra de Deus e a fé que 
permite escutá-la, é plenamente dom gratuito de Deus, porém somente os 
pobres, ou os que se fazem como eles, podem acolhê-lo na história.

Devemos entregar a Bíblia aos pobres e permitir que eles se apropriem 
diretamente do texto e de sua interpretação, pois a Bíblia pertence à memória 
histórica dos pobres, base material de todo o processo de evangelização.

35



P. Uriel Molina Oliú O HOMEM NOVO

A 16 de setembro de 1980, ao se iniciar a Terceira Assembléia de Militantes e 
Quadros da Frente Sandinista de Libertação Nacional (Nicarágua), o Coman­
dante Tomás Borge, destacava as qualidades que precisa ter um sandinista. 
Ditas qualidades, que alistamos no final desta exposição, evocam muitos 
traços do Homem Novo de que fala a Bíblia. Pareceu-me, por isso oportuno 
desenvolver esse tema no estudo bíblico que me foi solicitado para Itaici.

Na Nicarágua, atualmente, estamos dedicados à tarefa de criar uma nova 
sociedade com a qual sonharam Rubén Darío, Sandino e Carlos Fonseca e que 
somente a 19 de julho (1979) começou a tornar-se possível com o triunfo da 
Revolução Sandinista. Agora estamos em marcha, reconstruindo a Pátria com 
os olhos fixos no futuro, tendo a certeza de que para nós “o amanhecer deixou 
de ser uma tentação” .

Quero dividir este estudo em duas partes: uma bíblica propriamente dita e a 
segunda na qual destacarei os traços do Homem Novo tal como está surgindo 
na Nova Nicarágua.

VELHO E NOVO ADÃO NA DIALÉTICA 
DO PLANO DIVINO

No Centro e no ponto máximo da criação se delineia a silhueta do homem. É 
a parte mais nobre do mundo e sua consciência. Javé o fez do barro da terra e 
lhe infundiu o sopro de vida (Gn 2.7). Abraço maravilhoso esse no qual se 
unem carne e espírito, submissão e liberdade, imanência e transcendência. 
Diante dele se abre um futuro que se compõe como o horizonte ético de suas 
mais radicais relações, Deus e o mundo. Diante de Deus o qual, em 
permanente ato de criar, continuará insuflando o seu Espírito no homem — 
no momento, por meio de sua palavra profética —; e diante do mundo que se 
oferece a ele como um campo moldável à sua liberdade criadora. O homem 
da Bíblia aparece dessa forma como a viga-mestra na arquitetura da criação 
divina. Posto entre Deus e o mundo criado, é o laço de união entre realidades 
bem distintas. Por um lado é o leito pelo qual a criação escorre até o Criador; 
por outro, é a “imagem” pela qual Deus se apresenta diante do mundo. 
Extremamente delicada é a missão deste homem que deverá manter o 
equilíbrio a fim de não suplantar o papel de Deus, nem divinizar o mundo.

E a história bíblica constata, com tristeza, o fracasso do plano divino 
precisamente na sua parte mais fraca: Adão — personalidade corporativa que 
tentou ser igual a Deus (Gn 2.5). A reação de Deus porém é sempre impre­
visível: ele prossegue empenhado em levar adiante o seu plano a partir de um 
homem renovado: o Novo Adão. Desde então toda a história humana se 
apresenta alternativa, dialética: o Velho Adão, empenhado em minar o plano 
divino e o Novo Adão, aquele que avança pelo estreito caminho da fidelidade. 
E há certos momentos nos quais, de maneira dramática, se sintetiza este 
duplo desdobramento da conduta humana: o tempo profético com a oposição 
Adão — Servo de Javé, e o tempo da plenitude no qual vão rivalizar-se 
Homem Velho — Homem Novo. Os dois voltados para o tempo da consu­
mação, no qual Jesus de Nazaré traduziu, em obras e palavras, o verdadeiro 
rosto do homem novo, iniciando na história o verdadeiro caminho da fide­
lidade ao plano divino até à sua volta na “parusia” .

36



PERFIL DO HOMEM NOVO 
NA NOVA NICARÁGUA

Na Nicarágua estamos sendo convocados para a grande e bela experiência de 
construir uma nova sociedade. Pela primeira vez na nossa história, houve 
condições objetivas para podermos sair da noite obscura e entrevermos um 
novo amanhecer. Neste momento nos constituímos em esperança para a 
América não redimida. E, na construção dessa história, os cristãos temos tido 
uma participação que vai além de uma simples aliança estratégica com os 
não-cristãos. De nossa atitude futura depende em grande parte o desenvolvi­
mento dos movimentos populares.

Da mesma forma como aconteceu na história bíblica, assim também o 
homem novo da Nicarágua se veio delineando através de nossa história. 
Descoberto pelos espanhóis, o homem nicaragüense, desde os primórdios 
aparece como escravo, sujeito à instituição da “ encomienda” , forma de depen­
dência e, ao mesmo tempo livre por força do batismo.

Nem mesmo o ficar independente da Espanha conseguiu melhorar a sorte de 
tal homem oprimido. Do colonialismo passamos ao neocolonalismo e o 
nicaragüense permaneceu sujeito ao novo poder o qual, em combinação com os 
partidos nativos oligárquicos, fez dele um explorador sem dignidade.

Sandino é o restaurador dessa dignidade e o configurador de nossa identi­
dade como povo contra as pretensões do Imperialismo. Sandino, porém, é 
apenas um facho de luz. O seu grito de liberdade é afogado na noite negra do 
somozismo por quarenta e cinco anos, até que Carlos Fonseca, com a 
fundação da Frente Sandinista de Libertação Nacional, nos põe de novo no 
caminho do novo amanhecer.

A Frente Sandinista, além de sua especial significação estratégica militar e 
política é também sinal dos valores nacionais. Em contraposição aos políticos 
entreguistas, os militantes da Frente Sandinista farão de sua longa e provada 
luta de dezoito anos uma entrega de amor incondicional com que empenham 
sua própria vida em favor de seus irmãos mais pobres e oprimidos.

Desde o início de sua luta, o interesse dos sandinistas não se centraliza no eu, 
porém nos outros; a sorte pessoal vê-se unida profundamente à dos demais

As crianças a tudo assistem com 
um sorriso de esperança.

37



Um dos colonos de Ronda Alta 
e sua companheira.

sem lhes preocupar o triunfo pessoal, antes a solidariedade e a solidariedade 
com os mais desamparados e explorados.

Tais qualidades de amor e serviço desinteressados exerceram influência 
enorme em muitos cristãos jovens da Nicarágua que passaram a ver na causa 
sandinista uma forma concreta e não abstrata de amor ao próximo.

Em 1971, um grupo de jovens, alguns deles de origem burguesa passaram a 
viver uma experiência de fé na minha paróquia, afastada do Bairro Riguero 
em ManágCa. Levados por sua fé, convenceram-me da imperiosa necessidade 
da Revolução e da justiça imensa da causa do povo. Deixando tudo, nome, 
posição e ambição de construírem um futuro atraente, ditos jovens, no risco 
da luta clandestina e no fragor da batalha, descobrem o caminho de nossa 
história a dirigi-los para caminhos nunca antes suspeitados.

Gostaria de relatar uma experiência pessoal nos intermináveis dias da ofen­
siva final, em junho de 79. A minha paróquia se achava a poucos passos da 
linha de fogo de El Dorado, um dos bairros da parte oriental de Manágua. 
Sustentava-se aí uma luta de sangue e fogo. Mantinha-se a decisão inafastável 
de resistir até o fim. Os bombardeios inclementes semeavam o chão de 
cadáveres. Parecia ir-se toda esperança. De repente Somoza, alardeando 
força, quis retomar a posição de Massaya. Se isso acontecesse, levantava-se a 
moral do exército e a vitória se tornava provável para Somoza.

Sentia faltarem-me forças para enfrentar o momento histórico de desfecho 
que estávamos vivendo. Procurei refugiar-me na oração, porém não podia 
concentrar-me. Era tudo melancólico e sombrio a nosso redor. Era noite. De 
súbito o vento foi trazendo claro e nítido o som da guitarra dos rapazes, os 
quais, depois de um dia estafante de batalha, achavam ainda forças para dar 
ânimo aos que desesperados acreditávamos na derrota iminente: “Irmão, 
dá-me a tua mão, e unidos marchemos de verdade. /  Para o sol da vitória, a 
vitória da liberdade”. Recuperei-me de repente, arrepiaram-se-me os cabelos. 
Dentro de mim tinha a sensação de que um novo “euanggelion” estava sendo 
proclamado sobre as cinzas, abrindo o sepulcro a fim de dar passagem à 
Ressurreição.

Essa e outras experiências acumuladas modelaram o novo amanhecer que, 
para a Nicarágua, começou a 19 de julho. A partir de então a revolução 
continuou marchando por trilhas de luz: a cruzada de alfabetização, com 
efeito, abriu os olhos aos cegos; o programa de reativação econômica faz 
esforços para sair do caos econômico em que nos deixou a ditadura Somo- 
zista, com o intuito de planificar a economia voltada para os interesses das 
grandes maiorias exploradas. Emerge um novo poder abrindo caminho para 
uma democracia popular inteiramente nova em nossa história.

38



Dentro dessa nova sociedade que estamos forjando vai-se tornando realidade 
o novo homem nicaragüense. Os seus traços e qualidades foram delineados no 
Discurso do Comandante Borge a que aludimos no início deste estudo.

Como deve ser um Sandinista?

• Qualidades individuais em harmonia com o grupo e vice-versa.
• Trabalho como prêmio e não como castigo.
• Disciplina é honra e não peso.
• Ser militante não é privilégio, antes responsabilidade.
• Praticar a simplicidade, a modéstia, a humildade revolucionária. São 
instrumentos dos interesses dos trabalhadores e do povo.
• Recuperar a luz da felicidade no meio da luta.
• Animar as qualidades de seus irmãos combatentes.
• Não admitem a mesquinhez, a inveja, o egoísmo.
• Apóstolos da unidade, pureza pessoal e total desprezo de si próprios.
• Capazes de dizer a verdade sempre.
• Criticar com a vista levantada.
• Apontar a seus irmãos seus defeitos e erros com o firme propósito de 
construir.
• Sem prepotência, desvanecimento e má-fé.
• Submetem-se à disciplina partidária.
• Ligados às massas. Buscam os trabalhadores como os peixes procuram a 
água.
• N ã o  desfalecer na luta contra suas deformações.
• Contra o egoísmo, a vaidade pessoal e os apetites primitivos.
• São fraternais e dão a mão aos que se enganam.
• N ã o  admitem sequer a possibilidade de destruir aqueles que de uma ou 
outra forma cometeram erros.
• Olham mais os princípios de hoje que as fraquezas de ontem.
• Têm a alma suficientemente grande para não se fazerem juizes, mas 
críticos, a fim de darem oportunidade aos que sinceramente queiram recupe­
rar-se.
• Capazes de sofrer, de suportar a dor, de desafiar o inimigo por mais 
poderoso que seja.

E esta é a grande novidade, a primazia dada à criação de uma nova 
consciência, de alguns novos estímulos (o amor ilimitado, o serviço desinte­
ressado, a entrega completa, a inserção do eu —  sua realização e felicidade —  
no bem comum) que produzem verdadeiramente o homem novo. Serão eles 
em definitivo, que darão consciência e veracidade à revolução, e que a 
garantirão para o futuro.

39



Lic. Aníbal Guzmán R. O EVANGELHO ENCARNADO
NO MUNDO AIMARÀ

A REALIDADE DA VIDA DO POVO AIMARÃ

Os povos indígenas aimarás e quíchuas representam setenta por cento da 
população da Bolívia. Desde os seus ancestrais dedicam-se à plantação. A 
maioria vive no campo. Os outros trinta por cento da população boliviana são 
brancos e mestiços, caracterizam-se por viverem nas cidades. Como na maior 
parte da América Latina, o setor mais pobre é o camponês. Sendo eles a 
maioria da população, vivem com apenas trinta por cento da receita do país. 
A população indígena está concentrada nas zonas mais elevadas do país e nos 
vales interandinos, resultantes da erosão de séculos e, aproximadamente, a 
dois mil e quinhentos e quatro mil metros sobre o nível do mar. A produção é 
tremendamente baixa, devido às baixas temperaturas durante o ano inteiro e 
às fortes chuvas durante o verão.

As principais colheitas são: batata, cevada, fava e quínua. As geadas, ventos 
que sopram do pólo sul, podem cair de repente, em qualquer época do ano e 
destruí-las. A produção agrícola no altiplano boliviano pode ser considerada 
de alto risco, segundo S. Wiggins, economista das Nações Unidas que, em 
1975, realizou estudos sobre o Altiplano Norte da Bolívia. Os custos de tal 
risco não estão geralmente incluídos nos preços, porque as autoridades 
urbanas (brancos e mestiços) não permitem fazê-lo e o aimará não tem 
consciência disso. Não há, porém, outra alternativa. Os produtos agrícolas 
são considerados de primeira necessidade e, por isso, sofrem um controle 
severo, enquanto que os produtos da cidade são taxados e sobretaxados quase 
automaticamente. O camponês não tem outra alternativa e é obrigado a 
comprá-los. Os preços de suas batatas permanecem sempre fixos, enquanto 
que, para comprar massas, farinha, roupa e qualquer produto que procede 
da cidade têm que pagar os preços com todos os encargos de transporte, 
inflação, lucros dobrados e até triplicados dos intermediários da cidade, etc. 
Esta é, no fundo, a razão por que há tanta diferença na distribuição da renda 
entre cidade e campo. Trinta por cento da população absorvem setenta por 
cento da receita nacional. Esta diferença se tem mantido durante séculos, 
com algumas variações.

Embora seja baixíssima a produção devido às condições primitivas de explo­
ração da terra e às condições climáticas, contudo a pobreza deles não é 
determinada apenas por isso. Quando em quaisquer circunstâncias a pro­
dução aumenta, os preços baixam imediatamente, porque o Governo permite 
a livre concorrência no mercado; porém, quando há escassez do produto, o 
controle dos preços é severíssimo. Em ambos os casos o agricultor aimará e 
quíchua sempre perde. A sua pobreza é congênita ao sistema e está amarra­
da a ele indefinidamente.

A expectativa de vida não chega aos quarenta anos e a mortalidade infantil 
chega aos incríveis índices de cinqüenta por cento de crianças falecidas 
durante os três primeiros anos de vida. Estes dados foram levantados por 
William Carter, antropólogo norte-americano que realizou estudo em duas 
fazendas do Altiplano: Hirpachco e Huacullani, na década de sessenta. Dita 
situação não mudou.

Apenas cinco por cento da população indígena têm água potável e, na maior 
parte dos casos em decorrência do trabalho de Igrejas e instituições cristãs 
que organizam os camponeses para fazerem pressão sobre as autoridades e 
conseguirem esse mínimo para manterem condições de saúde.

É preciso viajar centenas de quilômetros para encontrar um médico na maior 
parte dos povoados do Altiplano. Tive uma experiência que vale a pena 
relatar. Era superintendente da Igreja Metodista num Distrito Aimará.

40



Acompanhado por um pastor dos Estados Unidos da América e por alguns 
camponeses viajamos até Jiwacuta, uma comunidade aimará sobre o Rio 
Desaguadero, próximo ao porto de Guaqui e acima do Lago Titicaca, a uns 
cento e cinqüenta quilômetros de La Paz. Era época de chuvas e levamos 
quase seis horas para cobrir essa distância devido à lama do caminho. Para 
maior desgraça nossa tinha chovido toda a tarde durante a viagem. Chegamos 
ao anoitecer e, apenas nos instalamos na humilde cabana em que morava o 
pastor Condori o qual nos estava esperando preocupado pelos perigos da 
viagem, quando chegou e — sem aviso prévio — entrou na casa um camponês 
aimará, vestido humildemente, semblante de angústia e desespero. Trazia 
uma trouxa e, pondo-a sobre a mesa, começou a desfazê-la. Era uma 
“coisinha” (um menino) de aproximadamente seis meses. Soubemos depois 
que tinha um ano e meio. Explicava em sua língua e o pastor traduzia. Fazia 
vários dias que estava muito doente e com muita febre. Quando soube que 
vinham uns pastores da cidade, ele o trouxe a fim de que orássemos por ele. 
Afirmava que estava certo de que ficaria bom. Apalpamos a cabecinha da 
criança que ardia em febre, tinha manchas características de sarampo. Toda a 
assistência médica que tinha recebido eram as infusões de ervas que o “yatiri” 
(curandeiro) da comunidade lhe tinha dado.

Nossa primeira reação era indagar onde havia médico. Pergunta ingênua. O 
mais próximo se encontrava na cidade de La Paz, distante as mesmas seis 
horas arriscadas que tínhamos percorrido. Continuava chovendo. Decidimos 
levá-lo a Guaqui onde havia uma enfermeira, freira católica. As condições da 
estrada não nos garantiam chegar, era noite e a estrada estava coberta de 
lama. Dissemos ao homem que levasse a criança de volta para casa e a 
mantivesse bem agasalhada. Assim que acabasse de chover nós o pegaríamos 
e levaríamos a Guaqui ou a La Paz. Tínhamos um jipe de tração dupla. 
Oramos pela criança, pondo as mãos sobre a cabecinha quente como nos 
tinha pedido. Pedimos a Deus mais umas poucas horas de vida até acharmos 
um médico. O pastor que me acompanhava tinha permanecido em silêncio o 
tempo todo e quando acabamos de dar a única aspirina que havia naquela 
casa, levantei os olhos e, à luz da vela, pude ver as lágrimas em seu rosto. Era 
a imagem da impotência.

Quando o camponês se foi, aquele pastor, quebrando o silêncio e quase aos 
berros dizia: “Que mundo desgraçado este! porque se uma simples espinha 
aparece no meu nariz ou no de qualquer membro de minha Igreja nos Estados 
Unidos, logo podemos consultar um especialista, e vejam como esta criança se 
consome e morre lentamente cercado de miséria!” Disse-lhe que este menino 
representa os milhares que morrem sem que o mundo burguês tome conhe­
cimento a tal ponto que não há mais lágrimas para chorá-los. A morte se 
tornou hábito e religião. Os aimarás crêem que, sempre que morre uma 
criança, isso quer dizer que há mais um “anjinho” no céu para interceder por 
eles diante de Deus.

Acrescentei ainda para o pastor: Trabalhamos noutra investigação no Depar­
tamento de Chuquisaca, área quíchua, juntamente com a Ação Católica 
Loyola. Na pesquisa descobrimos que as mulheres até quarenta anos tinham 
dado à luz oito vezes em média e desses partos sobreviviam dois ou três filhos. 
Os demais tinham morrido antes de nascer ou durante os dois ou três 
primeiros anos de vida, de enfermidades cuja causa principal é a desnutrição, 
companheira inseparável dos aimarás e quíchuas do nascer ao morrer. É 
congênita. A média diária de consumo de calorias é de mil e oitocentas (FAO, 
Nações Unidas). Grande parte dessa percentagem é consumida pelas pessoas 
ricas da cidade, donde o podermos calcular, com certo otimismo, que, no 
Altiplano, o consumo diário é de mil calorias por dia. A mesma FAO diz que, 
para trabalhar oito horas diárias em tais altitudes são necessárias pelo menos 
mil e quinhentas calorias. Os brancos e mestiços da cidade criticam sempre os 
índios aimarás e quíchuas: “São moles, não trabalham como os camponeses 
estrangeiros, por isso temos uma produção tão baixa.” Bonita comparação. O 
índio boliviano come o suficiente para trabalhar duas horas e meia, e todo o 
trabalho restante o faz às custas de seu corpo que se vai consumindo 
lentamente. Ajuda-se com o mascar coca que o entorpece até o dia em que cai

41



junto a seus bois e arado para não se levantar mais e terminar morrendo de 
tuberculose em sua casa esmulambada.

Estas palavras e pensamentos me atropelavam enquanto eu tentava explicar 
àquele pastor por que é que nós somos também culpados direta e indireta­
mente pela morte daquele menino e de tantos milhares desconhecidos em 
todos os países do Terceiro Mundo. Disse-lhe: “A história se fez presente 
neste acontecimento.”

Dormimos com nossas roupas para enfrentar o intenso frio e estarmos prontos 
para partir. O irmão camponês veio muito cedo de madrugada acordar-nos, 
novamente trazia o menino agora envolto num pano branco e limpo. Vinha 
sozinho. íamos recriminá-lo por ter trazido o menino com aquele frio intenso. 
Num pouco de castelhano e com o rosto impassível ele nos disse: “Morreu. 
Venho pedir-lhes que me acompanhem no enterro” . Caminhávamos em silên­
cio na direção do cemitério rústico. O irmão ia na frente com a criança nos 
braços. Chegamos a um lugar onde havia muitas cruzes brancas, eram de 
outras crianças que tinham tido a mesma sorte. Esperava-nos um pequeno 
grupo. Ninguém chorava. Junto da mãe outros dois com cinco ou seis anos. 
Brincavam ignorando o momento. Tinham cavado um buraco. Intencional- 
mente pedi que o pastor norte-americano dirigisse a mensagem e a oração, a 
fim de relacionar simbolicamente os dois mundos opostos, que naquele 
instante se contrapunham. Um existe às custas do outro, pensei. Eu traduzia 
para o espanhol e o Pastor Condori, que se unira ao cortejo, para o aimará.

O Pastor norte-americano começou: “Perdoai-me, irmãos, por esta morte. 
Meu coração se despedaça e revolta. Deus não deseja estas mortes inocentes. 
Nós, os ricos da América, somos culpados por criar estes dois mundos com a 
nossa lascívia e egoísmo. Num desses mundos a vida dura tanto (e eu vivo num 
deles) que não sabemos o que fazer com os velhos; enquanto aqui, neste mundo 
de miséria, símbolo da antivida por causa do pecado humano, a vida é 
tão efêmera. Sinto, sobre mim, o pecado do meu povo que, em cima da vossa 
pobreza, acumulou tantas riquezas. A injustiça pesa sobre a minha alma e 
corrói a minha consciência. Jamais podería imaginar que a vida fácil e cômoda 
de nosso país e de todos os países ricos da terra estivesse assentada sobre 
estas lágrimas que escorrem do rosto do Senhor. Porque vós sois a face e 
o corpo do Senhor Jesus Cristo. E hoje, ao devolver este corpo inocente à 
terra, vos asseguro que de agora em diante não me calarei para tornar 
conhecidas e denunciar as forças injustas deste mundo, as quais voam como 
flechas, noite e dia semeando dor e sofrimento como este que me coube 
presenciar neste instante. Tenho lido muito sobre a pobreza, conheço estatís­
ticas, mas agora Deus me deu a lição da vida ao tomar conhecimento da 
pobreza na dura realidade dos pobres degredados da terra.”

Não creio que aqueles irmãos aimarás tenham entendido aquelas palavras, 
sem dúvida sentiram o abraço solidário e a promessa de lutar por um mundo 
novo mais fraterno, mais humano e, acima de tudo, mais justo.

Esta é a história de mais de três milhões de camponeses aimarás e quíchuas 
da Bolívia e também a de mais de quinze milhões de índios da América 
Latina que sofrem da mesma sorte. Os que imigram para as grandes cidades 
são devorados de maneira mais sutil e sofisticada. Está tudo organizado para 
a sobrevivência dos poderosos. Deus, porém, guardou uma esperança para os 
fracos e pobres, já que a Bíblia nos diz e ensina que Deus está do lado dos 
humildes e pobres, e também sabemos que ele confirmou esta esperança em 
Cristo, e que agora está levando a sua Igreja conhecida e desconhecida a que 
cumpra tal esperança: a criação do futuro.

42



A OBRA METODISTA ENTRE OS AIMARÃS

Breve história

A Igreja Metodista trabalha com os aimarás há cerca de sessenta anos. O 
trabalho enfatizou em maior ou menor escala a proclamação do Evangelho 
com a preocupação de salvar a alma; havia um certo interesse pelo homem 
total visto que a pobreza era por demais clara e dura. Sem dúvida a obra 
social era um bom pretexto para expandir o “Reino”. Apesar de distorcido, 
de qualquer forma, o Evangelho foi pregado e ensinado. Por isso os aimarás 
conservam certas idéias fundamentalistas, contudo o seu marco de referência 
social não é outro senão o que lhe ensinaram os antigos missionários. Não 
julgamos suas intenções. Muitos gastaram o melhor de suas vidas. Hoje, 
porém, ao analisar o sentido mesmo da missão, descobrimos que por trás se 
ocultava uma ideologia que pretendia retardar a mudança de estruturas 
injustas com obras de caridade, com a pregação de um Evangelho deformado 
que pretendeu tranqüilizar essa quarta parte do mundo que desfruta de todos 
os benefícios contra a pobreza e miséria dos outros setenta e cinco por cento. 
Esta quarta parte não apenas se acha no mundo rico, como também em 
países do Terceiro Mundo. Reafirmo: o Evangelho libertador não pôde ser 
encoberto e por isso foi penetrando na consciência do povo aimará, até o 
momento em que veio à luz, dando origem à Igreja Metodista mais revolucio­
nária e comprometida com os pobres do Continente Latino-americano.

Ah! esta paciência de todo dia...

No ano de 1976 em que se deu a insurreição aimará, a Igreja Evangélica 
Metodista da Bolívia (IEMB) possui seis mil membros dos quais dois terços 
são aimarás ou quíchuas. Os restantes são mestiços e brancos da cidade.
Entre estes há os aimarás “civilizados” que foram absorvidos ideologicamen­
te, embora não etnicamente, pelas classes médias urbanas. A distribuição 
étnica do País é esta mais ou menos: vinte e cinco por cento mestiços e *
brancos; setenta e cinco por cento aimarás e quíchuas.

A minoria mestiça e branca, os “karas” (em aimará: brancos), dirigiu a 
Igreja desde a sua fundação. Primeiramente os missionários norte-americanos 
e depois os “karas” urbanos. Estes eram pessoas instruídas enquanto a 
maioria dos aimarás eram analfabetos. As escolas da Missão tinham formado 
alguns deles nos moldes paternalistas missionários e esses, depois, se inte­
graram.

43



Na metade da década 50-60 foi aberto o Seminário Wesley em Santa Cruz 
para capacitação de pastores camponeses. Nele foram estudar jovens aimarás 
que se tinham destacado no trabalho da Igreja e alguns líderes leigos 
também. O Seminário terminou por abrir os olhos e tomar consciência 
objetiva das implicações de um Evangelho libertador. E foi o grupo desse 
Seminário que liderou o levantamento aimará. Durante seis a oito anos se 
incubou e amadureceu a visão de uma nova Igreja Popular na Bolívia.

Foi a partir da Revolução do Movimento Nacional Revolucionário (MNR) de 
1952, que a Igreja Metodista despertou para a realidade social do país. As 
maiorias camponesas quíchuas e aimarás do país se haviam levantado contra 
uma ordem injusta estabelecida durante séculos sob formas “cristãs e demo­
cráticas” . Os índios com o seu trabalho mantinham uma pequena parte da 
pirâmide social que em 1952 não excedia a dois por cento; seja trabalhando 
nas minas, seja como “mitayos” (escravos) nas fazendas, herança intocável da 
conquista espanhola. A Igreja Metodista tinha-se solidarizado com o movi­
mento (das maiorias índias), porém mais de palavra do que de fato, já que 
a direção da Igreja estava na mão de missionários e de líderes urbanos de 
classe média. Porém o setor camponês, influenciado pela leitura do testemu­
nho bíblico, independente do que havia de negativo ou positivo no trabalho 
dos líderes da cidade, não somente acompanhava os fatos como os analisava 
em reuniões fechadas de aimarás. Daí saíram muitos líderes revolucionários 
de 52 e aí se prepararam para a grande insurreição aimará no interior da 
Igreja Metodista, em 1972.

Os pastores do Seminário Wesley começaram a graduar-se em 1956. O 
Seminário foi fechado na metade da década de 60. Os grupos urbanos e 
missionários perceberam o grande perigo que significava esse grupo cons­
ciente para conquistar o controle da Igreja. Foi uma das razões para o 
fechamento. Ditos pastores já tinham começado a questionar a validade 
democrática da direção da Igreja: “Por que, sendo maioria, nós, os aimarás, 
não temos representação proporcional na Igreja?” Tais vozes foram sendo 
silenciadas de vários modos.

Na década de 50/60 ocorreu uma febre de aquisição de terrenos e construção 
de edifícios. Deu-se isto graças ao apoio da Junta de Missões Metodistas de 
New York que, por sua vez, tinha sido influenciada por um missionário 
(posteriormente descoberto como agente da CIA) o qual declarara a Bolívia 
“Terra de Decisão”. Isto é, por um quadriênio (56 a 60), se deu ênfase 
especial a contribuições financeiras e de pessoal. A Bolívia chegou a ter 
setenta casais de missionários, principalmente dos Estados Unidos e de outras 
partes do mundo. Alguns contribuíram para o processo de libertação, outros, 
pelo contrário vieram com propósitos predeterminados de desviarem as 
influências do processo revolucionário que acontecia no país. A maioria tinha 
uma formação fundamentalista e pietista. É difícil julgá-los fora do contexto 
histórico.

O objetivo deste trabalho não é avaliar a tarefa missionária da Igreja 
Metodista dos Estados Unidos na Bolívia. Dever-se-á fazê-lo, entretanto, 
algum dia, a fim de pesquisar como, partindo de uma obra tradicional de 
caráter pietista fundamentalista se evoluiu para uma Igreja de fato compro­
metida com ò processo de libertação na Bolívia e na América Latina. De 
forma alguma queremos desmerecer o trabalho realizado pelos missionários 
da Igreja-mãe, antes sim analisá-lo em sua verdadeira perspectiva histórica 
dentro do quadro do processo de libertação latino-americana e analisar o papel 
que desempenharam os missionários e as Igrejas.

44



Revolta aimará na Igreja Metodista da Bolívia

A história da rebelião dos aimarás contra a ordem estabelecida pelos “karas” 
na Igreja Metodista, começou nas reuniões de leigos e pastores, na maioria 
aimarás, em Ancoraimes. No ano de 74 realizou-se um Congresso de Leigos 
nesse povoado do altiplano boliviano, começaram ali a levantar-se as vozes 
dos aimarás, criticando a desproporcional e injusta relação e participação que 
há entre as Igrejas rurais dos aimarás e as urbanas, no que diz respeito à 
direção. Protestavam contra a hegemonia e controle por parte da classe média 
urbana sobre as instituições, nomeações e a direção da Igreja. Os aimarás 
eram oitenta por cento da Igreja e entretanto não havia senão um ou dois 
representantes nas Juntas Diretoras da Igreja e estes geralmente eram aima­
rás da cidade que tinham aspirações de classe média. Um técnico em relações 
humanas, o mexicano L. Robles, convidado pelos dirigentes da Igreja para 
realizar estudo sobre situação e relações entre as classes sociais da Igreja, 
descobriu facilmente a dominação de um grupo missionário branco da cidade 
sobre a maioria da Igreja aimará camponesa. Sob os auspícios dos aimarás, 
publicou seu informe sob o protesto das autoridades brancas. O informe 
denunciava asperamente tal situação e causou áspera reação, além disso o 
estudo aumentou a efervescência entre os aimarás. O silêncio mantido 
durante séculos desandou a criar explosões em diversas partes do país.

Capacitação e Formação dos Leigos Aimarás:
Seminário de Extensão

Uma das grandes preocupações da Igreja Evangélica Metodista da Bolívia foi 
a capacitação e formação dos muitos pregadores e leigos aimarás no Alti­
plano. A base dessa formação era tipicamente paternalista e debaixo dos 
moldes tradicionais de um Evangelho iníquo, ao qual principalmente interes­
sava o lado espiritual. Foi nomeado para esse trabalho um dos pastores 
aimarás que tinha saído do Seminário Wesley em Santa Cruz e que se tinha 
caracterizado por sua inconformidade com a situação. É um dos pastores 
aimarás de maior consciência quanto às condições em que vive seu povo. Foi 
um dos líderes daquele movimento. Apesar dos poucos recursos, Alexandre 
promoveu a capacitação e a conscientização de seu povo a partir da realidade 
na qual viviam. Afirmava que tinha necessidade de repetir a incamação de 
Cristo no mundo aimará. Dizia que ainda não se tinha tornado efetiva a 
incamação do Evangelho entre o povo aimará, mas apenas se tinha repro­
duzido a cultura de dominação e opressão que vinha dos grupos da cidade, 
mestiços e missionários. “E necessário — dizia — conhecer a nossa história e é 
nela que se deve incamar o Evangelho”. Começou a estudar a cultura dos 
Kollasuyo e ele mesmo escreveu vários textos em linguagem acessível a seu 
povo. Os seus cursos eram acompanhados com ansiedade pelas Igrejas 
aimarás do Altiplano, não apenas os metodistas, mas por todos os líderes das 
diferentes comunidades.

Esse trabalho imediatamente desencadeou e organizou a resistência e protesto 
que se estendeu por todo o Altiplano, incluindo muitas comunidades não 
metodistas.

Realizaram-se por todo o Altiplano reuniões com mulheres, líderes sindicais, 
leigos, e foi aí que germinou a rebelião aimará. O movimento recusava 
qualquer tipo de mistificação espiritual do Evangelho e proclamava um 
Evangelho incamado na própria realidade do povo aimará. Estudavam a 
situação econômica, as relações de produção, os problemas da comerciali­
zação, a dominação cultural e política que, durante séculos tinha sido 
exercida contra o povo aimará. O Evangelho significava agora Liberdade, 
não, porém, aquela liberdade espiritual que lhes tinham pregado os antigos 
missionários e repetida pelos atuais “mistis’ (brancos), antes o Evangelho 
significava uma libertação das condições de pobreza e miséria nas quais se 
achavam. Significava que os seus produtos precisavam obter melhores preços 
nos mercados da cidade; significava que as suas mulheres não tinham que ir 
para as cidades como domésticas para trabalharem quatorze horas diárias em

45



Uma pausa no meio da luta.

até sete dias com salários miseráveis e em condições infra-humanas de 
subsistência. Libertação significava também que as autoridades de sua Igreja 
tinham que ser pessoas identificadas vitalmente com as suas necessidades; e 
foram em grande número os protestos que se fizeram contra as autoridades 
da Igreja até com palavras rudes e duras. Ê interessante ler as atas dessas 
reuniões.

Assembléia da Igreja Evangélica Metodista da Bolívia (1976)

Foi assim a explosão na Assembléia reunida no Colégio Metodista de La Paz. 
Trata-se de um amplo Coliseu Fechado com todas as comodidades civilizadas 
e que geralmente é usado por grupos de classe média. Eram cerca de 
quinhentas a seiscentas pessoas. A participação era livre. Os aimarás se 
haviam mobilizado com seus próprios recursos e em caminhões. Eram a 
maioria. A presença deles era impressionante e decisiva.

Inicialmente registraram seu protesto e sem rodeios exigiram a renúncia do 
Bispo. Muitos da cidade, de classe média, tentaram, como sempre faziam, 
explicar e amenizar a situação e tentar dissuadir os aimarás das posições 
inflexíveis e a aceitarem a legalidade do sistema. Era impossível dissuadi-los. 
Havia outra força e motivo para a sua revolta. “Por que nós, sendo maioria, 
não temos representação ou pelo contrário não dirigimos a Igreja já que 
somos maioria?” Depois de muitas discussões e reuniões de grupos, tentativas 
de persuasão e pressões, o Bispo viu-se obrigado a renunciar.

Decidiu-se não ter mais bispo, porque ele representava o autoritarismo e a 
verticalidade dos interesses de grupos minoritários da cidade e se optou por 
um triunvirato. Foram eleitos três dos quais dois eram entretanto de classe 
média e um aimará, contudo afirmavam sua solidariedade para com as 
exigências aimarás.

Esta, porém, não era a resposta final e não satisfez as aspirações dos aimarás. 
Nos anos 76 e 77 houve novos atritos entre os dois grupos e recentemente, no 
ano de 78 se dá uma mudança mais profunda na Igreja com a eleição do 
primeiro bispo aimará, o Pastor Zacarias Mamani. Na Assembléia quase se 
deu a divisão da Igreja. Graças, porém, à direção sábia do Bispo Frederico 
Pagura da Argentina, evitou-se o rompimento. Os aimarás não eram mais

46



manipuláveis, já não se podia pensar nas artimanhas sutis dos da cidade. 
Uma frase se toma célebre nesse momento. Os aimarás escutavam silenciosa­
mente os longos discursos e as explicações dos “ karas” . Com a consciência de 
serem a maioria na assembléia, um dos irmãos se levantou e disse: “ Sim, 
irmão, tens razão, mas, vamos ao voto!” Os da cidade naturalmente protes­
tavam contra a tirania aimará por meio dos votos. Outro dos irmãos aimarás 
se levanta e diz pausadamente: “ É interessante, irmãos, quando vocês 
impunham os seus interesses, sendo minoria, não havia tirania, isso era 
chamado de democracia; agora, porém, que as maiorias decidem democrati­
camente, e vocês são testemunhas disso, agora vocês chamam a isso de 
tirania” .

Outro momento difícil foi quando a maioria aimará decidiu usar seu idioma 
como língua oficial da Assembléia e, por cortesia, traduzi-lo para o espanhol. 
Nós, os da cidade, de classe média nos beliscávamos para conferir se eram 
reais (e não sonho) os momentos que estávamos vivendo.

Protótipo da Libertação

A experiência aimará na Igreja Metodista repercutiu imediatamente entre 
todos os setores camponeses da Bolívia. A Federação Nacional de Campo­
neses, os sindicatos, as centrais de camponeses, falavam e comentavam a 
respeito dos fatos ocorridos na Igreja Metodista. Os pregadores leigos aimarás 
se encarregavam de difundi-los.

Os aimarás diziam que o que ocorrera na Igreja Metodista era um protótipo 
da libertação, daquilo que algum dia terá que acontecer a nível nacional. A 
Igreja nada faz senão repetir a injustiça da realidade boliviana, uma minoria 
branca domina e oprime a grande maioria aimará e quíchua do país. E isto 
tem que acabar algum dia.

O povo indígena está em processo de formação de sua consciência, de seus 
direitos, de sua libertação. Não deverá passar muito tempo até que suceda no 
país o que aconteceu na Igreja Metodista. É o tempo da paciência de Deus, 
quando são oferecidas todas as oportunidades para a mudança. A situação 
explode quando nos obstinamos em defender o que é indefensável: a injustiça.

O teólogo norte-americano Reinold Niebur disse não ser possível que uma 
sociedade imoral possa produzir o protótipo do homem moral. Por isso 
torna-se difícil que o processo ocorrido na Igreja Metodista possa ser susten­
tado e reproduzido em toda a sociedade global boliviana. No entanto continua 
a sua marcha e parece que se aproxima o tempo quando as grandes maiorias 
oprimidas pelas minorias vão iniciar um processo de libertação que liberte 
ambas as classes sociais fazendo de ambas apenas uma.

Os ataques contra o processo de libertação aimará dentro da Igreja se 
levantaram imediatamente. Por exemplo, os chefes de família ligados aos 
colégios metodistas da cidade diziam que se os aimarás se atrevessem a tocar 
nos colégios da classe média, que o governo tomaria medidas imediatas 
contra eles (Deve-se lembrar que dito processo ocorreu durante o governo 
conservador do General Banzer). Alguns líderes da classe média nas Assem­
bléias brandiam ameaças de intervenção do Governo. Os irmãos aimarás não 
se assustaram, pelo contrário, serviram-se disso como estímulo para pros­
seguirem.

Sem dúvida, os aimarás reconheceram que, com o tempo, a luta foi enfra­
quecendo. Os principais pontos fracos foram os aimarás integrados. Estes, 
quando se deveram tomar decisões importantes e finais, deram para trás 
porque isto atingia direta ou indiretamente seus interesses. Eles têm fortes 
vínculos e aspirações à classe média. Alguns pastores inclusive os que tinham 
tomado parte ativa no início do processo, começaram a retrair-se e se aliaram 
aos da cidade. Tudo isso enfraqueceu de certa forma o processo, mas não o 
deteve. A mudança é irreversível.

47



r

Os aimarás afirmam que a encarnação de Jesus Cristo no meio de seu povo 
acendeu uma luz que não poderá ser barrada nem no tempo, nem no espaço. 
“Não é possível que possamos continuar a viver em tais condições infra- 
humanas indefinidamente e sujeitos a condições de pobreza e opressão.” 
O Evangelho despertou uma tal consciência de liberdade que não pode ser 
apagada senão pelos mesmos atos de sua própria libertação.

O Problema do Racismo

A passagem de um exacerbado racismo para a compreensão dos problemas 
da divisão em classes sociais foi uma das contribuições que — através da 
reflexão e da análise na formação de líderes aimarás — o Centro de Formação 
Ecumênica e Seminário de Extensão produziu nos últimos dois anos. A 
divisão entre pobres e ricos não se dá exclusivamente na base da raça, embora 
haja certa relação. A exploração e a opressão geram pobres entre aimarás e 
brancos e estes devem unir-se para lutar por sua libertação. Os cristãos não 
temos por que nos escandalizar quando, na análise social, se usa a categoria 
de classe, porque simplesmente os fatos históricos é que nos revelam essa 
realidade.

Tal perspectiva de Raça e de Classe Social levou os aimarás a uma bem maior 
compreensão dos problemas sociais e econômicos e fez com que, por isso, pelo 
menos a nível de lideranças, estejam superando o racismo implícito em seu 
próprio movimento. Reconhecem que há pobres explorados e oprimidos seja 
entre os aimarás, como entre os que vivem nas cidades e que uns e outros 
deveríam unir-se na ação para conseguir a libertação de todos.

O Centro de Formação Ecumênica

Foi organizado, em 1979, o Centro de Formação Ecumênica sob auspícios e o 
apoio de várias Igrejas que tinham interesse na formação e capacitação de 
quadros dentro das perspectivas libertadoras do Evangelho. Dita capacitação 
se fundamentou na reflexão bíblica e o seu relacionamento com a situação 
atual dos aimarás. A metodologia foi o estudo bíblico-laboratório. Anali­
sou-se a realidade social presente do povo aimará e o que dizia a Palavra de 
Deus. De tal reflexão surgiram os fundamentos para apoiar a mudança. Em 
seguida incluía-se um dos estudos bíblicos-laboratório para repeti-los em 
muitas comunidades do Altiplano. Transcrevemos aqui os comentários dos 
irmãos aimarás tais como ocorreram. A exposição do homem e a sua 
realidade à luz do Evangelho necessariamente o transformam para melhor.

Com um no colo e o outro por vir.

ANALISANDO A HISTÓRIA Ã LUZ DA PALAVRA 

Estudo bíblico-laboratório

Textos bíblicos: Salmos 8.6-8; Mateus 6.10,11; Salmo 15; Lucas 10.25-37

Que nos diz o Salmo 8, especialmente nos versos 6 a 8?
— “O salmo diz que a criação foi posta a serviço do homem; quer dizer que o 
objetivo é fazer com que todos os homens consigam a felicidade” — comenta 
um dos irmãos.
— “Está bem claro que é a criação, ou seja as coisas materiais da criação 
foram postas a serviço do homem. Aqui não se diz que apenas os judeus, os 
gregos, ou os norte-americanos, ou os russos sejam os senhores das coisas 
criadas; ao contrário está muito claro que as coisas que Deus criou devem 
beneficiar a humanidade. Como temos visto, está claro que as coisas criadas 
por Deus na Bolívia estão beneficiando a um pequeno número de privilegia­
dos, não só no mundo, mas aqui em nossa pátria a Bolívia. Por exemplo, os 
“mistis” (brancos da cidade) vivem melhor do que nós; têm melhores escolas, 
hospitais, luz e água, boa alimentação, enquanto nós aqui, no Altiplano,

48



temos poucas coisas. Nossas crianças morrem e, comparando as coisas, nós 
somos bem mais pobres com relação aos que vivem nas cidades.”

Uma das irmãs se levanta e faz o seu comentário:
— “Se Deus, como diz o Salmo, fez a criação para que se repartam 
igualmente os bens entre os homens, por que então permite que haja ricos e 
pobres? Este é um problema que sempre me preocupou. Por que eu não sei se 
Deus verdadeiramente quer isso, ou se nós é que fazemos contra os manda­
mentos de Deus. Quando eu era criança via meu pai que trabalhava nas 
minas, e sempre fomos muito pobres e com muitos filhos. Um dia meu pai 
foi trabalhar na mina e nunca mais voltou, eu era muito pequena e não 
entendia. Desde esse tempo sofremos muito eu, meus irmãos e minha mãe. 
Tenho fé em Deus, porém, inúmeras vezes tenho protestado contra ele, 
porque penso que ele permite o sofrimento.”

A discussão tomava-se acalorada. Havia perguntas e respostas que levavam a 
um Evangelho que também questiona a realidade.

Outro irmão aimará levanta-se e diz:
— “Parece que Deus era somente bom e tinha boas intenções, mas parece 
que apareceu um grupo de homens mais vivos que primeiramente se apro­
veitaram e imediatamente arrumaram tudo para que os outros não conseguis­
sem participar dos bens materiais. Estes, segundo escutei dos políticos, são os 
capitalistas que se organizaram em sistemas e bancos, fazem empréstimos e 
outras coisas a fim de que nós, os pobres, dependamos deles. Os ricos ficam 
sempre com a maior parte. Não acredito que Deus queira isso, porque Deus 
disse que nós somos livres para fazer o bem ou o mal, e eu creio que tal coisa 
é fazer o mal, e visto que Deus nos deu a liberdade, ele aceita estes fatos, 
porém estou certo de que vão sofrer o julgamento e, oxalá, que tal juízo não 
seja na outra vida, mas nesta vida.”

Aí um jovem se levanta com voz firme e diz o seguinte:
— “Irmãos, o mais triste desta situação é que a Igreja, a qual se dizia 
representante de Deus, tem abençoado os ricos e prejudicado os pobres.”

Outro irmão disse laconicamente:
— “Há palavras muito bonitas, porém ainda não respondemos à pergunta de 
como Deus vai ajeitar estas coisas.” E me perguntou por que Deus não faz 
alguma coisa para atrapalhar os ricos e ajudâr os pobres.

Outro irmão:
— “Eu li na Bíblia, creio que é no Evangelho de Mateus, que o Senhor Jesus 
disse que é muito difícil um rico entrar no Reino de Deus. ‘É mais fácil um 
camelo passar pelo buraco de uma agulha do que um rico entrar no Reino de 
Deus.’ Creio que isso está bem claro porque sabemos muito bem que os ricos 
para manterem a sua riqueza se tomam cada vez mais desumanos e incons­
cientes. Porque o rico sempre quer ter mais e nunca se contenta com o que 
tem, e procura amontoar cada vez mais riqueza, são muito avarentos. Por isso 
eu me pergunto por que a Igreja, seja Católica, seja Protestante, está com os 
ricos, quando está bem claro que deviam estar com os pobres, é o que diz a 
Palavra de Deus.”

Outro irmão continua o comentário de maneira quase emotiva:
— “Eu acredito que Deus está sacudindo este mundo, acaso não estamos 
vendo que as Igrejas estão mudando, até mesmo os padres e os pastores estão 
tornando a vida impossível para os ricos? Não percebemos que os ricos e os 
políticos estão perseguindo cada vez mais aos padres e pastores, porque eles 
estão falando duramente contra os ricos e se estão identificando com os 
pobres e pedindo que se construa um mundo novo no qual haja mais justiça e 
mais amor? O mais triste é que alguns ‘karas’ metodistas estão com os ricos, 
embora sejam pobres.”

Outro irmão, apoiando-o, disse:
— “Neste caso, temos que ver que, quando falamos de Igreja, não devemos

49



generalizar, porque a verdadeira Igreja de Jesus Cristo está entre aqueles que 
são e estão com os pobres e tal coisa não acontece somente com uma Igreja, 
mas em todas as Igrejas. Eu creio que a divisão da Igreja já não se faz entre 
católicos e protestantes, mas entre aqueles que estão com os pobres e os que 
estão com os ricos.”

Bem, irmãos, vamos ler outras passagens para aprofundarmos ainda mais o 
nosso debate e os conceitos do Evangelho. Em seguida lê-se Mateus 5; Salmo 
115; e Lucas 10 (a parábola do bom samaritano).

Diz aqui que habitará no tabemáculo de Deus o que pratica a justiça e não 
aquele que tem idéias sobre justiça, mas o que pratica a justiça.

Um irmão se levanta e diz, dirigindo-se ao pastor:
— “E o que é a justiça?”

Partindo de um plano de idéias, eu podería muito bem dizer-lhes o que é a 
justiça, porém é muito mais importante que nós e especialmente vocês, 
camponeses, definam o que é a justiça, por isso eu lhes devolvería a pergunta 
e ficaria alegre se me dissessem vocês o que entendem por justiça.

Um camponês, envolto em seu poncho, comenta:
— “Eu não entendo leis ou coisas semelhantes, mas eu vejo os resultados. 
Justiça, para mim, é todos viverem bem. Posso dizer o que não é justiça e isso 
eu não sei dizer com palavras bonitas, mas posso ver como vive o meu povo, 
como sofre e compará-lo com outros povos que são felizes, que têm tudo; 
então, para mim, isso não é justiça, isso é injustiça.”

Outro irmão:
— “A mim não me preocupam tanto as diferenças que agora vemos, porque 
estão estabelecidas assim e parece difícil mudá-las. O que é importante é que 
nós saibamos as causas por que uns são pobres e outros são ricos, e isso não 
temos que ver partindo de fora, mas primeiramente investigar em nossas 
comunidades aqui e logo poderemos entender melhor as coisas que acontecem 
lá fora. Seja no país ou também no exterior. Porque em nossas comunidades 
também podemos descobrir que há algumas diferenças, embora não sejam 
muito fortes, mas há diferenças. Por exemplo com os vizinhos (são os 
comerciantes intermediários aimarás que vivem nos povoados e que devido ao 
crescimento econômico conseguiram acumular riquezas. São os que compram 
os produtos dos camponeses e os vendem na cidades). Creio que são eles os 
que se aproveitam primeiro da nossa pobreza e depois são os comerciantes 
que vêm da cidades.”

“Noutras palavras, são os que causam a pobreza e produzem riqueza. Estude­
mos, por exemplo, a questão da produção de batatas. O saco de batatas (6 
arroubas) os intermediários nos compram ao preço de trezentos bolivianos 
($Bs 300 =  SUS 15) e vendem na cidade por quatrocentos (SUS 24). Se a 
batata é especial alcança setecentos e vinte bolivianos (SUS 36); quer dizer 
que o comerciante ganha o mesmo que nós, praticamente sem fazer nada. 
Sem suportar os rigores do frio e do calor, os longos dias de trabalho no 
campo, nem corre o risco de a geada lhe destruir a colheita.

“Nós não somos burros. Agora sabemos, com a ajuda do Centro e Seminário 
de Extensão. Por exemplo estudamos os custos. A produção de batata, se 
calculamos certo, nos custa o seguinte: Sementes, junta de bois, adubo, cento 
e sessenta bolivianos (SBs 160); mão-de-obra cento e vinte ($Bs 120). Total, 
duzentos e oitenta (SBs 280). Na realidade só ganhamos vinte bolivianos por 
saca. O fato é que nós não calculamos a nossa mão-de-obra e pensamos que a 
saca de batatas nos custa cento e sessenta bolivianos (SBs 160), ou seja oito 
dólares (SUS 8) quando na realidade nos custa duzentos e oitenta (SBs 280 =  
SUS 14). Isto significa que o comerciante ganha uma quantia igual. Porém 
quando compramos coisas da cidade sempre sobem no preço. Enquanto que a 
nós sempre nos pagam o mesmo preço e com isso nunca deixaremos de ser 
pobres.”

50



“Acaso não pagamos pelos produtos que vêm da cidade como açúcar, arroz, 
macarrão, roupa, transporte sempre caros? Não podemos dizer nada senão 
pagar e é por isso que não comemos bem, tampouco temos boas roupas, 
muito raramente vamos à cidade.”

Uma irmã muito chateada disse:
— “Eu crio galinhas e produzo ovos e, de vez em quando também vou vender 
uns cordeirinhos na feira e no mercado. Vêm os atravessadores da cidade 
(mestiços) tiram-nos à força e nos pagam preços baixos, e, quando reclama­
mos, saem e trazem uma autoridade e nos obrigam a vender pelo preço que 
querem. Depois levam para os mercados na cidade e vendem por preços bem 
mais altos ficando com os lucros para eles e deixando muito pouco para nós. 
Me dá raiva e vontade de pegá-los, mas se protesto e digo alguma coisa, as 
autoridades imediatamente me prendem e nos põem durante dias na cadeia e 
não temos quem nos defenda, por isso temos que ficar calados e aceitar as 
coisas como são e guardar a nossa raiva.”

Durante as reuniões de estudo-laboratório se discute a terceira parte, o que 
concretamente diz o Evangelho para tal situação e o que devemos fazer. 
Temos lido muitas vezes a passagem do Lucas (cap. 4) que nos fala de 
“boas-novas para os pobres, saúde aos quebrantados de coração, liberdade 
aos presos, visão aos cegos, libertação aos oprimidos” . É isto que gostaríamos 
de pôr em prática, mas não sabemos como.

Começa então uma discussão quente sobre o que se deve fazer. Alguns 
lembram as velhas glórias de Tupac Katari e as sublevações de indígenas ao 
fim e princípio do século. Recordam também que foram massacrados e 
silenciados, às custas de muito sangue. Fala-se também da revolução de 1952, 
percebe-se, porém, que ela foi traída e que os aimarás e quíchuas foram 
usados pela classe média para conquistar e conseguir seus intentos. Embora 
no princípio tenha ido bem, a Reforma Agrária e tudo o que veio depois se 
perdeu e atualmente estamos como antes, mais abatidos.

Depois de prolongadas discussões, chega-se aos seguintes pontos de vista, 
respondendo à pergunta: Que devemos fazer?

1. Devemos conhecer a realidade em que vivemos para entendermos bem por 
que somos pobres e quem são os que ocasionam a nossa pobreza e quais são O amigo chimarrão: presença 

constante de séculos.

51



os que se beneficiam dela. Somente assim podemos desenvolver uma respon­
sabilidade que nos ajude a conhecer para mobilizarmos o nosso povo.

2. Depois de conhecer a situação em que vivemos e descobrir as causas de 
nossa pobreza, devemos organizar-nos para nos defendermos melhor. Sem 
organização não é possível a defesa. Isolados, somos facilmente dominados e 
controlados; porém se nos unirmos por meio de nossas organizações, podemos 
ser fortes e mudar as coisas. Vejam o que se passou com a Igreja Metodista. 
Quando acontecer no país o que houve dentro da Igreja Metodista, então, 
sim, teremos atingido estágios maiores de nossa libertação. Precisamos orga­
nizar-nos em sindicatos, em associações, em comunidades, em tudo o que 
signifique unir os nossos esforços, seja para coisas de que necessitamos 
imediatamente, seja para coisas de que vamos necessitar no futuro.

3. A organização deve ser a partir de nossas bases e não devemos deixar que 
venham os “karas” (brancos) da cidade para nos organizarem, porque nós 
conhecemos muito melhor a nossa situação e podemos fazer melhor as coisas 
e sempre segundo os nossos interesses. Porque quando vêm os “karas” , 
embora cristãos, sempre prevalecem os seus interesses e nós somos usados 
como escada. As organizações de base devem sempre ser dirigidas por gente 
pobre e não por pessoas da cidade, mesmo que digam que estão do nosso 
lado.

4. Devemos introduzir mudanças rápidas, partindo de nossas bases e comu­
nidades. Não podemos permitir injustiças entre nós, porque se não nos 
acostumamos a fazer o que é justo, então não vamos poder fazer bem as 
coisas como pensamos.

Como diz o Salmo 15, devemos praticar a justiça nas coisas pequenas, porque 
assim vamos alcançar as coisas grandes. Porém, tampouco devemos perder- 
nos nestas coisas pequenas, mas também lutar pelas coisas grandes que 
afetam as nossas comunidades como os preços dos produtos e as coisas que 
compramos. O Evangelho também afirma, na Parábola do Bom Samaritano, 
que aquele que faz e pratica a justiça e o amor vale mais ainda do que aquele 
que está lendo a Bíblia e orando o dia inteiro, mesmo que seja religioso. 
Porque os religiosos quando viram o ferido passaram de largo e foi o pobre 
que pafou; fez a verdadeira prática do amor e da justiça, assim também nós 
devemos praticá-la a fim de alcançarmos um dia uma sociedade mais justa e 
mais humana.”

E dessa forma está em gestação o processo de libertação dos povos oprimidos 
da terra. Os cristãos estamos contribuindo com o nosso grâozinho para que a 
verdadeira paz (o SHALON) seja construída neste mundo.

52



CHILE: A PÁSCOA DIÁRIA,
PEGADAS DA MORTE E SINAIS DE ESPERANÇA

Em nossos estudos bíblicos nas comunidades católicas populares e nas nossas 
Igrejas Pentecostais, geralmente a nossa reflexão se apóia nos cânticos. Eu os 
convido, por isso, a cantarmos juntos o cântico “Posso confiar no Senhor” .

Nosso estudo bíblico propõe uma reflexão sobre a recente história do povo 
chileno, daquela história anônima que se escreve de baixo para cima, das 
fibras mais elementares do tecido social, história de todos os dias, história 
cheia de pistas de morte e nas quais aparecem milhares de sinais de esperança 
e expressões de ressurreição.

As pegadas da morte são muitas e todas elas apontam para a destruição da 
identidade do povo: destruição das pessoas; destruição de seus níveis de vida 
— morte lenta e diária; a destruição, em última instância, do direito à vida.

Os sinais de ressurreição são profundos, evocam a continuidade da luta 
popular que pode ter momentos de baixa, porém não se interrompe, já que 
tem a sua tradição e a sua memória da qual pode tirar forças.

Morte e ressurreição, porém, condensam-se em situações que, pela sua 
profundidade, chegam a ser símbolos dos caminhos, por um lado da negação e 
por outro, desejo de VIDA. Por isso mesmo a nossa reflexão se iniciará 
afirmando uma situação que contém, em seu próprio interior, as pistas da 
destruição dos dominadores de um povo e os signos da ressurreição que 
emergem das reservas da experiência popular. São denúncia de morte e 
anúncio de ressurreição. São o desaparecimento e assassinato de um grupo 
de trabalhadores da Fábrica de Papéis de Laja, cujos cadáveres foram 
encontrados no Cemitério de Yumbel num enterro clandestino efetuado pelos 
militares, depois de seis anos de busca.

Neste drama, queremos incluir muitas outras mortes, a aniquilação progres­
siva da classe trabalhadora, porém incluímos também muitas ressurreições, o 
levantar-se de trabalhadores e camponeses, a rearticulação difícil e perse­
guida das organizações de favelados e de trabalhadores, a resistência diária a 
partir do bairro, da fábrica, do comitê de desempregados. A reestruturação 
dos partidos populares, o compromisso dos cristãos na luta, as comunidades 
cristãs tomando parte no movimento popular não ao lado nem fora dele.

Por tudo isso, oferecemos a vossa reflexão estes dois textos da Bíblia: Gênesis 
4.8,9; Ezequiel 37.1-14.

Em seguida vou ler uma reflexão publicada na Revista Mensaje, feita por um 
sacerdote que durante longo tempo acompanhou os familiares de presos 
desaparecidos. Escreveu a referida reflexão, depois de participar dos funerais 
dos mortos que, depois de muito trabalho, foram devolvidos aos familiares e 
sepultados no cemitério de Laja. O sacerdote é José Aldunate.

“Depois da missa, foram saindo os caixões para a pracinha. Então o velho 
sino do lugar começou a tocar. Sino imenso, relíquia do antigo templo 
destruído pelo terremoto de 1939. Era o coração do povo que tomava a soar, 
comovido pela presença de seus filhos sacrificados. Com ele, todo o povo se 
emocionou. Foram chegando de todos os cantos; os trabalhadores da fábrica 
de papel que estavam terminando o seu turno; mulheres com suas crianças; 
parecia que nem os cães tinham ficado em casa. A multidão aclamava as 
vítimas enquanto se ia preparando para a procissão: ‘Companheiro Luís 
Onofre Sáez... Presente! Companheiro Fernando Grandón Gálvez... Pre­
sente!’ E assim os dezenove. As aclamações soavam como compromissos com 
o ‘companheiro morto’. Põe-se o cortejo em marcha. Desfilam pela rua Larga

53



que constitui o lugarejo e que se estende por quase três quilômetros até o 
cemitério.

“Enquanto marchava com o grupo, sentia que comigo caminhava a Igreja 
com o povo. Este povo que me cercava, não era exatamente, sem dúvida, de 
paroquianos meus, era, porém, o povo com o qual a Igreja se comprometia: o 
dos explorados, oprimidos, famintos e sedentos de justiça (Mt 5.1-12). 
Existem ambientes nos quais me tenho sentido fora de lugar. Aqui, porém, 
como homem de Igreja, pude identificar-me plenamente com este povo em 
marcha e com a sua preocupação fundamental. Percebia nas suas atitudes e 
expressões, a ação do Espírito de Deus. Percebia que efetivamente aqui se 
estava vencendo a mentira, fazendo justiça, suscitando a vida. Este povo 
estava respondendo a um anseio latente na humanidade por um Reino de 
vida, de justiça e de paz no qual fôssemos todos irmãos.

O machado que fere...

“Aqui, debaixo da abóbada azul do céu, parecia-me assistir a uma nova 
proclamação dos Direitos Humanos. Não se tratava mais dos direitos civis — 
que, além do mais, nunca foram lá uma grande solução para um povo sofrido 
ou faminto desde tempos imemoriais. Tratava-se da proclamação do direito 
fundamental do homem à vida. Diante do assassinato impune de seus filhos, 
e frente a sua própria destruição moral, Laja reage. E num impulso certeiro, 
traduz tal reivindicação em compromisso de luta.

“Dois fatos bíblicos me pareciam dar profunda significação a esta marcha: o 
primeiro era o do povo hebreu na saída do Egito para voltar a possuir a terra 
que Deus lhe tinha dado. Esta era também uma marcha de libertação. Assim 
o sentiam todos visivelmente, não somente os homens, mas as mulheres e 
crianças. Marchavam e dançavam, assim, fisicamente, como os hebreus 
diante da Arca na qual Deus os acompanhava.

“O segundo fato, era a entrada de Jesus em Jerusalém, numa espontânea 
manifestação do povo judeu. Saudavam a Jesus Libertador. E quando os 
sacerdotes do templo se escandalizaram com os gritos deles, Jesus replicou: ‘ 
‘Se estes se calarem, as pedras gritarão’.”

Cântico: O povo geme de dor.

54



PARTE DO ESTUDO BÍBLICO QUE CORRESPONDEU 
A MARIA ANGELES M.
A Comunidade à qual pertenço está situada na Comuna de Pudahuel, zona 
marginal da grande Santiago. Às margens do rio Mapocho, em cujas margens 
há acampamentos, campos de futebol improvisados, depósitos de lixo...
A comunidade começou com um grupo de moradores que no ano de 1972 
participaram da invasão das terras que habitam, do abastecimento popular, 
etc. Após o golpe militar nós nos vimos da noite para o dia afundados no 
terror: invasões de domicílio, expulsões das indústrias... e às margens do rio 
chegavam diariamente cadáveres fuzilados sem julgamento durante a noite, 
os quais eram arrastados pela água. As pessoas dali viram muitas tragédias, 
muita dor. Levantou-se uma grande muralha em nosso futuro.
O grupo conversava sobre os seus problemas, sobre o que podíamos fazer. 
Nesse momento as pessoas percebiam a necessidade de um refeitório por 
causa da tremenda fome que sofriam. Após este início solidário alguns 
desejaram iniciar uma reflexão sobre a Bíblia.
Em sua maioria eram pessoas desempregadas, senhoras que trabalhavam de 
faxineiras, domésticas ou lavadeiras, biscateiros e do PEM (Plano de emprego 
mínimo que foi criado depois do golpe como um tipo de salário-desemprego 
pelo qual uma pessoa tem que trabalhar em tarefas necessárias à sociedade: 
auxiliar de enfermagem, varrição de ruas e praças, construção...). O salário do 
PEM é na base de trinta e cinco dólares e, atualmente, o quilo de pão é de 75 
centavos, o de açúcar é de um dólar e trinta centavos e entre gastos com os 
lotes, a luz e água gastam-se cerca de vinte dólares.
Vivemos em lotes de terreno que são de vinte metros quadrados. Atualmente 
em cada lote há uma média de duas famílias pois não tem havido construção 
nem ampliação de áreas em todo esse setor e de um modo geral em Santiago. 
As casas são de madeira, com cobertura de fonolita (papelão coberto de 
alcatrão), temos tanque de água à entrada do loteamento e estendemos fios de 
luz.
Certa ocasião a Comunidade participou de uma ação de protesto dos familia­
res de detidos-desaparecidos. Posteriormente, como é costume em tais comu­
nidades, refletimos sobre que significado tinha este fato. Juntos oramos com o 
texto bíblico que acima lemos (Gênesis 4.8,9).
Na Comunidade ficou gravada a expressão: “Onde está teu irmão?” Desejá- 
vamos saber onde estava nosso irmão desaparecido. Pensávamos que poderia 
ser um monte de ossos secos já (Ezequiel 31.1-14), algo que já  não existia 
mais, mas queríamos a vida de seus familiares, de todos nós, buscávamos a 
verdade sobre o seu paradeiro e que tal coisa não tornasse a acontecer em 
nossa história chilena.
E essa pergunta continuou ressoando na Comunidade e continuávamos 
perguntando: “Onde está teu irmão?”
Assumimos uma tarefa: saber onde estava o nosso vizinho, as pessoas do 
lugar. Começamos a descobrir que no lugar em que estava o nosso irmão era 
precisamente onde estávamos nós como moradores, como Povo, e era aí onde 
também estava nosso irmão Jesus, onde encontrávamos o Senhor da Vida que 
faz com que os nossos ossos secos se encham de carne, e de nervos, e de energia 
libertadora.
Começamos, a partir do que íamos descobrindo, um trabalho mais amplo: 
equipe de saúde que pudesse defender os direitos à saúde e que ajudasse em 
situações concretas de desnutrição, de doença... (hoje estão organizadas por 
quarteirões e setores...) um trabalho nas casas com relação ao problema das 
contas de água. Uma oficina de costura, recreação para as crianças, abasteci­
mento a fim de baratear o custo da alimentação e evitar o atravessador do 
lugar que nos vende muito mais caro, etc...

55



Grãos que serão, um dia, grandes 
árvores de sombra e abrigo.

Eta cafezinho que esquenta e refaz 
as forças.

Sentimos que voltamos a ficar de pé, a querer caminhar, a derrubar a 
muralha que puseram diante de nosso futuro e do futuro de nossos filhos, 
sentimos que os nossos ossos se enchiam, dia a dia, de VIDA.

Hoje essa pergunta continua sendo como a nossa própria fé, como a vida que 
nos permite prosseguir buscando, libertando-nos, continuar descobrindo o 
Senhor de nossa história.

PARTE DO ESTUDO QUE CORRESPONDEU A P. ERASMO

No ano de 1959 se deu em Santiago do Chile a primeira invasão de terras por 
moradores de um acampamento insalubre em que moravam à beira de uma 
encosta pestilenta, a “Encosta do Bebedouro” .

Aquele gravíssimo problema se havia arrastado por muitos anos, de tal forma 
que os moradores organizadamente assumiram a tarefa de conseguir um 
lugar em que pudessem construir uma modesta casa.

A difícil aventura foi coroada de êxito depois de terem oferecido tenaz 
resistência à tentativa de desalojá-los. Nasceu assim o bairro popular “A 
Vitória” .

Os nossos irmãos evangélicos também não permaneceram no antigo acampa­
mento onde recebiam atenção pastoral e alguma assistência social.

Embora o fato de terem participado na invasão do terreno juntamente com 
outras famílias lhes tivesse causado problemas com alguns dirigentes da 
Igreja que preferiam vê-los resignados com a situação antes que comprome­
tidos numa “ação ilegítima”, impôs-se finalmente a justiça e continuaram 
aceitos como membros da Igreja. Surge com eles uma nova congregação, a 
qual se forma em meio aos dissabores de toda uma comunidade què lutava 
por sair de sua miséria. No início o templo humilde era algo como o 
“domicílio do amor fraterno” . Entretanto, ao ficarem para trás as épocas de 
luta, essa mesma Igreja vai perdendo a sua consciência de ser pobre e começa 
a se fazer evidente o seu afastamento da realidade de um mundo ao qual em 
essência pertencia.

Frente aos fatos de violência e de morte, não estamos isentos do cansaço e 
desalento; porém, recordamos que Deus quis fortalecer a fé de Ezequiel a 
respeito da restauração de Israel, servindo-se daquela já referida visão de um 
vale coberto de ossos secos. O vale inteiro parecia precisar de vida e de 
esperança. Os ossos representavam toda a nação de Israel, à qual Deus 
promete devolver a vida e libertar da escravidão.

Tal é também a esperança de nosso povo e disso temos valiosos sinais.

O homem de todas as épocas teve sempre a insensata pretensão de prender a 
Deus nos limites estreitos de um templo feito à sua maneira. Deus, porém, 
não pode ser confinado no templo. O seu interesse está posto entre os povos 
que sofrem.

Hoje também chega até nós a voz que Moisés escutou: “Eu vi a aflição de 
meu povo.”

A Bíblia nos mostra a postura difícil e ao mesmo tempo fecunda do 
precursor, o qual vivendo em seu tempo, vê claramente que os pilares que 
sustentam a estrutura histórica estão para ser derrubados. Ele não está livre 
do cansaço e do desalento. De seus lábios secos surge a amarga interrogação: 
Para que continuar?

As experiências amargas vividas no Chile depois de 1973 mudaram muitas 
consciências com respeito ao comportamento cristão. O bairro “A Vitória” ,

56



tão terrivelmente atingido de novo pela fome, conseguiu que a Igreja desti­
nasse um lugar de seu templo para instalar um refeitório popular, o mesmo 
ocorreu com a Igreja Católica do setor.

No mesmo lugar de nossa referência anterior, faz alguns meses, se deu a 
construção de um Centro Comunitário, graças à ação organizada da Comuni­
dade. Houve um culto ecumênico na inauguração e tanto o pastor como o 
sacerdote deixaram claro o seu propósito de que esse lugar jamais se 
transformará num monumento de sectarismo e estreitamento religioso.

Um sinal muito valioso de ressurreição são as Comunidades Cristãs de Base, 
onde se lê a Bíblia na perspectiva de nossa própria história e se tenta viver a 
Fé na solidariedade com os mais pobres, crendo e seguindo a Jesus Cristo, o 
Senhor e Libertador do homem.

Termino com a leitura de alguns parágrafos de um relato escrito pela
Comunidade Cristã, Cristo Libertador — Vila França: A dor, um desafio a 
toda a Comunidade.

“O ano de 74 marcaria a Comunidade Cristã de maneira dolorosa e desafia­
dora. Três companheiros são presos e hoje são parte da imensa lista dos 
desaparecidos. São eles Lalo Lara, Enrique Toro e José Caupolicán. Também 
prendem nesses dias o Padre Mariano que reaparece depois, por causa da 
pressão do Cardeal.

“A Comunidade sofria, desta maneira, na própria carne, a repressão, a 
perseguição; alguns se assustaram e correram, os demais sentiram a presença 
de um desafio e, vencendo o medo e a insegurança, decidiram somar-se aos 
pequeno grupo de “Responsáveis” e “Comprometidos” da Comunidade.

“Chegar ao lugar de culto cada domingo era um fato desafiante, porque a 
repressão continuava sobre o bairro, sem saber se voltaríamos para casa ou 
seríamos somados aos desaparecidos. Nos lares de cada um de nós começa 
uma nova preocupação: estar ao lado das esposas e crianças desses vizinhos as 
quais ficaram sozinhas.

“Enrique era dirigente da Estrada de Ferro. Numa celebração de massa no 
dia da Ressurreição, contou-nos como sentia a força que o Espírito de Cristo 
lhe dava para prosseguir com o seu compromisso, apesar de já serem doze os 
companheiros mortos até então na sua Empresa, por causa de seu envolvi­
mento político. Na Comunidade Cristã ele era assessor de jovens.

“Lalo era artista e cantor. Tinha bem claros os seus ideais de homem novo 
para uma nova sociedade. Na Comunidade Cristã era responsável pela Equipe 
de Catequese para a Primeira Comunhão, e membro da Equipe Pastoral.

“José começava a participar na Equipe de Batismo, tinha conseguido batizar 
seus três filhos. Era conhecido no local pela sua ativa participação no 
Abastecimento Popular durante os anos 72 e 73. Até junho o vimos ativo nos 
trabalhos solidários da ‘operação-teto’ do difícil inverno de 1974.

“Entre as atividades mais permanentes, surgem as atividades solidárias que se 
iniciaram nesse ano com a inauguração do Refeitório Infantil. O refeitório 
é a nossa resposta imediata às necessidades alimentícias das crianças, filhos 
dos presos desaparecidos, de outras cinco ou seis famílias cujos chefes foram 
detidos e para com crianças e famílias desagregadas por um ou por outro 
motivo. O seu funcionamento era o resultado de um esforço muito grande. No 
início não tinha local e ‘a coleta’ era feita de casa em casa, todos os dias, entre 
os moradores. Tínhamos uma campanha da batata e da cebola. Foi uma 
prática muito difundida e aceita pelos moradores. Mais tarde, pudemos contar 
com o apoio de organismos solidários da Igreja Católica que facilitaram o nosso 
trabalho difícil e necessário.

57



Temática dos Grupos de Trabalho

Os componentes da Consulta foram divididos, inicialmente, em oito grupos 
de trabalho para estudar a temática geral, conforme constante nos três 
capítulos iniciais do documento peparatório. Depois de quatro sessões de 
debates, extremamente ricos, onde perspectivas diversas foram apresentadas e 
tensões criadoras aprofundaram os temas, foi aprovada pelo plenário uma 
síntese dos oito relatórios. Certamente que muitos detalhes das discussões e 
riquezas dos relatos das experiências concretas dos participantes podem não 
estar presentes totalmente no resumo aprovado. Esse, entretanto, foi consi­
derado como espelhando os pontos mais importantes dos debates e das 
conclusões dos grupos. A temática foi ordenada dentro de quatro linhas 
principais:

• Conhecimento e interpretação da realidade.
• O conceito de desenvolvimento.
• O compromisso da Igreja e dos cristãos com os setores populares.
• Ecumenismo.

Os resultados da discussão não se constituem em um documento fechado e 
normativo. Expressam, entretanto, uma prática e um desejo de Igrejas e de 
cristãos comprometidos com a luta dos setores populares. Reconhecem, 
também, que possam existir, nessas mesmas Igrejas, certas nuances de 
perspectivas e de práticas, unificadas pelo compromisso com o Evangelho e 
com o Reino, que se está construindo através da luta pela justiça.

CONHECIMENTO E INTERPRETAÇÃO DA REALIDADE

1. As ações das Igrejas se efetuam sempre dentro de uma situação concreta, 
historicamente definida. Nos últimos anos a realidade social da América 
Latina tem-se tornado, além de mais complexa, mais desafiante e dramática 
para todos aqueles que estão comprometidos na luta pela transformação 
dessas estruturas, por outras mais justas e humanas. Para se alcançar esse 
objetivo é mister que se tenha uma correta interpretação da realidade, 
utilizando-se para isso instrumental metodológico e científico fornecido pelas 
ciências sociais. As Igrejas são chamadas hoje em dia a conhecer mais 
profundamente a realidade social em que vivem e a tomar consciência dos 
mecanismos de dominação, muitas vezes encobertos ou revestidos de falsa 
aparência, que mantêm em estado de opressão a maioria da população da 
América Latina.

2. Quase todas as interpretações disponíveis do processo histórico do nosso 
Continente e da atual conjuntura são baseadas na perspectiva dos grupos 
dominantes. Muitas vezes a ação das Igrejas e dos grupos eclesiais está 
referenciada por essa interpretação, considerada equivocamente como verda­
deira. Hoje se está tomando consciência de que é urgente e necessário 
inverter a perspectiva: em vez de se partir da ótica dos grupos dominantes 
passar-se a ler e interpretar a realidade a partir da posição e do interesse dos 
pobres. Isso pode significar uma mudança profunda nas prioridades e na 
estratégia da ação pastoral. Muitos dos projetos que na aparência são 
significativos e humanitários, terão que ser discutidos e reavaliados. Essa 
nova leitura da realidade poderá trazer modificações a toda a vida da 
Igreja.

3. A história oficial dos países latino-americanos não dá importância ou 
interpreta falsamente os heróicos movimentos de resistência e de organização 
dos setores oprimidos da população. Assim sendo, pouco se conhece ou se 
divulga dos movimentos dos indígenas, dos negros, dos camponeses e dos 
operários. Geralmente esses eventos são desvirtuados e menosprezados. Isso 
não se dá somente com referência ao passado. Na atual conjuntura, sem 
dúvida, os dados mais importantes são a crescente consciência política dos

58



grupos populares e a sua força de organização, que têm ameaçado de 
desestabilização os sistemas dominantes de poder. Como reação a essa força 
social e política dos pobres, as estruturas de dominação têm-se tomado cada 
vez mais duras e repressivas, através da formação de estados autoritários e 
militaristas, que usam, muitas vezes, fórmulas ideológicas sofisticadas para 
legitimação dos seus interesses e como instrumento para deturpar e reprimir 
os movimentos populares. As Igrejas, em muitas ocasiões, não se dão conta 
da falsidade das interpretações oficiais e de uma forma ingênua fortalecem a 
posição dos grupos opressores.

4. A própria história da Igreja na América Latina está sendo reescrita. 
Infelizmente, se constata que houve equívocos e alianças comprometedoras 
dos nossos antepassados. Freqüentemente a Igreja apoiou e legitimou a ação 
dos grupos dominadores e opressores, sem se aperceber claramente que estava 
ao lado da injustiça e do pecado. Mas, também, é preciso que se ressalte qüe 
não se pode fazer uma simplista generalização nesses julgamentos. Existiram, 
nos grupos evangélicos como nos católicos, elementos que souberam ressaltar 
os componentes de libertação e de esperança constitutivos da mensagem 
evangélica. Nos dias de hoje, felizmente, são cada vez mais visíveis e concretos 
os sinais de esperança e de justiça que estão brotando através de diversas 
Igrejas e grupos eclesiais, em diferentes países latino-americanos.

5. Como as Igrejas fazem parte orgânica da estrutura social dos nossos países 
e portanto da sua estrutura de poder, torna-se imprescindível para sua 
ação que se conheçam as formas de articulação dos mecanismos de domi­
nação de nossas sociedades. Isso levará, sem dúvida, a análises de ordem 
política, que quase sempre causam resistência nas instituições eclesiásticas. A 
conjuntura atual mostra, ainda de forma mais evidente, a impossibilidade de 
uma dissociação entre fé e política. Evidentemente que isso não significa uma 
necessária opção político-partidária, mas uma compreensão mais abrangente 
da organização social. Muitas vezes os projetos das, Igrejas e sua própria ação 
não levaram em conta as perspectivas políticas que eles contêm. Os mecanis­
mos de dominação quase sempre estão encobertos por falsas roupagens e 
somente com uma profunda análise política podem ser desvelados e denun­
ciados.

6. Qualquer análise dá realidade latino-americana deve ter em conta a atual 
correlação de forças sociais e a densidade dos seus movimentos políticos, que

A preparação da sopa comunitária.

59



muitas vezes se expressam pelos chamados partidos políticos. Há, entretanto, 
formas de organização e de resistência populares que hão se enquadram nos 
esquemas clássicos de análise. As Igrejas têm-se constituído, algumas vezes, 
em fontes de inspiração e espaço possível de mobilização e articulação dos 
movimentos populares. Uma correta interpretação dessa correlação de forças 
e das suas possíveis contradições indica o ritmo e o avanço da luta dos pobres 
e oprimidos. As Igrejas precisam estar atentas a estas análises para que o seu 
apoio à construção de uma nova sociedade seja uma real contribuição à luta 
pela Justiça.

7. Além da importância da análise sócio-política e econômica par atuação 
das Igrejas em todos os seus níveis, mas principalmente nas duas atividades 
relacionadas com os programas de ação social e desenvolvimento, deve-se 
enfatizar a necessidade de conhecer com profundidade os movimentos popu­
lares que cada vez mais se fortalecem na América Latina. Uma correta 
interpretação das novas forças de resistência e organização dos oprimidos 
torna-se imprescindível para qualquer atitude de apoio, solidariedade e 
envolvimento nas lutas populares.

8. Apesar de certos elementos comuns na conjuntura atual dos países do 
Continente, não se podem circunscrever as análises a esses aspectos mais 
generalizantes. É preciso levar em conta os aspectos históricos próprios de 
cada país, o grau de organização das suas forças trabalhadoras, a sua 
composição étnica, os seus movimentos políticos, a influência e as opções das 
suas Igrejas, o seu sistema repressivo, etc. A luta pela Justiça exige táticas e 
ações diferentes dependendo de situações muito concretas, histórica e conjun­
turalmente definidas.

9. As Igrejas devem ter muito claro que quase todos os chamados projetos de 
desenvolvimento que os governos estão implementando nos países latino- 
americanos não passam de uma proposta de crescimento econômico, extrema­
mente concentracionista e injusta, que só é possível graçs à exploração do 
trabalho, com o sacrifício de milhões de operários e camponeses. Esse 
crescimento além de concentrador é excludente, marginalizando amplos 
setores da população e aumentando os vínculos de dependência com os 
centros hegemônicos de poder.

10. Deve-se entender que para manter esse estado de injustiça e como conse- 
qüência da crescente reação e organização dos setores populares, os Estados 
Nacionais foram buscando formas de justificação dos seus projetos políticos e 
econômicos. Uma das facetas mais proeminentes é consubstanciada na cha­
mada Doutrina da Segurança Nacional, que se concretiza com faces dife­
rentes nos distintos países e é prática comum que acompanha certas etapas do 
sistema capitalista. A maioria dos chamados programas de desenvolvimento 
da América Latina estão referenciados ou subordinados aos interesses maiores 
do projeto imperialista das grandes potências capitalistas. O papel e a 
importância da política das empresas transnacionais deve ser levado em conta 
muito seriamente pelas Igrejas e grupos eclesiais.

11. Há situações de extrema tensão em alguns países da América Latina, que 
exigem soluções urgentes e atitudes imediatas. As Igrejas e movimentos 
eclesiais estão chamados, à luz do conhecimento dessas conjunturas, a 
responder ao seu desafio com ousadia e rapidez, eliminando os entraves 
burocráticos que muitas vezes impedem a eficácia do apoio e dos gestos de 
solidariedade.

60



O CONCEITO DE DESENVOLVIMENTO

1. Não se podem entender os reais objetivos dos chamados modelos de 
desenvolvimento presentes na maioria dos países latino-americanos, sem 
referenciá-los às suas conexões em escala internacional e às diversas facetas 
do sistema capitalista.

2. É muito comum o uso ideológico do conceito de desenvolvimento. Quase 
sempre ele encobre, com certas enganosas aparências de progresso e moder­
nidade, estruturas de dominação que buscam a consolidação de situações de 
injustiça e exploração. A perspectiva do desenvolvimento é originária e 
habitualmente vista pela ótica dos grupos dominantes e não pelos direitos do 
principal sujeito do desenvolvimento — a classe trabalhadora.

3. Há um grave perigo das Igrejas, sensibilizadas pela problemática e pela 
dramaticidade das questões trazidas pelo subdesenvolvimento, apoiarem e 
legitimarem equivocadamente programas de desenvolvimento propostos pelos 
grupos dominantes, que não levam em conta primordialmente os interesses 
populares. Uma questão deve estar sempre presente para os cristãos, tanto 
dos países ricos como dos pobres, quando se deparam com propostos progra­
mas de desenvolvimento: até onde eles são coerentes com a mais profunda e 
abrangente compreensão de evangelização e de Reino de Deus?
É preciso reconhecer-se uma tensão histórica entre projetos de evangelização e 
os chamados programas de desenvolvimento. A história da Igreja na América 
Latina mostra que ela se aliou, algumas vezes, a grupos dominantes em nome 
da chamada civilização cristã, que resultou em implantação e/ou solidificação 
de estruturas de injustiça.

4. Hoje se propõe uma nova compreensão de desenvolvimento para a Amé­
rica Latina. Ele deve ser entendido como um processo de libertação do povo, 
que necessariamente implica numa ruptura com as atuais estruturas de 
opressão e dominação. Para se caracterizar essa nova compreensão de desen­
volvimento devem-se tomar como referência, pelo menos, os seguintes mar­
cos: o povo como o verdadeiro sujeito do processo, participação popular em 
todos os niveis de decisão, uma expressão da luta pela justiça que supere as 
atuais estruturas sociais e um processo global e permanente.

5. Reconhece-se que não serão as Igrejas que irão resolver os problemas do 
desenvolvimento. Caberá aos verdadeiros sujeitos do projeto histórico da 
América Latina — os setores populares — a busca do caminho e a condução 
do processo. Há, entretanto, uma relação estreita entre o desenvolvimento 
entendido como uma luta pela justiça, conduzida pelos pobres e oprimidos, 
com a promessa e a instalação do Reino de Deus, dentro da perspectiva 
teológica que o Evangelho e a prática pastoral oferecem.

O COMPROMISSO DA IGREJA E DOS CRISTÃOS 
COM OS SETORES POPULARES

1. É precário qualquer intento de interpretação das instituições eclesiásticas 
tomando-as como se fossem um bloco monolítico. No momento atual da 
América Latina em que elas estão muito fortemente chamadas a tomarem 
uma pública opção de solidariedade com os pobres e de apoio às lutas, os 
conflitos e as discriminações no próprio interior das Igrejas ficam a desco­
berto.

A Igreja não deve pretender-se dirigente dos movimentos populares, nem 
hegemônica nas suas frentes de luta. Não pode erigir-se também em uma 
simples e competente agência técnica de desenvolvimento. Ela está desafiada 
a aprender a caminhar junto com o povo, escutando a sua voz e identificando- 
se com as suas lutas. Com humildade, como serva de Cristo, deve cumprir seu 
ministério de serviço.

61



2. Nesse caminhar com o povo haverá de exercer sua ação profética, assumin­
do todos os riscos que esse ministério poderá acarretar. Ao lado de uma 
intensa prática de solidariedade com os pobres, a sua voz de denúncia contra 
as injustiças se fará mais forte, associada à mensagem de esperança que o 
Evangelho oferece.

A Igreja não deve preocupar-se em encobrir os conflitos existentes na socie­
dade, que também penetram na sua estrutura, assim como não pode tentar 
desconhecê-los. Os conflitos da sociedade não serão resolvidos somente pela 
Igreja, fazem parte de uma luta política e econômica que ultrapassa os limites 
da própria instituição eclesiástica.

3. No ministério ou ação pastoral popular observam-se tensões dialéticas que 
motivam profunda reflexão de ordem bíblica, teológica e política por parte 
das Igrejas. Essas tensões não são necessariamente negativas. Pelo contrário, 
podem ser sinais de inspiração e de renovação sempre permanentes na 
caminhada dos cristãos. Os seus desafios não se constituem em elementos 
opositores, mas complementares e questionadores, dentro de uma perspectiva 
de totalidade.

Essas tensões manifestam-se mais agudamente a nível de agentes de pastoral, 
pastores, padres ou leigos, do que mesmo nas camadas populares da Igreja. A 
visão de globalidade do povo supera certas dicotomias, mais presentes em 
outros setores sociais.

Na América Latina, nos últimos anos, com o crescente envolvimento da Igreja 
nas lutas populares, algumas têm-se tornado mais evidentes. Podem-se desta­
car as seguintes:

• Movimentos populares e Ação Pastoral Popular;
• Movimentos populares e Estruturas Eclesiásticas;
• Grupos eclesiais, movimentos ecumênicos e Igrejas Institucionais;
• Reino de Deus e Igreja Instituição;
• Compromissos em termos de princípios e Compromissos em termos con­
cretos (através de mediações sócio-políticas, como partidos, sindicatos, etc);
• Identidade cristã e Identidade política;
• Prioridade no fortalecimento da Igreja ou fortalecimento dos movimentos 
populares;

Não há tempo a perder: a 
horta para alimentar os 
companheiros.

62



• Autonomia da Igreja (o que significa manter sua capacidade cntica?) e 
autonomia dos movimentos populares (o que significa sua independência da 
Igreja?);
• O compromisso histórico preferencial da Igreja com os setores médios da 
sociedade e o desafio de hoje a um compromisso com os pobres.

4. Um fato muito significativo nos últimos anos tem sido a renovada impor­
tância que a ação evangelizadora vem alcançando. Tanto nas Igrejas Evangé­
licas como nas Igrejas Católicas a temática da evangelização tem sido 
aprofundada e redefinida. Ultrapassou-se uma certa confusão que a restringia 
a simples esforço de se obter prosélitos para uma determinada confissão 
religiosa, através principalmente da palavra, mas a ações mais conseqüentes 
que exprimiríam o anúncio e o testemunho do Reino de Deus. Passa a ser 
vista também como uma ação transformadora das condições que negam o 
Reino e tentam impedir o seu crescimento.

Na construção desse Reino os pobres e oprimidos são os privilegiados, os que 
recebem maior atenção de Deus. Assim a evangelização se faz principalmente 
através dos pobres, mas alcança e sensibiliza toda a Igreja.

A ênfase nos ensinos e a força da inspiração da Bíblia são motivos de alegria e 
de esperança no atual momento da Igreja da América Latina. Os pobres e 
oprimidos redescobríram o Evangelho e o utilizam em todos os momentos da 
sua existência, fazendo de forma natural a relação fé e vida.

5. Os movimentos populares que lutam pela justiça passam a ser entendidos 
como o principal motor de libertação, cabendo à Igreja ação de apoio e 
colaboração. É importante a Igreja estar atenta para, através de suas ações e 
iniciativas, não se constituir em fator de divisão dos setores populares. Existe 
o perigo — sempre latente, devido à força e aos recursos da Igreja — dela 
criar ou alimentar organismos paralelos às forças populares, mesmo que 
surjam sem a nomenclatura própria das Igrejas.

6. Torna-se cada vez mais evidente a necessidade de se sublinhar a importân­
cia e de fortalecer os movimentos de luta contra a discriminação dos negros, 
dos índios, das mulheres e de outros grupos oprimidos das sociedades lati­
no-americanas. O crescente número, nos últimos anos, desses movimentos e 
a densidade que vão tomando são mais uma prova evidente de que os setores

Ceifar para preparar a próxima 
colheita.

63

i



oprimidos passam a assumir, cada vez mais, o seu papel de protagonistas 
principais no projeto histórico que se está construindo. A Igreja deve-se 
rejubilar com mais esse sinal de esperança do Reino que se instala e 
prestar-lhe solidariedade.

7. Destaca-se a situação extremamente grave e urgente por que passa no 
atual momento a América Latina. Ressalta-se o grito de esperança que surge 
da experiência da Nicarágua e as manifestações de extrema violência em alguns 
países, notadamente na América Central. Essas situações estão exigindo 
atitudes corajosas e urgentes por parte das Igrejas e dos cristãos, de apoio, 
denúncia e solidariedade.

8. Os movimentos populares são questionadores também da própria Igreja e 
a estão impulsionando a uma reconversão permanente. As Igrejas que se 
estão verdadeiramente comprometendo com as causas dos pobres sentem 
evidentes sinais de renovação em todos os níveis de sua vida eclesial. Isso está 
se manifestando de forma concreta em muitos países da América Latina.

ECUMENISMO

1. Reconhece-se a importante e positiva contribuição que o movimento 
ecumênico tem trazido às Igrejas da América Latina. Tem sido fonte de 
inspiração para muitas Igrejas e cristãos, colaborando no alargamento de sua 
visão de fé e no aprofundamento do seu compromisso na luta pela justiça. 
Tem, também, ajudado a quebrar certas barreiras entre grupos confessionais. 
Lamenta-se que ainda não tenha atingido maior proporção em muitos países.

2. No atual momento o ecumenismo deve ampliar suas perspectivas, ultra­
passando os esforços de unidade entre os cristãos, que foi sua característica 
principal nos seus primeiros anos, para ser também uma força de unidade 
entre todos os homens. O centro dessa unidade deveria ser colocado na 
comum opção pelos pobres na sua luta pela justiça.

3. O movimento ecumênico aumentará sua força no momento em que ele 
corresponder aos problemas e lutas do próprio povo. Não se pode constituir 
somente em relações fraternas e de comunhão, ainda que significativas, entre 
as hierarquias eclesiásticas. Deve transformar-se num lugar de encontro 
daqueles que lutam pela justiça, e as Igrejas podem-se constituir em espaço 
privilegiado para esse encontro. A problemática do povo é ecumênica por si 
mesma — a fome, a miséria, a opressão atingem a todos, independentemente 
de suas confissões. A luta para superar essas situações tem uma força 
ecumênica e de unidade ineludível.

4. Esse ecumenismo comprometido com a unidade real entre os homens 
oferece já uma esperança de profunda renovação do próprio movimento 
ecumênico atual, ainda que sua ênfase esteja baseada fundamentalmente em 
perspectivas intereclesiásticas e intereclesiais.

5. Reconhece-se, portanto, a necessidade de uma redefinição do que se 
entende por ecumenismo na América Latina. Além da deturpação da sua 
imagem que o movimento ecumênico tem sofrido por grupos, na sua maioria 
influenciados pelos setores dominantes e opressores da sociedade ou por 
análises superficiais ou restritas, nota-se que começa a haver uma certa 
tensão entre o conceito dominante entre certas autoridades eclesiásticas e 
teólogos e o que está sendo construído pelo povo e por cristãos comprometidos 
nas lutas populares pela justiça.

6. O movimento ecumênico, no seu processo de expansãcve solidificação na 
América Latina deve levar em consideração as condições históricas da implan­
tação das Igrejas Evangélicas, o atual contexto social do Continente e a 
emergência dos movimentos populares.

64



7. Nos programas destinados ao desenvolvimento entendido como a luta dos 
movimentos populares pela justiça, o ecumenismo ganha um sentido que 
ultrapassa o nível religioso e o esforço pela unidade dos cristãos, procurando 
alicerçar a unidade do povo.

8. Uma das formas de presença do movimento ecumênico da América Latina 
tem sido através de projetos de serviço e de desenvolvimento. A atual situação 
do Continente e das Igrejas está exigindo uma profunda análise desses 
mesmos projetos. Eles devem superar concepções imediatistas e assistencialis- 
tas e devem representar os interesses do povo, com seus valores e suas 
experiências. Devem constituir-se em meios e instrumentos dos pobres e 
oprimidos, que portanto deverão participar ativamente em todas as suas 
etapas e decisões.

9. Os mecanismos administrativos de financiamento dos projetos ecumênicos 
nem sempre são ajustados à situação concreta dos grupos populares da 
América Latina. É necessário dar-lhes uma nova dinâmica. Muitas vezes os 
entraves burocráticos e os lentos canais de decisão impedem sua eficácia, pois 
a sua demora e exigências não estão de acordo com a situação dramática de 
urgência em que se vive.

10. Os grupos ecumênicos na América Latina trouxeram uma contribuição 
significativa para o entendimento e o aprofundamento do espírito ecumênico 
nos nossos países. Com as novas perspectivas atuais, não só das Igrejas mas 
também dos movimentos populares, torna-se urgente que esses grupos façam 
uma severa auto-avaliação da sua prática, a fim de verificar se suas contribui­
ções ainda significam elementos de libertação do povo.

11. Os projetos ecumênicos necessitam muitas vezes de certas mediações que 
se concretizam através dos denominados grupos intermediários. Reconhe­
cendo-se a importância desses organismos, adverte-se, entretanto, para certos 
perigos em que eles podem incorrer, tais como:

• Monopólio da informação e da decisão por parte de grupos restritos de 
pessoas.
• Tendências ao burocratismo, que passa a ter preponderância sobre a 
perspectiva política e teológica dos projetos.
• Estabelecimento de um espírito de concorrência com outros grupos inter­
mediários, na busca de recursos e de prestígio.
• Colocam-se como porta-vozes e administradores da esperança do povo, 
colocando-o, entretanto, em situação subalterna e dependente.
• A sua estrutura e composição não permitem a participação popular em 
todos os seus níveis de decisão.

12. Os movimentos populares, principalmente os que atravessam situações de 
emergência, necessitam canais de decisão especiais, rápidos e eficazes, e 
critérios ou padrões administrativos que estejam em correspondência com a 
realidade em que vivem. Os projetos ecumênicos devem obedecer ao ritmo 
ditado pelo próprio povo em suas condições concretas e não estarem subordi­
nados ao ritmo e expectativa de outros grupos que não vivem sua experiência 
concreta.

13. Considera-se urgente a criação de canais de comunicação entre grupos e 
Igrejas dos diversos países, para que se desenvolva maior dinâmica de apoio 
e solidariedade entre aqueles que estão lutando pela justiça e os que são 
vítimas de situações de opressão e violência.

Outubro, 1980.

65



O trabalho diário deve ser mantido 
apesar da luta.

Relatórios dos 
Grupos de Discussão

Baseados no acordo obtido para a análise da realidade latino-americana (ver 
capitulo II da Agenda Anotada), os participantes da Consulta se dividiram 
em oito grupos de trabalho, cabendo a cada um deles a discussão de 
problemas específicos. Os relatórios abaixo informam a respeito do trabalho 
desses grupos. Ê importante levar em consideração o fato de que esses 
relatórios não pretendem dar uma posição que cubra todos os aspectos dos 
temas sobre os quais a reflexão foi feita, e apresentam apenas um consenso 
obtido em tomo dos tópicos, durante os dias da reunião de Itaici. Nesse 
sentido, os participantes da Consulta estão conscientes de que esses textos são 
limitados, mas permitirão a continuidade de uma reflexão que é considerada 
necessária.

GRUPO I
BASE PARA A PARTICIPAÇÃO NO DESENVOLVIMENTO:
VIA ECLESIAL E OPÇÃO POPULAR

O grupo concentrou sua atenção em tomo dos pontos seguintes:

A análise da nossa praxis do desenvolvimento, a partir do nosso compromisso 
eclesial e popular; e

A problemática que encontramos nessa praxis com o objetivo de indicar 
algumas pistas de solução para estes problemas.

66



Praxis da nossa participação no desenvolvimento

a) Os termos
O desenvolvimento surge como resultado de um processo constante de liberta­
ção daquelas estruturas do sistema que mantém a injustiça e a opressão.

A vida eclesial manifesta-se em nosso compromisso de anunciar e testemu­
nhar o Reino de Deus a partir de uma fé pessoal e comunitária em Jesus 
Cristo, Senhor da História e verdadeiro libertador do ser humano. A opção 
popular expressa-se através da decisão que nos leva a colocar-nos do lado do 
povo oprimido, constituído pela maioria dos operários, camponeses, favela­
dos, indígenas, subempregados e desempregados, etc. Buscamos, juntamente 
com eles, marchar para novas formas de convivência humana mais justas, 
assumindo todas as conseqüências práticas que esta opção exige.

b) Situação das comunidades cristãs 
em relação a esta exigência da opção popular
Leigos e pastores expressam, cada qual segundo suas possibilidades e limita­
ções, de diferentes formas, o que a opção popular pressupõe. Alguns, a partir 
de sua compreensão da fé cristã, comprometem-se com comunidades defini­
das, partindo direta e exclusivamente da realidade dessa comunidade, para 
definir a participação no desenvolvimento. Desta forma compartem a vida, os 
problemas, as aspirações e as esperanças dos que formam essas comunidades 
concretas, localizadas: trabalham em bairros, em favelas, e na marcha dessas 
comunidades em direção a formas de convivência mais humanas e na sua 
participação nos movimentos através dos quais o povo reivindica seus 
interesses mais legítimos. Mas devemos observar ainda que há outros 
grupos que buscam o compromisso com certa comunidade local a partir de 
sua participação ou adesão à instituição eclesiástica ou eclesial, seja uma 
congregação, uma paróquia ou qualquer outro grupo organizado dentro da 
Igreja. Neste caso, o compromisso parte das exigências, critérios, recomenda­
ções e planos que se formulam a partir da instituição eclesiástica. Entra-se na 
realidade de uma determinada comunidade a partir de fora, com uma atitude 
de servir.

c) As tensões na busca do compromisso
No compromisso com uma comunidade local (seja uma área de periferia 
urbana, um povoado ou uma indústria, etc.) ao mesmo tempo que as tarefas 
administrativas, de organização e formação originadas deste compromisso, 
deve-se manter sempre a visão global de que estamos participando na mar- 
do povo para sua libertação. A meta é o Reino de Deus, que, sabemos, não 
vai realizar-se plenamente nas vitórias do povo que caminha através da 
história, mas é anunciado e antecipado através das mesmas. O povo testemu­
nha essa história de salvação, e a instituição eclesiástica é chamada a 
acompanhar o povo.

Os membros da comunidade cristã participantes das lutas do povo podem dar 
diversas contribuições a ela: ensinar, trabalhar em refeitórios para crianças, 
organizar sindicatos, atuar na apresentação de temas para reflexão de 
grupos de base, assessorias, etc. O que importa é que seja uma tentativa de 
solidariedade efetiva e afetiva para com o povo. É parte de uma busca e de 
uma tentativa, e portanto é parte componente de um processo dinâmico. Ê 
importante manter uma tensão contínua entre os dois pólos do compromisso: 
por um lado, a dimensão eclesial da fé em Jesus Cristo que me chama a fazer 
parte da Igreja e que me anima a ser solidário com os seres humanos na 
busca de justiça para o oprimido; e — por outro lado — a dimensão popular 
da fé nesse mesmo Jesus, que apela a partir da realidade concreta do povo e 
de seus problemas, a participar nos movimentos populares e programas de 
libertação através dos quais expressam-se os setores populares.

Na vida diária essa tensão é inevitável, e além disso é o resultado de uma 
prática da fé que é saudável e fecunda. O compromisso, pela ótica eclesial,

67



apresenta-se quase sempre como se fosse uma promoção, de fora, em vez de 
uma libertação, de dentro; um serviço oferecido ao pobre em vez de um 
compromisso com o pobre; uma confiança nos próprios esquemas e planos de 
trabalho, em vez de uma esperança na marcha do povo; a participação em 
uma igreja que é vista como a “salvação” de um pequeno grupo, em vez da 
incorporação em toda a comunidade, sem exclusões; programas de promoção 
em vez de uma participação direta nas experiências e iniciativas dos grupos 
populares.

Deve-se notar também que há tensões que surgem da opção pelo povo, 
sobretudo quando estas ocorrem em situações pré-revolucionárias, e às vezes, 
imediatamente depois de haver começado a marcha das transformações 
revolucionárias. Surgem então problemas de linguagem, diferenças na inter­
pretação da realidade, pluralidade nas decisões políticas, dificuldades sur­
gidas da radicalização de posições, ao mesmo tempo que as resistências 
para não deixar-se absorver, como comunidade de fé, pelas ideologias 
que apoiam uma ou outra forma de compromisso com as mudanças. 
A fé em Jesus Cristo, Senhor da História e iniciador do Reino é cada vez 
mais exigente, e portanto sempre crítica das metas e métodos assistenciais, 
sociais e políticos.

d) Conclusões em relação à praxis cristã 
de participação no desenvolvimento
1. Formação de Comunidades Eclesiais de Base: surge como necessária a 
busca de novas formas de expressão popular, a partir das realidades concretas 
do povo (bairro, sindicato, povoados, etc) para reunir-se e sentir-se convoca­
dos a uma releitura da Bíblia, a partir dos acontecimentos que se desenvol­
vem a nível local e nacional. A existência dessas comunidades já é a expressão 
de um novo modo de “ser igreja” , tanto para os católicos quanto para os 
evangélicos da América Latina.

2. Um compromisso verdadeiro com o povo supõe partilhar da realidade e da 
vida dos seres humanos que compõem as comunidades populares concretas, 
com as quais queremos ser solidários. Ê necessário compreender que o grau 
de solidariedade efetiva pode ser medido de acordo com o grau de engajamen­
to na comunidade local. É verdade, sem dúvida, que viver numa comunidade 
determinada não significa sempre incorporar-se definitivamente a ela. Como 
também é verdade que, de fora, podem-se prestar serviços à comunidade e 
demonstrar uma participação autêntica nas lutas do povo.

3. Há diferentes formas de compromisso concreto, mas na mesma solidarieda­
de fundamental. Por exemplo, um pastor que age a partir de um compromis­
so com a Igreja não tem o mesmo papel que um dirigente sindical. Portanto, 
deve-se respeitar o pluralismo que resulta desses diversos papéis na sociedade 
em relação às interpretações dos processos e das lutas sociais. Há ocasiões nas 
quais se deve reconhecer que a enfermeira da comunidade é a verdadeira 
“pastora” e não tanto o padre ou ministro que ocupam oficialmente este 
cargo.

4. A opção popular pela mudança social deve ser entendida tanto como 
exigência de transformação de estruturas a nível nacional, como local, sendo 
muitas vezes acompanhada de pequenos projetos de promoção, serviço e 
desenvolvimento. A opção popular política também toma muitas formas: a 
luta pelo direito de greve, o compromisso reivindicatório por melhores salá­
rios, a participação dos índios em termos igualitários com o resto dos setores 
que compõem a sociedade no processo de tomada de decisões políticas, etc. É 
nossa experiência que nos leva a recomendar que, após terminada uma luta 
específica, deve-se começar outra, segundo as exigências das circunstâncias 
concretas.

5. Os ministros das Igrejas experimentam dificuldades especiais porque seu 
compromisso com a comunidade eclesial, sua formação “burguesa” , a expec­
tativa de receber uma mensagem de paz, amizade e resignação por parte de

68



seus paroquianos cria dificuldades para a formulação de uma mensagem 
verdadeira de libertação. Por outro lado, quando manifestam uma opção 
popular concreta são muito valiosos, porque com esse compromisso apelam a 
muitas outras pessoas, para que façam algo semelhante.

6. A tarefa evangelizadora e toda a prática pastoral em uma igreja determi­
nada deve ser submetida a uma revisão radical, para que a mensagem e a 
ação que a comunidade eclesial irradia sejam autenticamente libertadoras, 
humanizantes e coerentes com as exigências que surgem na realidade do 
bairro e da nação.

A releitura da mensagem bíblica à luz dessa realidade implica num rompi­
mento do modo pelo qual funcionam os mecanismos de autoridade e na 
participação dos paroquianos em todas as atividades da Igreja. É preciso criar 
uma nova forma de exercício da autoridade. A Igreja deve “indigenizar-se” 
mais. Tem que aprender a “escutar” mais a voz do povo, e deixar-se 
questionar pela realidade em que está submersa. Serão os pobres os que 
“evangelizarão” a instituição.

É preciso destacar também que em vez de um moralismo individualista, de 
uma vida pessoal de grande disciplina (não fumar, não beber, não misturar-se 
com os que ainda vivem nas trevas do vício), devem-se abrir os olhos para o 
pecado social e de omissão que consiste em não comprometer-se com o povo.

7. Em conclusão podemos dizer que a praxis de meu compromisso nessa 
tensão de fidelidade à mensagem evangélica do futuro Reino e à concreta 
opção popular no meu bairro concretiza-se num só compromisso. Não deve 
existir uma dicotomia entre as dimensões da exigência da minha fé e a ação 
na comunidade. Não são dois momentos separados. “Onde está o Messias?” , 
pergunta João, encarcerado pelos poderosos do seu tempo. “Onde está a 
mensagem libertadora dos Cristãos?” , nos perguntam tantos encarcerados 
pelos poderosos de hoje. A resposta de agora é a mesma do Evangelho de 
Mateus: “Digam a João o que viram: os cegos vêem, os coxos andam, os 
mortos ressuscitam e os pobres recebem a boa-nova” (Mt 11.4-5).

Onde há um compromisso de vida com o irmão, aí está a vivência libertadora 
do Homem de Nazaré, o único libertador.

Problemas específicos na praxis 
de nossa participação no desenvolvimento

Tem-se consciência da magnitude de tais problemas, que exigem um estudo 
mais amplo e profundo do que o que foi possível no curto tempo em que os 
participantes da Consulta puderam refletir sobre eles. E importante o fato de 
que essa reflexão continua a nível de cada comunidade cristã concreta que 
busca uma participação no desenvolvimento latino-americano.

1. Quando se analisa a prática popular, pode-se observar a dificuldade que se 
observa na passagem entre as necessidades de emergência (por exemplo, 
construir uma ponte, obter melhores salários, problemas de serviços comuni­
tários, etc) e o processo de conscientização contínua sobre a realidade e o 
verdadeiro compromisso em favor de todo o povo oprimido.

2. Também há problemas relacionados com a ajuda que vem de fora, 
principalmente a que se expressa em termos financeiros: nota-se que falta 
diálogo e reflexão a respeito do povo que se quer ajudar, por parte das 
comunidades doadoras. Entre as comunidades ou Igrejas que recebem, às 
vezes o dinheiro chega somente às mãos do grupo dirigente, parte do qual 
pertence à classe média e nem sempre tem sensibilidade para as necessidades 
populares. Às vezes essa ajuda é usada para benefício exclusivo da pequena 
congregação eclesial, que nem sempre acompanha a realidade da comunidade 
popular. Outras vezes os quadros intermediários que recebem a ajuda são

69



pessoas de fora do lugar, que não têm uma verdadeira participação na vida 
da comunidade. Esta deve participar decisivamente no programa de desenvol­
vimento em todas as suas fases: desde a planificação até a avaliação, 
passando pela execução do mesmo.

3. Necessita-se de uma nova pedagogia de solidariedade entre os povos. 
Neste sentido os grupos de cristãos, as comunidades eclesiais tanto a nível 
nacional como continental e internacional são chamadas a rever os métodos 
de relação e comunicação, com o objetivo de obter uma inter-relação segura e 
uma ajuda mútua constante.

4. Essa comunicação e ajuda mútua entre as Igrejas deve ser estímulo para 
que se pratique um ecumenismo de base, a nível local. Na prática atual 
podem-se perceber sérias dificuldades para que esse tipo de relação aconteça. 
No entanto, quando há unidade entre o povo, este mesmo leva os pastores a 
superarem as diferenças. Um desbloqueio ideológico das nossas instituições 
eclesiais e eclesiásticas, alimentado numa vivência do ecumenismo na base 
popular, motivará os cristãos de todas as denominações a participar em uma 
mesma ação comunitária na luta pela justiça e a libertação. O ecumenismo, 
quando vivido a nível de base, exclui todo proselitismo e exclusivismo nos 
programas de promoção integral do povo. Nesse sentido, a prática do 
ecumenismo será um testemunho da opção pelo povo que sofre. Será a prova 
de que anunciamos um Cristo ressuscitado que marcha com o povo na direção 
do Reino de Deus.

GRUPO II
COMO ESCLARECER E RESOLVER A TENSÃO ENTRE 
IDENTIDADE CRISTÃ E ECLESIAL COM PROJETOS HISTÓRICOS 
E ESTRATÉGIAS POLÍTICAS CONCRETAS?

Observações metodológicas:

a) O grupo não se propôs dar soluções concretas a este problema para 
situações específicas, e sim apenas oferecer pistas de reflexão, já que cada 
situação é diferente, com as complexidades que lhes são próprias.

b) A sistematização que segue mais adiante é elaborada a partir da situação 
dos grupos e comunidades cristãs da América Latina, e não a partir de uma 
teoria geral.

c) A Igreja aproxima-se da problemática popular de forma diferente da de 
um partido político. A Igreja não é um partido político nem lhe compete 
trazer soluções no mesmo plano que um partido.

d) A existência da Igreja popular está muito ligada ao desenvolvimento do 
movimento popular.

e) Existem cinco grandes tipos de contextos diferentes na América Latina:

• países com violenta repressão
• países com uma forte repressão onde as Igrejas se abrem à resistência 
popular
• países que experimentam uma certa abertura democrática
• países que vivem uma situação pré-revolucionária
• países que vivem uma situação pós-revolucionária

70



Problemas abordados

a) Validade de certas atividades 
de solidariedade com o povo
Em momentos de forte repressão, a Igreja cria atividades e instituições que se 
constituem em espaços institucionais de organização popular. Ante a não-so- 
brevivência e a desarticulação dos movimentos populares, estes espaços se 
convertem num mecanismo de rearticulação para o povo. Quando estes 
espaços se politizam cria-se uma tensão no interior da Instituição, porque:

• o fato de que a atividade se tenha transformado num espaço de articulação 
das classes populares é algo que não foi buscado diretamente pela Igreja;
• estes espaços convertem-se rapidamente em cobertura para um certo grau 
de atividade política;
• a presença dos não-convidados, os setores populares, os não-crentes e todo 
tipo de gente em boa parte politizada, é incômoda para a Igreja. Ela não 
escolheu seu público;
• a Igreja fica surpreendida por essa nova realidade;
• isso se complica quando a Igreja tem um projeto “ político” que não é o 
mesmo das classes populares;
• as coisas complicam-se ainda mais quando se aceita que, dentro da utopia 
global, entram projetos políticos parciais: concretamente, a falta de acordo 
dentro dos partidos e a tensão ainda não resolvida a respeito da relação 
partido-massa popular;
• finalmente, o fato da Igreja não ser homogênea, e embora exista uma 
corrente de Igreja popular, gera novas tensões no interior da ação pastoral da 
instituição.

.fitcej

A criança e a realidade: terá a 
mesma sina.

Sobressai, então, a validade destes espaços, porque:

• terminam carregando-se de uma forte dimensão política;
• neles neutraliza-se melhor o temor induzido pelo sistema;
• possibilitam uma certa organização e mobilização das pessoas;
• facilitam um certo trabalho de formação;
• conservam viva a memória da luta popular.

Nestas condições, portanto, coloca-se para a Igreja a alternativa entre permi­
tir e estimular esse trabalho, ou retirar-se dele.

71



Surge uma grande perplexidade na Igreja quando se transforma a situação de 
repressão e se abrem outros espaços políticos. A instituição sofre um conflito 
semelhante quando, nessa abertura política, começa a surgir uma liderança 
política que escapa a seu controle. Nestes casos dá-se grande tensão entre a 
ação pastoral e a ação política.

b) Crescimento religioso — desenvolvimento político
Parece ser muito importante que a reflexão teológica acompanhe o processo 
político, não para justificar tal processo, o qual não necessita de legitimação, 
mas para assegurar uma validade maior ao processo. O caso de M. Romero é 
um exemplo disso. Disto se conclui que a integração dos cristãos no político é 
mais autêntica num contexto de renovação eclesial. As comunidades popula­
res que partem de uma profunda vivência cristã, enraizada no compromisso, 
adquirem facilmente uma dimensão política. Isto propicia, por outro lado, o 
testemunho cristão dentro do compromisso político. O devido amadurecimen­
to cristão em relação com o desenvolvimento político é um problema crucial 
na Nicarágua, onde a comunidade cristã deve buscar a maneira de alimentar 
os cristãos revolucionários em sua fé.

Em conclusão:

• Existem duas dimensões que é necessário distinguir e respeitar: a gratui­
dade do cristão e a racionalidade própria do político.
• A integração apropriada destes dois elementos depende, em grande parte, 
do contexto sócio-político e cultural de cada povo. Cada situação específica 
exige portanto uma análise adequada deste ponto.

c) Militância cristã — militância popular
A realidade das comunidades cristãs populares está recolocando o problema 
da relação vanguarda-massas. Nestas comunidades dá-se um ambiente de 
participação e iniciativa maior do povo.

Esta relação também reflete as diferentes situações:

• numa situação revolucionária triunfante: o problema principal para a 
comunidade cristã é desenvolver uma pedagogia de amadurecimento da fé 
dentro da situação revolucionária;
• numa situação pré-revolucionária: as fronteiras entre a militância cristã e a 
militância política se desfazem muito rapidamente; o processo leva com 
naturalidade a uma participação massiva dos cristãos;
• numa situação não pré-revolucionária: a tensão entre estas fronteiras é 
mais viva.

De qualquer maneira, parece ser necessário levar os cristãos a militarem no 
projeto popular mediante compromissos concretos; é somente num certo 
exercício de militância, em sentido amplo, que se chegará ao compromisso 
político.

A dificuldade entre a militância cristã e a militância política nasce do fato de 
que o cristão tem uma identidade eclesial. A tensão surge quando os 
programas do partido não se adaptam às exigências eclesiais. É preciso 
reconhecer, com base na prática, que esta tensão, no entanto, não se coloca 
para o povo, e sim para os agentes da pastoral.

As questões abordadas no desenvolvimento da discussão nos levam a desco­
brir como problema central a vigência de um dualismo nos setores cristãos e 
na prática política. É o dualismo entre identidade cristã e identidade política, 
entre evangelização e militância, entre o dado cristão e o dado político.

Na prática, tal dualismo leva à divisão da consciência cristã e à oposição entre 
duas dimensões que estão chamadas a integrar-se. O dualismo significa 
subordinação de uma das dimensões em benefício da outra. Ou o político é

72



subordinado aos cristãos numa busca de sacralização das práticas humanas, 
ou o que é cristão é subordinado ao político numa tentativa de apoiar uma 
determinada vontade política no “veículo” da consciência religiosa.
Neste sentido, tal dualismo expressa-se de uma forma dupla:
• como “dualismo eclesiástico” que, distinguindo e separando o plano espi­
ritual do temporal, privilegia o primeiro e descarta o segundo por sua 
densidade política. É a fonte das “militâncias apolíticas” de nossas Igrejas;
• como “dualismo político” que separa o fator religioso do fator político para 
subordinar o religioso ao político. O cristão perde assim sua identidade e se 
converte em apoio estratégico-tático para determinado projeto político.
Ê interessante ressaltar a significação e as implicações deste segundo tipo de 
dualismo tão generalizado na prática de muitos grupos “progressistas” :
• Neste dualismo prático, o cristão é reduzido à condição de instrumento do 
desenvolvimento político. Este tratamento instrumental implica num trata­
mento deficiente da consciência social no trabalho político.
• Revela uma incapacidade de leitura da realidade, da potencialidade revolu­
cionária da prática popular cristã. Rouba seu sentido profundo ao manipular 
o cristão.
• Implica no desprezo de um elemento componente da cultura popular.
• Na prática, constitui-se num obstáculo para o desenvolvimento do movi­
mento popular e trai seus dados históricos.
• Expressa uma concepção da política como construção extrínseca ao movi­
mento popular. Mais que a construção de um sujeito político popular, 
privilegia-se a manipulação de objetos.
Tudo isso reflete uma concepção ideológica superestrutural, e não dialética, 
da política.
As implicações desse tipo de dualismo comportam:
• A proliferação de grupos mediadores que expropriam e administram práti­
cas populares.
• Estes chamam a atenção para o atual desenvolvimento do ecumenismo na 
América Latina. É necessário evitar cair nessa perigosa armadilha.
• Por fim, esse dualismo como prática política, contribui para reforçar 
práticas não liberadoras e definitivamente faz o jogo do sistema opressor.
Apesar da superação desse dualismo, como comportamento político, ser um 
problema complexo e de muitas entradas que não pode ser abordado aqui, 
acreditamos que uma forma para tentar eliminá-lo é voltar-se para a unidade 
que existe no plano da prática concreta dos movimentos populares. Nela, a 
linha da libertação passa pelas etapas da construção de um projeto popular. 
Na construção, marcada por fluxos e refluxos, o que é cristão e o que é 
político convergem na gestação progressiva de uma hegemonia popular, base 
de uma sociedade mais justa. Neste processo, a identidade cristã não se 
dissolve mas se reafirma, fecunda o político e é fecundada pela prática de 
seus militantes comprometidos na prática política concreta.
A unidade da prática libertadora não é a identidade da prática cristã e da 
prática política. Cada uma afirma sua autonomia em relação à outra num 
único processo de construção do sujeito popular coletivo.
Não é possível determinar graus nem formas de autonomia sem nos referir­
mos às práticas concretas de cada situação. O que se pode afirmar é que, a 
partir dessa autonomia é possível reivindicar a identidade das práticas 
cristãs que, na perspectiva da construção do Reino de Deus, expressam seu 
compromisso na construção de um projeto político popular.
A partir dessa autonomia que descarta toda relação instrumental do dado 
religioso, reivindica-se a necessidade de aprofundamento do trabalho, no

73



interior de nossas Igrejas, na perspectiva de um compromisso libertador. Este 
aprofundamento leva a afirmar a vigência de um movimento eclesial popular 
que a partir do movimento popular seja um interlocutor válido, dentro das 
Igrejas.

Nota-se que as Igrejas Protestantes da América Latina ainda não manifestam 
um claro compromisso com os pobres e com as causas que expressam as 
reivindicações dos mesmos.

No entanto, há sinais animadores de um redescobrimento e releitura da 
Reforma. A dedicação ao “outro” sem mediações de poderes institucionais; a 
obediência unicamente à Palavra de Deus, através da qual ele se revela como 
único Deus Justo; a fé em seu Filho Jesus Cristo que nos faz participar em 
seu Reino; o Reino que pertence aos pobres em vez de ser dos sábios, 
entendidos e poderosos; são sinais que apelam ao protestantismo consciente 
da América Latina, para que estejam atentos ao clamor do povo oprimido. 
Muitos cristãos redescobrem sua responsabilidade social como conseqüência 
de seu reencontro com Jesus Cristo, o qual “a si mesmo se esvaziou assumin­
do a forma de servo, tornando-se em semelhança de homens” (Fp 2.7). Des­
cobrem o significado total do Reino de Deus, que rompe e invade as totalida- 
des e autonomias humanas. Para eles, “sua cidadania” está nos céus de onde 
virá o Salvador que tanto esperamos, Cristo Jesus, o Senhor) Transformará 
nossa situação e nos incorporará a si, usando essa força com a qual pode sub­
meter todo o universo (Fp 3.20,21). É por meio dessa força que os cristãos 
comprometidos da América Latina se inscrevem nos movimentos dos povos 
oprimidos, dando testemunho da graça de Deus na vida social e política de 
nossos povos. É sinal de grande esperança dessa nova vida o florescimento de 
tantas comunidades ecumênicas de base que não querem ser como “gover­
nantes dos povos pagãos os quais se comportam como donos deles, e no 
momento em que os oprimem fazem-nos chamá-los de benfeitores” . Damos 
graças ao Senhor, ao mesmo tempo em que apoiamos e exortamos a que se 
multipliquem tais conversões no seio das Igrejas protestantes estabelecidas.

GRUPO III
POLÍTICAS DE AJUDA, SOLIDARIEDADE 
E DEPENDÊNCIA EXTERNA

Os temas que mobilizaram a atenção do grupo foram os seguintes:

• Que significa “ajuda para o desenvolvimento”?
• Que significa “solidariedade”?
• O que é “dependência externa” ?
• Que responsabilidade têm as organizações de base nos programas e proje­
tos de participação cristã no desenvolvimento latino-americano?
• Qual deve ser a participação das Igrejas na América Latina em programas 
de desenvolvimento?

O conceito de “ajuda” tem, em geral, uma conotação paternalista. Porisso 
pensamos que é mais pertinente — quando se trata de participação no 
desenvolvimento como é entendido nesta Consulta — falar de um processo de 
plena participação e co-responsabilidade. Este último conceito pressupõe uma 
autêntica solidariedade na luta pela justiça devida, como sinal do Reino de 
Deus. A prática da corresponsabilidade implica também num processo de 
conversão permanente de mecanismos de opressão que operam a todo nível, 
tanto de estruturas políticas, econômicas, sociais, culturais, etc, assim como 
de outros que operam através de estruturas administrativas, agências doa- 
doras, Igrejas, etc. O exercício da corresponsabilidade pressupõe também, 
para quem tem a seu cargo a execução de projetos e programas de desenvol­
vimento, que abandonem a atitude cômoda e superficial que consiste em 
atribuir todos os problemas à ação dos países ricos e às agências doadoras. 
Deve-se compreender que o exercício da co-responsabilidade leva as agências 
doadoras a se colocarem dinamicamente dentro de um processo de participa-

74



ção nas lutas dos povos que apoiam. A partir disso, podem ir desenvolvendo 
um diálogo permanente com esse mesmo povo, graças ao qual irão corrigindo 
os desvios que possam existir em sua prática da solidariedade. Por sua vez, os 
setores populares terão como amigos os que os apóiam desta maneira.

Existe, sem dúvida, uma revisão constante entre os que podem estabelecer os 
critérios e prioridades para o exercício da participação e a co-responsabilida- 
de. Segundo a prática das Igrejas e comunidades cristãs latino-americanas, 
essas pautas devem surgir de uma prática conjunta que liga estreitamente as 
comunidades eclesiais com as organizações populares. Neste sentido é oportu­
no enfatizar que as Igrejas e comunidades cristãs devem demonstrar confian­
ça na capacidade moral e política dos grupos através dos quais o povo se 
mobiliza. É através deles que os setores populares mais esclarecidos tentam 
participar em processos de decisões que lhes são importantes. Portanto, uma 
“ conversão ao popular” é muito importante. Isso significa que, no seio das 
comunidades eclesiais, sempre se deve perguntar o que é prioritário para o 
povo. Quer dizer, não se trata de impor os pontos de vista das Igrejas e das 
instituições eclesiásticas, e sim de abrir-se para o povo, verdadeiro protago­
nista do desenvolvimento.

As experiências vividas pelas Igrejas latino-americanas no decorrer dos últi­
mos anos deixa claro que é somente através da inserção na vida e nas lutas do 
povo oprimido que se podem descobrir, enriquecer e corrigir aqueles aspectos 
da vida das Igrejas de forma a permitir-lhes chegar a uma participação 
autêntica num processo permanente e dinâmico de desenvolvimento. Infeliz- 
mente, nem sempre as Igrejas e/ou as agências doadoras atuam dessa 
maneira. Há instituições eclesiásticas e outras que praticam a ajuda interna­
cional, as quais contribuem para reforçar mecanismos de opressão e de 
dependência. Neste sentido, não contribuem para o desenvolvimento, mas 
para o subdesenvolvimento. Ante esta constatação coloca-se a necessidade de 
desmascarar estes mecanismos de opressão, mostrando as inconsistências e 
distorções dessas políticas de “ cooperação para o desenvolvimento” . É impor­
tante desenvolver programas de educação e conscientização neste sentido. As 
agências doadoras que compartem recursos provenientes de governos que 
postulam um tipo de sociedade diferente daqueles que os setores populares 
latino-americanos almejam, merecem um tratamento especial: como deve ser 
apresentado para elas o exercício da participação e da co-responsabilidade?

Consideramos que é parte da responsabilidade das agências doadoras, quan­
do estão comprometidas num autêntico desenvolvimento libertador, denun­
ciar estruturas, mecanismos de opressão e de dominação existentes na Amé­
rica Latina. Isto pode levá-las, às vezes, a enfrentar até aqueles que admi­
nistram as fontes de seus recursos. Mas é também um testemunho de seu 
exercício de co-responsabilidade e solidariedade para com os protagonistas do 
processo de transformação para o desenvolvimento, na América Latina.

Em relação com a participação das Igrejas, mostrou-se que estas têm um 
grande desafio a enfrentar nos momentos em que o povo lhes oferece a 
possibilidade de co-participarem no processo de transformação social para 
uma comunidade mais humana e mais justa. No entanto, fica claro que nem 
todas elas estão dispostas a unir-se em tomo desta possibilidade, pondo-a em 
prática. Mas também é necessário observar que há algumas Igrejas e grupos 
eclesiais que estão fazendo uma grande contribuição neste sentido e oferecem 
um espaço válido a partir do qual pode-se ampliar a participação cristã no 
desenvolvimento de nossos povos. O caminho mais apropriado para esta 
participação e unidade das Igrejas não se dá primeiramente no nível do 
discurso teológico, mas no do compromisso concreto com as lutas do povo.

75



GRUPO IV
ORGANISMOS E MECANISMOS DE DECISÃO 
PARA A PARTICIPAÇÃO DAS IGREJAS 
NO DESENVOLVIMENTO LATINO-AMERICANO

Linhas gerais

É importante enfatizar, de início, que qualquer organismo que tem a respon­
sabilidade de receber, recomendar, analisar e avaliar programas e projetos de 
participação no desenvolvimento, deve concordar com as pautas de interpre­
tação da realidade latino-americanas expressas no capítulo que resume nossa 
visão desta realidade.

Em segundo lugar, em relação à caracterização desses organismos, deve 
receber um mandato que expresse com clareza quais são suas funções, as 
quais estão detalhadas mais abaixo. O organismo de referência deve atuar 
com rapidez e eficiência. Sua composição deve refletir as bases amplas que a 
Igreja possui, e, portanto, deve ser aberto ao exercício da participação. Deste 
modo pode-se assegurar um certo grau de rapidez, eqüitatividade e objetivi­
dade no exercício de suas funções. Deve ser enfatizado, além disso, que é 
necessário que cumpra sua tarefa dentro dos marcos dos objetivos do CMI e 
de acordo com os parâmetros que este expõe sobre o processo de desenvol­
vimento.

Inicio do dia de protesto.

Em terceiro lugar, este organismo reforçará e enfatizará o princípio que 
promove a divisão ecumênica dos recursos. Estes devem ser dados primeira­
mente àqueles que são vítimas da injustiça e da opressão, mas sempre em um 
nível de igualdade (cf. 2 Co. 8.11-15) quer dizer, sem paternalismo, mas 
como uma expressão de solidariedade. Para isso, caso seja necessário, se 
promoverá a criação de uma comunidade de recursos humanos — técnicos, 
espirituais, financeiros, etc — entre Igrejas, e também de organismos e/ou 
grupos que não são membros do CMI. Através desta comunidade estabe­
lece-se a unidade da Igreja com a unidade do gênero humano.

Em quarto lugar, é imprescindívej para um bom funcionamento deste orga­
nismo de decisão, que exista uma comunicação fluida e eficaz entre os 
diversos programas e projetos que devem ser recebidos, analisados, estudados 
e recomendados, em termos de ação, às Igrejas e ao CMI em particular. Esta 
comunicação cria a base adequada para um bom funcionamento deste 
organismo. Neste sentido, as Igrejas-membros do CMI e os grupos latino- 
americanos que se relacionam com ele são chamados a responder rapida­
mente, quando consultados sobre programas e projetos que solicitam ajuda 
do movimento ecumênico.

76



Funções

a) Avaliar projetos.
b) Recomendar decisões sobre os projetos apresentados. Acompanhá-las, 
proporcionando o assessoramento necessário. O acompanhamento dos pro­
jetos deve ser de particular interesse para este organismo.
c) Manter uma comunicação permanente com as Igrejas-membros, os grupos 
nacionais e regionais relacionados com o CMI.
d) Conjugar decisões entre CPID e CAISMR.
e) Manter uma lista seletiva de programas e projetos de desenvolvimento na 
América Latina.
f ) Preparar a lista de serviços que o CMI deve prover para as sociedades da 
América Latina.
g) Propiciar o intercâmbio de experiências e de informações entre os grupos 
relacionados com o CMI no campo da participação das Igrejas no desenvol­
vimento latino-americano.
h) Promover o exercício da solidariedade entre os doadores da ajuda e os que 
a recebem, até às últimas conseqüências.
i) Promover a coordenação de programas e operações de diversos grupos 
relacionados com o CMI, assim como também de suas Comissões, com 
aqueles organismos e/ou entidades ecumênicas da América Latina, cujos 
propósitos coincidem com os apresentados sob o título “ Linhas Gerais”  deste 
organismo.
j)  Promover, entre as Igrejas, os conceitos sobre desenvolvimento que se 
apresentam neste documento.

Estilo de Trabalho

As funções deste organismo serão exercidas com a participação ampla das 
bases relacionadas com ele, das Igrejas-membros, dos dirigentes ecumênicos 
latino-americanos e o correspondente pessoal do CMI (especialmente de 
CAISMR e de CPID). Entendemos que o processo para o cumprimento das 
funções assinaladas acima parte do nacional para o continental, passando 
pelo regional. Este organismo terá a responsabilidade especial de fazer com 
que as Igrejas-membros do CMI e os movimentos ecumênicos (grupos ecle- 
siais) que aderiram às posições do CMI sobre o desenvolvimento, tenham 
representação no processo de tomada de decisões.

Composição

a) Devem participar instituições eclesiásticas, representantes de grupos ecle- 
siais e pessoas que aceitem o conceito de desenvolvimento proposto pelo CMI 
e esta Consulta.
b) Será suficientemente ampla para que, em suas diferentes instâncias, 
incorpore o maior número de pessoas provenientes de Comunidades Eclesiais 
de Base no processo de tomada de decisões.
c) Promoverá a participação de técnicos no processo de decisão (agrônomos, 
sociólogos, etc) cuidando-se constantemente de evitar a criação de uma nova 
tecno-burocracia ecumênica.
d) Deve proporcionar representatividade adequada aos grupos populares de 
base com as quais as Igrejas colaboram no processo de desenvolvimento.

77



GRUPO V
AVALIAÇÃO DE PROJETOS E PROGRAMAS

Introdução

Observa-se atualmente na elaboração dos projetos que nem sempre a reali­
zação dos mesmos vai acompanhada de mecanismos de avaliação apro­
priados. Tendo em conta que o processo de “desenvolvimento” deve ser 
constantemente avaliado para aprender e corrigir, apresentam-se as seguintes 
pautas para a ação a este nível.

Convicções prévias

A avaliação não deve ser entendida como um problema de fiscalização ou 
controle meramente financeiro. Seu verdadeiro sentido está no estabeleci­
mento de uma cadeia de solidariedade que permita apoiar e exercitar a 
prática da libertação. Isso implica numa relação eficaz e transparente entre os 
diversos elementos que compõem a cadeia (CMI, agência financeira, Igrejas 
ou grupos intermediários e grupos de base) no processo do programa ou 
projeto. Nesse sentido, a avaliação deve ser entendida como um processo de 
auto-avaliação permanente dos que estão envolvidos na execução.

O risco e os benefícios do programa recaem fundamentalmente nos grupos de 
base. Eles são, portanto, o ponto de referência de todo o processo de 
avaliação e é neles que os outros elementos da cadeia de solidariedade 
adquirem sua razão de ser. Além disso, insistimos em que, visto a libertação 
não ser um conceito e sim uma prática, que se realiza na atividade cotidiana 
dos gestores, é necessário que esta experiência de base permita a retroali- 
mentação da cadeia de solidariedade, tanto no que se refere a um enrique­
cimento do compromisso através da comunicação de experiências como 
também a possível transferência de contribuições e/ou possíveis retificações 
na marcha dos projetos. Finalmente, queremos indicar que o conceito de 
avaliação que usamos engloba todas as instituições, Igrejas e grupos que se 
vinculam à cadeia. Neste sentido, pois, todos devem ser sujeitos da avaliação.

Pré-condições para a avaliação

A avaliação, pelo que já foi dito, tenta implementar um estilo de trabalho que 
conjugue o compromisso com a experiência, pois o primeiro, apesar de ser 
fundamental, termina por desvirtuar-se, sem a segunda. Porisso, todo plano 
de trabalho necessita de uma formação prévia a respeito do conteúdo da 
auto-avaliaçâo.

Todo projeto necessita de um plano de formação de todas as pessoas que de 
alguma maneira operativizam o processo de trabalho, quer dizer, de um 
plano de formação permanente dos executores do projeto.

Dado o contexto ecumênico, é necessário o confronto permanente entre as 
Igrejas ou grupos intermediários da área em suas análises da realidade e na 
auto-avaliação do desenvolvimento de seus projetos, com o objetivo tanto de 
confirmar o próprio trabalho como de corrigi-lo caso seja necessário, possi­
bilitando a longo prazo a vinculação futura nas ações do conjunto.

Linhas orientadoras

• O que indicamos abaixo tem um caráter meramente orientador, não 
normativo.
• Dada a grande variedade de projetos, as orientações têm um caráter geral.
• Nestas recomendações não consideramos as situações de emergência.

78



CMI e ou Agência(s) Financeira(s)

Como administrador de recursos limitados, comparados com as necessidades, 
o CMI deve adotar critérios de aceitação e apoio a projetos. Seus critérios 
concretos não podem ser definidos a priori. Surgirão de um diagnóstico 
permanente e dinâmico da situação concreta e das possibilidades reais que 
oferece o agente local, submetido a essa situação concreta, para trans- 
formá-la. Com tudo isso, por fidelidade à opção tomada, deve levar em conta 
para apoiar projetos:

• a vinculação do projeto frente ao processo geral que o país vive: relação 
entre o marco nacional do projeto e sua proposta (“ qualidade do projeto” );
• a qualidade do grupo intermediário, quer dizer, seu grau de compromisso 
com os setores populares e sua capacidade de execução, entendida tanto na 
prática reconhecida que leva a cabo, como no que tem a ver com seus 
objetivos, infra-estrutura de pessoal que possui (consistência interna do 
grupo), etc.
• a análise da realidade que o grupo realiza explícita ou implicitamente: que 
corresponda às colocações e exigências dos setores populares.
• a oportunidade que o projeto oferece para abrir novas formas de expressão 
popular, nos aspectos organizatórios, culturais e outros.
• o apoio de grupos reconhecidos por seu compromisso com a causa dos 
pobres, que avalizam a experiência ou o projeto.

As Igrejas ou grupos intermediários

a) Na sua relação com os grupos de base
As relações de Igrejas/grupos intermediários com os grupos de base exigem, 
para serem conseqüentes com o processo de libertação ao qual se vinculam, 
que seus programas sejam uma expressão de:

• que a base se envolva no esboço, administração, execução e avaliação do 
projeto com o propósito de que seja o verdadeiro protagonista do processo que 
se quer induzir através do projeto ou programa, com a possibilidade de 
implementar as ênfases ou correções que forem aparecendo, como necessá­
rias, na medida em que o projeto ou programa seja executado;

A procissão.

79



• que o projeto ou programa, amda que seja de curto prazo, se vincule com o 
processo geral de organizaçã» do povo, o que implica numa análise per­
manente da realidade.

b) Em relação com o CMI e a agência financeira
No contexto de corresponsabilidade indicada, a mútua colaboração implica 
em que a Igreja e os grupos intermediários:

• representem os interesses dos grupos de base perante o CMI e/ou perante a 
agência doadora;
• retroalimente com sua experiência a solidariedade, participando do pro­
cesso em que se desenvolve o projeto ou programa;
• informe periodicamente das atividades realizadas e do uso dos recursos.

Política geral de avaliação dos projetos

O processo de a"to-avaliaçâo a que nos referimos exige que a realização do 
projeto ou programa se refira ao contexto nacional. Concretamente sugerimos 
os seguintes aspectos que devem ser levados em consideração:

• o grau de integração do programa/projeto com a pastoral popular e suas 
expressões eclesiais;
• a referência implícita ou explícita aos setores populares;
• o tipo de mobilização que realiza;
• a educação e compreensão da realidade que possibilita nos grupos de base;
• sua influência sobre o âmbito que está para além dos beneficiários diretos 
do projeto;
• sua capacidade de produzir quadros e dirigentes próprios;
• a recuperação do perfil cultural do povo;
• o testemunho de “ testemunhas qualificadas”  —  quer dizer, aqueles que 
oferecem apreciação a partir da organização do povo, do estágio em que se 
encontre.

Neste contexto devem-se estabelecer os elementos mais concretos da ava­
liação. Eles são:

• o cumprimento dos objetivos indicados no programa/projeto;
• a metodologia utilizada;
• o que pode ser aprendido da experiência realizada, que possa ajudar outros 
grupos?
• o que deve ser corrigido?
• o que é que justifica —  no caso de solicitada — a renovação e ajuda 
financeira para uma nova proposta?

Avaliadores

Com o objetivo de transferir a experiência e de possibilitar a transparência na 
co-responsabilidade, sugere-se, para a última etapa da avaliação, a inte­
gração de uma equipe formada com representação direta da base, represen­
tação de agentes intermediários e/ou Igrejas e pessoas da área (representantes 
do CMI e/ou agência) com a capacidade de conferir essa experiência. Os 
representantes diretos do grupo que se avalia, dentro da equipe que tem a seu 
cargo essa responsabilidade, garantem um grau de participação adequado 
para cumprir essa tarefa, ao mesmo tempo em que evita a confusão que surge 
muitas vezes entre avaliação e “ inspeção” .

80



GRUPO VI
EDUCAÇÃO POPULAR

Introdução

Tomando como referência as experiências dos membros participantes na 
Consulta — entre os quais o principal componente é a prática evangeli- 
zadora — fomos reunindo uma série de elementos convergentes a respeito do 
que entendemos ser a Educação Popular; os processos pelos quais ela é 
praticada; seus objetivos e as condições objetivas e subjetivas necessárias para 
realizá-las.

Neste contexto, situamos a formação de quadros e a comunicação como 
aspectos do mesmo processo de educação popular.

Finalmente obtivemos algumas propostas concretas que apresentamos como 
critérios que devem ser levados em consideração pelas Igrejas.

O que chamamos de Educação Popular

• A Educação Popular responde a necessidades do processo de libertação do 
povo. Realiza-se através de práticas que acompanham esse processo; sempre 
em tensão com os valores e a ideologia que o sistema dominante impõe 
através de seus diversos canais.

• Reconhecemos que a prática da educação popular, como tal, precede, 
acompanha ou abre novos horizontes a outras práticas do mesmo processo de 
libertação, dependendo da situação na qual é aplicada.

• O destinatário prioritário da educação popular é a massa dos oprimidos em 
seu processo de transformação em povo organizado, sujeito da libertação.

• Dada esta prioridade, nos casos concretos, observamos que predominou 
uma prática educativa, com uma notória tendência à formação de quadros, 
entendidos como líderes populares, o que de certo modo contradiz a priori­
dade indicada acima. O mesmo aconteceu em relação à formação de agentes 
pastorais.

• A preocupação e a realização da educação popular foi assumida, muitas 
vezes, por setores da classe média, em seu esforço para se aproximarem dos 
oprimidos, a partir de uma opção. Valorizamos este esforço e acreditamos 
que essa contribuição é necessária — sobretudo em situações onde a opressão 
é muito forte — mas afirmamos que é preciso que seja o próprio povo quem 
vá assumindo e conduzindo o processo de sua própria educação. Desta 
maneira, o próprio povo vai recuperando sua capacidade de ser sujeito 
construtor de seu próprio destino: o que lhe foi historicamente roubado.

• O processo educativo implica em condições e tarefas.

Condições

Sem pretender oferecer uma lista exaustiva das mesmas, assinalamos as 
seguintes:
• Ruptura dos modelos e esquemas estabelecidos de educação, e dos valores e 
idéias interiorizados.
• Aproveitar as fissuras do sistema e conquistar novos espaços para a 
educação popular. Realiza-se dentro de uma prática ativa de libertação.
• Partir de necessidades sentidas como reais, e daí ir descobrindo as necessi­
dades objetivas da classe.
• Ir integrando todas as dimensões humanas. Levar em consideração a 
dimensão de fé dos setores populares aos quais se dirige a educação popular.

81



Tarefas da Educação Popular (também sem pretender dar uma lista exaus­
tiva).
• O desbloqueio ideológico e teológico a todos os níveis.
• A recuperação da memória histórica do povo.
• Reapropriaçâo do Evangelho pelo povo.
• A análise da realidade e a manipulação das mediações necessárias para esta 
análise; colocar ao alcance dos setores populares os instrumentos necessários 
para fazer esta análise.
• A educação política.
• A direção de seus próprios projetos.
• O uso de instrumentos técnicos para melhorar sua qualidade de vida.

Os Objetivos da Educação Popular
O objetivo estratégico da Educação Popular é o mesmo que o do processo de 
libertação: que o Povo tenha a capacidade (poder) nos campos econômico, 
político, ideológico, religioso, para que seja autenticamente o sujeito da 
História. Isso implica no desenvolvimento da organização popular em todos 
esses campos.

Algumas mediações
• U m  dos elementos a considerar na maneira de levar a cabo a educação 
popular é a distinção de níveis na qual ela se realiza.
•  A Educação Popular tem que realizar-se em níveis distintos: na base, em 
quadros intermediários e médios. Entendemos “quadros” como dirigentes 
populares que surgem de práticas nas diferentes instâncias de organização 
sendo reconhecidos como tais pelos setores populares onde surgiram e tra­
balham.
• A formação de agentes evangelizadores merece uma atenção especial. Deve 
situar-se no contexto das opções anteriores e estar a serviço das exigências da 
educação popular.
• A formação de agentes de pastoral, preocupação predominante das Igrejas, 
é diferente das anteriores, e deve ser repensada em função do processo de 
educação popular. Em outras palavras, toda esta formação deve estar sujeita 
às condições e ao serviço da educação popular e não a educação popular a 
serviço das Igrejas.

A Comunicação
O processo de educação popular é também um processo de comunicação 
entre os diversos níveis e setores do povo. O uso dos meios técnicos de 
comunicação faz parte dos instrumentos úteis à educação popular; mas é 
preciso que não se crie dependência deles, evitando impor ou violentar a 
cultura de seus destinatários com padrões culturais estranhos às tradições 
populares.
A troca de experiências locais, regionais e internacionais fortalece a consciên­
cia de um projeto solidário e comum, e permite sistematizar as próprias experiências.

Propostas concretas
• Conseqüentemente todo projeto de desenvolvimento em qualquer campo, 
deve ser formulado com o objetivo da educação popular. A eficácia do projeto 
no campo da educação popular deve ser levada em boa conta no momento de avaliá-lo.
• Que as Igrejas ampliem sua abertura, oferecendo seus próprios espaços 
para que neles se desenvolva o processo de organização e de educação

82



popular, especialmente frente a esta diminuição progressiva de outros espaços 
sociais e políticos na América Latina. Sem que espere por isso outra re­
compensa, além da de ser evangelizada pelo próprio povo.
• Intercambiar os materiais de educação popular que se usam nas experiên­
cias locais, entre os diversos grupos.
• Dar apoio aos setores populares para que busquem e criem seus próprios 
meios de comunicação: imprensa popular, dramatizações e outras expressões 
da cultura popular.
• Facilitar a realização de encontros de base, de quadros de base, etc; assim 
como a criação de redes de comunicação em todos os níveis.

GRUPO VII
DESENVOLVIMENTO E SATISFAÇÃO DE NECESSIDADES BÁSICAS: 
IMPORTÂNCIA DO DESENVOLVIMENTO RURAL

Todo ser humano tem direito ao atendimento de uma série de necessidades 
básicas, tais como alimentação, saúde, moradia, educação, vestuário, segu­
rança social e trabalho. Satisfazer estas necessidades é tarefa do Estado; no 
entanto, na maioria dos países latino-americanos o Estado não cumpre seu 
dever em relação a essas necessidades. O fato de que os grupos e classes 
dominantes desses países estejam contra os projetos e aspirações populares 
leva a que o Estado se omita no cumprimento dessas obrigações. No entanto, 
afirma-se que todo Estado deve garantir que todos os membros da sociedade 
possam ter níveis de vida dignos.

A satisfação das necessidades básicas de todos os membros da sociedade 
exige a participação dos mesmos no processo de tomada de decisões sobre os 
recursos necessários para cobrir essas necessidades e a forma de distribuição e 
utilização dos mesmos. No contexto latino-americano, é importante enfatizar 
que o trabalho e a segurança social constituem o fundamento de uma vida 
humana digna. Infelizmente, os sistemas de dominação que prevalecem em 
muitos países latino-americanos são um obstáculo para a efetivação da parti­
cipação comunitária na solução dos problemas inerentes ao desenvolvimento. 
Os modelos que se encaminham a partir desses centros de dominação não 
ajudam a solucionar o problema do desemprego nem o da assistência social; 
tendem a marginalizar os setores menos favorecidos e a pobreza crescente 
transforma-se numa constante social. Ao mesmo tempo, tendem também a 
acumular riquezas e propriedade dos meios de produção: não há distribuição 
do poder, e sim concentração do mesmo nas mãos de minorias dirigentes.

Se a necessidade do desenvolvimento é vista como a necessidade de um 
processo pelo qual se satisfazem as necessidades básicas da população, 
especialmente as dos mais pobres, pode-se observar, em primeiro lugar, que 
no setor rural estão as maiores necessidades. Um dos aspectos determinantes 
que o caracterizam é o sistema vigente na maior parte da América Latina, 
caracterizado pela posse da terra. Observa-se uma grande concentração de 
terras nas mãos de poucos (latifúndio), por um lado; enquanto que, por outro 
lado, elas estão subdivididas nas mãos de muitos (minifúndio). Ambas formas 
de produção são antieconômicas. O processo de concentração da propriedade 
da terra acelerou-se na última década em função da expansão de novas 
formas do capitalismo agrário, entre as quais é importante mencionar a 
penetração da agroindústria multinacional.

Estas estruturas determinam migrações de grandes setores da população rural 
para as cidades. Não se trata, principalmente, de uma atração exercida pelo 
crescimento industrial das grandes cidades, e sim da impossibilidade de 
vastos contingentes de trabalhadores rurais de permanecer no campo, de onde 
são constantemente expulsos. Outros fatores que contribuem para a migração 
dos trabalhadores rurais são: o avanço do capitalismo no campo, destruindo 
modos de produção tradicionais das comunidades camponesas; uma ausência 
clara de incentivos para a promoção da produção rural cooperativa; ao 
mesmo tempo que o sistema de créditos favorece especialmente aos grandes

“ Continuaremos.

83



proprietários, criando assim as condições para que os camponeses médios e 
pequenos vejam-se obrigados a vender suas terras, que são compradas e 
acumuladas pelos grandes proprietários, principalmente pelo capital multi­
nacional que está invadindo massivamente a América Latina. Ante esta 
situação consideramos que é extremamente importante:

1. Que o campesinato tenha acesso à terra para trabalhá-la. Isto exige das 
Igrejas que ponham em marcha formas de solidariedade com os pobres da 
sociedade rural, com o objetivo de obter reformas agrárias que sejam válidas 
para o campesinato latino-americano. É importante notar, nesse sentido, que 
durante as últimas décadas várias “reformas agrárias” foram decretadas na 
América Latina. Apesar das mesmas terem promovido uma certa distribuição 
de terras entre os camponeses, na medida em que não afetaram outros setores 
da economia rural (por exemplo, o setor creditício, o de importações/ 
exportações, o comércio de sementes e fertilizantes) não puderam promover 
um desenvolvimento social adequado do mundo rural latino-americano. Neste 
sentido, fica claro que, para uma reforma agrária ter bons resultados, deve ir 
além da distribuição da propriedade da terra; deve procurar, portanto, uma 
verdadeira socialização da economia, dando especial atenção às formas de 
controle das atividades do capital multinacional.

A experiência dos povos latino-americanos permite mostrar que, para chegar 
a estes objetivos, é imprescindível a organização dos setores rurais. Em 
relação a isso deve ser notado que o importante não é “organizar as bases” de 
fora para dentro, e sim apoiar a capacidade de organização delas. Neste 
sentido é necessário que as Igrejas explorem formas através das quais possam 
expressar seu apoio solidário aos índios e camponeses. Entre essas formas, 
destacamos especialmente a de “uma pastoral rural” que procure justiça e 
satisfação das reivindicações dos camponeses.

2. Parece necessário também chamar a atenção sobre novos processos que 
afetam negativamente o desenvolvimento rural latino-americano e a satisfação 
das necessidades básicas da população, especialmente sua alimentação bá­
sica. Referimo-nos à tendência, que se acentuou ultimamente, de utilizar vas­
tas superfícies de terra para a produção de culturas destinadas a gerar ener­
gia, por meio de processamentos químicos. Apesar de que essas práticas aju­
dam a diminuir as carências do setor energético, ao mesmo tempo produzem 
uma diminuição da produção de alimentos básicos, o que está acelerando os 
deficits de nutrição nos setores mais pobres da população latino-americana. O 
problema que se coloca é claro: qual é a prioridade? bem-estar social ou 
produção maior? Quem vale mais: os seres humanos ou as máquinas? Para as 
Igrejas a opção é clara: são os pobres que herdarão o Reino. Deve-se fazer 
justiça a eles.

À sombra do lenho, a celebração.

84



3. Para fortalecer a posição dos camponeses parece ser necessário dispor de 
créditos comunitários para a produção, em condições que não criem depen­
dência, nem fomentem o individualismo. Devem ser um instrumento pedagó­
gico útil para o fortalecimento da organização camponesa. Neste contexto 
particular, se se analisam os processos de colonização que se realizaram 
em vários países, pode-se observar que geralmente chegaram a ser válvulas de 
escape para a pressão que o sistema de dominação impôs sobre os setores 
camponeses, desmobilizando-os e fomentando sua desunião. Ao mesmo tem­
po, graças à criação de uma infra-estrutura apropriada (estradas, colo­
nização, etc) esses processos abriram as portas para a penetração do campo 
pelo capital internacional.

4. Isto leva-nos a considerar a necessidade de diminuir a dependência interna 
e externa dos setores camponeses. No plano da dependência internacional 
constata-se uma crescente utilização das terras que tradicionalmente desti­
navam-se à produção de alimentos para o mercado interno, para a produção 
de bens exportáveis, o que prejudica a alimentação dos setores populares. 
Esta tendência fica reforçada pelo processo de deterioração dos termos do in­
tercâmbio internacional, que leva a uma ampliação das superfícies agrícolas 
dedicadas à produção para exportação, necessária para manter o ingresso de 
divisas. Resulta também em possibilidades menores de produção de alimentos 
básicos de consumo popular.

5. Chamamos a atenção também para a adoção de tecnologias que criam 
dependência. Contra esta tendência, devemos contrapor:

a) organizações comunitárias capazes de apropriar-se da tecnologia que é 
aplicada na produção rural;
b) organizações cooperativas que sejam ativas, tanto a nível da produção 
quanto da comercialização, incidindo assim sobre o plano no qual as compa­
nhias multinacionais têm adquirido maior poder e controle;
c) aplicação de tecnologias orientadas à criação de mais empregos, baseadas 
no saber acumulado pelas experiências dos camponeses adaptadas ao meio e 
de mão-de-obra intensiva.

6. Intimamente ligados aos problemas de posse da terra, produção de ali­
mentos, tecnologias para sua obtenção e comercialização, estão os problemas 
de saúde. Neste sentido é importante aderir à posição da Organização 
Mundial da Saúde (OMS) da ONU, assumida pela Comissão Médica Cristã 
do CMI, de que a saúde não é apenas a ausência da doença, e sim um 
conjunto de bem-estar social estreitamente relacionado com a satisfação das 
necessidades alimentares, o que por sua vez implica na plena participação da 
comunidade no estabelecimento de um meio de vida sadio. Enfatizamos que 
os programas de desenvolvimento rural devem integrar os aspectos econô­
micos com os médicos e os sócio-culturais, dirigidos fundamentalmente para 
a promoção humana. Esta se traduz por formas de produção autodirigidas, 
que por sua vez geram autoconfiança, criando-se durante as condições para 
uma participação real dos setores populares no processo de transformação no 
qual estão inseridos.

7. Isto exige que seja dada a prioridade à formação de quadros (agentes de 
pastoral) capazes de fazer funcionar programas de desenvolvimento integrado 
em termos concretos. A formação desses quadros deve tender à conscienti­
zação, à motivação para a luta pela justiça, e à capacitação técnica. Esses 
quadros são convocados à reflexão permanente, com os setores com os quais 
trabalham, sobre as ações que realizam. Parece ser um aspecto extrema­
mente importante para as Igrejas que elas descubram sua responsabilidade 
neste terreno da formação de quadros.

Concluindo: Como a Igreja participa no processo de desenvolvimento que 
tende a satisfazer as necessidades básicas do ser humano, para o qual é tão 
importante o problema da sociedade rural? Indicamos apenas alguns en­
foques de problemas e direções analíticas. É evidente que as Igrejas não 
podem resolver todos os problemas inseridos nesta situação complexa. No

85



entanto, o papel da Igreja parece ser importantíssimo. Trata-se de oferecer 
um testemunho, um sinal: a partir de uma releitura do Evangelho, na 
perspectiva dos pobres, que permite enfrentar a ideologia dominante, a Igreja 
é chamada a criar exemplos paradigmáticos, multiplicadores — sinais verda­
deiros do Reino de Deus — que permitirão o estabelecimento de bases para 
uma participação real e maior dos pobres e oprimidos, na condução de seu 
próprio destino histórico. Quando o povo reivindica e desenvolve seus direitos, 
suas necessidades então são satisfeitas.

GRUPO VIII
SITUAÇÕES DE EMERGÊNCIA

Antecedentes introdutórios

A ação evangélica das Igrejas não pode permanecer isolada nem indiferente à 
militância social do cristianismo, nem à atividade ecumênica dos crentes (Lc 
4.16-21). Portanto, os programas e projetos de emergência estarão sempre 
orientados para os pobres e desprotegidos, que são os mais afetados e 
sofredores.

As últimas décadas latino-americanas foram afetadas por dois tipos de 
emergência:

a) desastres naturais (terremoto, furacões, inundações, secas etc). A Igreja 
viu-se assim desafiada a responder com projetos de ajuda, recuperação e 
desenvolvimento;
b) situações de injustiça no campo econômico e trabalhista, que geraram 
greves e protestos, os quais por sua vez provocaram reações de repressão 
violenta por parte do poder dominante, reações essas, que em alguns países, 
atingiram proporções muito graves.

A resposta das Igrejas a estas formas de emergência fez surgirem grupos, 
instituições organizadas que iam respondendo às necessidades e exigências de 
forma mais ou menos coerente e eficiente, de acordo com seus recursos, 
possibilidades e capacidade de compreensão, resposta e compromisso. É 
interessante notar que os afetados por estas situações buscavam naturalmente 
as Igrejas, pedindo apoio e socorro.

Nos últimos anos multiplicaram-se os casos de necessidades graves e urgentes, 
provocadas pela força policial e militar de governos repressivos e autoritários. 
Daí a necessidade imperiosa de atender e socorrer refugiados, presos polí­
ticos, famílias de presos ou detidos-desaparecidos e violações de direitos 
humanos, entre outros casos.

Critérios gerais ante qualquer tipo de emergência

• Promover programas de assistência e desenvolvimento a partir e através de 
grupos e organismos ecumênicos, evitando a distorção de propósitos e re­
cursos.
• Todo programa de emergência tem inevitavelmente aspectos de solução 
imediata e de assistência, mas deve-se também ir orientando, desde o início, 
para a organização popular e para ações renovadoras e libertadoras.
• Não esperar que a emergência nos surpreenda, e sim ir atuando preventi­
vamente na organização de equipes e recursos capazes de atuar, mobilizando 
as reservas de solidariedade e ação comunitária do povo.
• Respeitar sempre e em todos os sentidos as pessoas afetadas, não assu­
mindo atitudes paternalistas nem criando dependências.
• Promover a organização e a canalização de esforços das pessoas na ajuda 
mútua e no aprendizado, para enfrentar comunitariamente as situações de 
emergência.

86



• Quanto às agências internacionais ou nacionais que proporcionam recursos 
para enfrentar programas de emergência, estes devem canalizar-se também 
por vias ecumênicas.

Formas de ação ante diversos tipos de emergência

a) Casos de desastres naturais
Considera-se que a principal responsabilidade diante de tais situações cabe ao 
Estado. O papel das Igrejas e grupos ecumênicos deverá ser:

• influenciar, pedir e exigir que as ajudas e recursos que chegam vão 
realmente aos destinatários e não sejam desviadas para outros fins, e denun­
ciar os casos em que isso aconteça;
• informar devidamente aos interessados e colaborar no trabalho de recons­
trução nacional.

b) Frente a emergências de caráter político ou econômico:

• a Igreja deverá manter sua independência frente ao Estado;
• cuidar para que as soluções surgidas não vão contra uma perspectiva 
libertadora;
• quando surgem governos populares, garantir que a ação leve em conside­
ração as orientações da planificação geral do Governo;
• em situações de repressão, estar atentos para responder, fortalecendo os 
setores populares e exercendo uma pastoral de solidariedade e conforto para 
com as vítimas da repressão.

D. Tomás Balduíno celebra a
Recomendações Missa do Colono sem Terra'

• Que o CMI mantenha e reforce sua prática de uma presença imediata nas 
situações de emergência e que, em conjunto com as Igrejas, crie os mecanis­
mos necessários a fim de partilhar experiências de trabalho e solidariedade 
concreta e prática frente a situações de emergência, sobretudo aquelas que 
afetam as maiorias do povo.

• Que o CMI e as Igrejas mantenham permanentemente prontos os recursos 
materiais e humanos para acudir imediatamente a situações de emergência, 
prioritariamente nos casos de reconstrução nacional e violação de direitos 
humanos entre nossos povos.

A

87



• Conhecer os organismos que existem e fornecem ajuda e recursos em 
emergências políticas: ACNUR, Cruz Vermelha Internacional, Anistia Inter­
nacional, Assembléias ou comissões permanentes de Direitos Humanos, CLAI 
(em formação), e movimentos ecumênicos eclesiásticos.

• Pressionar os organismos internacionais, Nações Unidas e organismos 
dependentes (ACNUR, Cruz Vermelha Internacional) para que cumpram 
seus objetivos dentro do espírito para os quais foram criados. Evitar a 
duplicidade de esforços com eles.

• Que a Agência de Direitos Humanos para a América Latina (HRROLA) 
reúna as diversas expressões e tendências da Pastoral Popular que surgem na 
América Latina relacionadas com a Solidariedade e Consolação e as reparta 
com as Igrejas.

• Estimular e apoiar os organismos ecumênicos apropriados, para que junto 
com HRROLA do CMI estabeleçam uma instância de coordenação de orga­
nizações ecumênicas envolvidas na luta pelo respeito aos direitos humanos.

• Apoiar as organizações populares que participam em movimentos de resis­
tência e busca de uma justiça libertadora.

• Que, ao participar em situações de emergência, tenha clareza ao observar 
as causas e não apenas os efeitos da emergência, para não agir funcionalmen­
te frente aos sistemas de repressão.

• Proporcionar informação imediata e um chamamento às Igrejas e países 
que possam, de onde seja possível e conhecendo a verdade dos fatos, atuar 
solidariamente.

• Releitura dos Direitos Humanos a partir de uma perspectiva do movimento 
popular e de libertação, levando em consideração o conjunto de direitos 
sociais que o povo tem. Desenvolver permanentemente nas comunidades e nos 
planos de formação uma educação sistemática a esse respeito.

88



• -1-.ÀL


	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000001.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000002.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000004.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000005.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000006.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000007.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000008.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000009.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000010.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000011.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000012.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000013.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000014.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000015.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000016.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000017.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000018.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000019.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000020.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000021.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000022.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000023.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000024.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000025.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000026.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000027.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000028.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000029.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000030.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000031.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000032.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000033.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000034.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000035.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000036.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000037.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000038.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000039.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000040.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000041.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000042.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000043.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000044.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000045.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000046.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000047.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000048.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000049.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000050.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000051.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000052.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000053.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000054.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000055.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000056.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000057.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000058.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000059.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000060.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000061.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000062.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000063.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000064.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000065.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000066.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000067.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000068.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000069.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000070.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000071.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000072.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000073.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000074.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000075.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000076.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000077.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000078.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000079.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000080.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000081.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000082.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000083.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000084.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000085.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000086.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000087.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000088.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000089.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000090.PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\08\00000091.PDF

