
documento 64 
setembro 1975

MOÇAMBIQUE À PROCURA
DE SUA IDENTIDADE

Divulgamos o texto da Irmã Lourdes Releve, religiosa negra, 
moçambicana. Ela o preparou para uma reunião dos padres, 
religiosos e religiosas negros de Moçambique, realizada em agos­
to de 1974. Essa reunião situa-se na seqüência de outras, ini­
ciadas já há três anos, e teve a participação da maioria des 
sacerdotes, religiosos e religiosas negros de Moçambique. Os 
grifos são da autora.

I — À procura da nossa identidade

Temos ouvido várias vezes apreciações 
e criticas sobre a nossa maneira de ser 
e de agir. Os nossos irmãos não negros 
chamam-nos misteriosos, acanhados, ta­
canhos (sem espírito de iniciativa), in­
diferentes. Isto, normalmente, porque al­
guns de nós — raras exceções — somos 
chamados de atrevidos, ousados, rufiões 
e outros tantos adjetivos apreciativos e 
depreciativos, segundo o modo de pensar 
de quem nos julga. E nós? Que dizemos 
de nós mesmos? A principal finalidade

desta nossa reunião, a meu ver, deve in­
cidir, sobretudo, no esforço que todos e 
cada um de nós deve fazer por se conhe­
cer séria e profundamente. A carta que 
a comissão organizadora deste Encontro 
enviou aos Superiores Religiosos das nos­
sas Comunidades diz textualmente que­
remos redescobrir-nos para nos darmos 
imagem real daquilo que somos para que 
as nossas relações futuras se baseiem na 
verdade e sejam realistas. O interesse é 
de todos nós e da Igreja.

Ora bem: a primeira constatação que 
fazemos de nós mesmos é esta: “Nós so­



mos homens e mulheres cheios de com­
plexos”. Certas frases, gestos e atitudes 
demonstram-no à sobra mesmo que, por 
vezes, tentemos disfarçar a realidade com 
mito de “humildade”, de “simplicidade” 
e de “pobreza”: eu não sei... eu não 
posso, sou incapaz... escolham outro... 
ainda é cedo demais para ocupar esse 
cargo... ainda não estamos prepara­
dos... Se esperamos 500 anos podemos 
esperar mais... A isto poderia acrescen­
tar a atitude ridícula e a triste figura que 
nós fazemos quando dizemos “não saber 
falar a nossa língua materna”; quando 
nos envergonhamos da nossa cultura, dos 
nossos valores tradicionais: música, cos­
tumes, comida, danças, etc.

Posso concluir, sem receio de ser des­
mentida, que há em nós complexos de 
inferioridade.

II — Examinemos agora, e brevemente, 
as causas do complexo.

O complexo foi-nos causado pela des­
valorização de tudo aquilo que é nosso, 
do desprezo com que, geralmente, ou­
víamos falar e tratar dos nossos valores. 
Os estrangeiros, sobretudo os estrangei­
ros portugueses, apresentaram-se sempre 
diante de nós como os únicos detentores 
da sabedoria, da cultura, e “de tudo o 
que era bom”. A supremacia da raça 
tudo justificava e tudo permitia até os 
piores atropelos à justiça, à eqüidade e 
ao respeito pela dignidade da pessoa hu­
mana, independentemente da cor da sua 
pele. O “branco” significava: autoridade, 
dinheiro, mando, e quase sempre, auto­

ritarismo. Julgava-se “superior” pois pa­
recia ter o monopólio da autoridade. Co­
mo conseqüência lógica, o “preto” sen­
tia-se com dever e obrigação de ser sub­
misso, respeitador e cumpridor das or­
dens. E a única ou quase única motiva­
ção dessa atitude era o fato de o “outro” 
pertencer a uma raça julgada superior.

Só os brancos tinham direitos de dar 
largas às suas iniciativas; só eles eram 
capazes de assumir responsabilidades e 
levá-las a bom termo; só eles eram capa­
zes para uma realização de trabalhos 
de confiança e grandes empreendimen­
tos. Poderia resumir as causas dos com­
plexos que existem em nós em várias ca ­
tegorias a que chamaria “condicionamen­
tos”.

1. Condicionamento sócio-político —
Socialmente, o negro Moçambicano viveu 
sempre na total sujeição e submissão à 
vontade e ao capricho autoritário do co­
lonizador. Este servia-se de tudo para 
exercer a sua autoridade domínio: esco­
la, trabalho, habitação e, até mesmo, a 
religião como abaixo veremos. Social- 
mente, o negro era de “classe inferior” 
chamado com desdém “indígena”, sinô­
nimo do homem sem direitos, mas, ape­
nas com deveres e obrigações. Socialmen­
te o negro não era bem aceito, os seus 
trabalhos não eram apreciados. Sofria 
os maus tratos, a repressão, a desconfi­
ança e a desigualdade.

A política anterior ao dia 25 de abril, 
tendia a colonizar o negro ao máximo. 
O negro não tinha liberdade de ação nem 
de expressão. O autoritarismo do domi-



nador que violentava as suas justas e 
legítimas aspirações.

2 . Condicionamento econômico — A
situação econômica do negro criava-lhe 
necessariamente uma situação e condi­
ção de inferioridade. A miséria quase ha­
bitual do homem negro reduzia-o à Ín­
fima espécie, fazendo dele “joguete” de 
quem detinha o poderio econômico. Cada 
um de nós — sacerdotes e religiosos aqui 
presentes — sabemos perfeitmente o que 
os nossos pais sofreram e em que am­
biente de miséria, de pobreza, fomos 
criados, não tanto porque os nossos que­
ridos pais fossem “preguiçosos”, “bêba­
dos” ou “cheio de vícios” como a lin­
guagem colonialista afirmava, como que 
para tranqüilizar a consciência agitada 
por tão clamorosa situação de injustiça 
mas porque a cor da pele determinava 
o quatitativo salarial e não a capacidade 
produtiva nem a, competência profissio­
nal.

3. Condicionamento religioso — O que
se passava na sociedade laica verifica­
va-se no campo religioso devido à inter- 
-relação entre o sócio-político, econômico 
e o religioso. Os nossos missionários — 
estrangeiros, inclusive os portugueses — 
ficam demasiadamente ofendidos quan­
do fazemos certos reparos ao seu mo­
do de trabalhar; chamam-nos ingra­
tos, mal agradecidos — porque nos 
foram buscar à palhoça e nos ensina­
ram a dormir na cama e a comer com 
o garfo — isto obrigar-nos-ia em cons­
ciência a chamar “certo” o que esteve e 
continuava a estar errado na maneira 
como eles procedem no trato com o ho­

mem negro. Que trato se dava ê se con­
tinua a dar ainda hoje ao negro em 
muitas Missões e internatos de Moçam­
bique? Despersonalizou-se a pessoa, cri­
ando-lhe uma aversão e um repúdio de 
si mesmo e do que é “dele”, tentou-se 
desesperadamente incutir-lhe na alma 
e no espírito sentimentos patrióticos pa­
ra com uma Pátria que não era sua.

O colonialismo atingiu a obra missio­
nária nacionalizando-a com a assinatu­
ra do acordo Missionário e Estatuto Mis­
sionário. “Fazer bons portugueses”, fazer 
bons patriotas submissos, obedientes que, 
com temor religioso obedecessem aos 
patrões.

Quem de nós se não lembra ainda da­
queles “lugares reservados aos europeus” 
nas Igrejas? Do nosso irmão negro que 
era empurrado e tirado dos bancos e 
genuflexórios para dar lugar ao “bran­
co”? Sujeição da maioria à língua, men­
talidade e cultura da minoria só por esta 
ter uma detreminada pigmentação? E os 
Seminários? Os Noviciados? Escolas es­
pecializadas de alienação, de humilha­
ção, e de despersonalização! Troçava-se 
da nossa miséria e pobreza — provocada 
por eles... Dizia-se que não tínhamos 
vocação à vida sacerdotal e religiosa... 
O que nós queríamos nos Seminários e 
nos Noviciados era comer e dormir na 
cama, coisas que, infelizmente, não tí­
nhamos em nossa casa. Excluiam-se Se­
minaristas e aspirantes sem motivos sé­
rios nem graves...  Quantos apelos à obe­
diência, à submissão e não à discussão 
das ordens dos Superiores! E não quero 
falar da exclusão total do que era nos-



so: lingua, costumes e tradição! Mesmo 
após a Ordem Sacerdotal e a Profissão 
Religiosa a situação real não era muito 
diferente da do tempo de formação. 
Quase tudo o que nos dizia respeito era 
considerado como “perigoso” e “despre­
zível” e nós negros chegávamos a con- 
vencermo-nos disso. Os nossos formado­
res queriam-nos “à sua imagem e seme­
lhança”, apenas nos deveres e obriga­
ções, não nos direitos.

III — Conseqüências

a) Na convivência.

1 — Com os estrangeiros portugueses: 
sentíamos mais força de domínio, por­
que estes mais do que os outros esta­
vam muito influenciados pela política an­
tes do 25 de abril. Junto deles nós nos 
sentíamos pequenos, quase amesquinha- 
dos. Para eles não passávamos de meni­
nos, de impossibilitados; por isso, nun­
ca pensaram em nomear uma Superiora 
negra. É verdade que há já alguns Pa­
dres negros nomeados Superiores das 
Missões mas Deus sabe com que receios 
eles foram nomeados. Andavam atrás pa­
ra ver se realmente eram competentes, 
responsáveis e comprometidos na sua 
Missão. Portanto, em relação a nós, eram 
paternalistas, manifestavam zelo prote­
tor em tudo. Víamos neles os autênticos 
dominadores e colonizadores, o que tor­
nava as nossas relações com eles sempre 
tensas. Tínhamos que viver como eles, 
assimilando a sua mentalidade, o que 
implicava pôr de lado a nossa mentali­
dade com todas as suas riquezas.

2 — Convivência com os nossos: ini­
bidos de apreciar os nossos valores, pú­
nhamos de lado ou até chegávamos a 
desprezá-los. Alguns de entre nós, já 
ocidentalizados, agíamos como tal, esque­
cendo a negritude com a sua especifica 
linguagem; apresentavamo-nos diante 
dos nossos como pessoas europeizadas, 
nem ocidentais nem orientais, diríamos 
que, para eles, nós éramos uns desenrai­
zados e, por vezes, um tanto ridículos 
quando, por gestos e palavras dávamos 
a entender que não somos “tão pretos” 
como eles... “lava se i valungu”, “inge 
vaha ka hine” dizia o povo em tom de 
desânimo e admiração.

b) Na pastoral.

O padre negro e a irmã ou o irmão 
negros ocidentalizados levavam para a 
Pastoral a mentalidade ocidental e ten­
tavam evangelizar com os modos, a lin­
guagem. .. toda do Ocidente não se ten­
do em conta o povo, formado por negros, 
que exigia uma Pastoral toda especial. 
O padre negro neste aspecto até chegava 
a ter modos poucos delicados com os 
seus irmãos de raça. O pabre não tinha 
culpa, imitava inconscientemente os seus 
formadores. Por causa disto, o padre ne­
gro não era por vezes bem aceito e a 
Pastoral, a pouco e pouco, ia declinando, 
e ele, com isto, desanimava sentindo ao 
vivo a sua incapacidade.

IV — Esforçar-se por ser o que se é.

O quadro, talvez demasiado pessimista 
e dramático, que acabei de vos apresen­



tar teve as duas causas como acima vi­
mos. Não estamos para condenar nin­
guém; não queremos tampouco, pintar, a 
negro, o painel da atividade missionária. 
Os nossos missionários e formadores 
eram filhos da Igreja, sim, mas não há 
dúvida que como portugueses, defendiam 
os interesses a terra deles. É lógico. O 
que é menos lógico e incompreensível é o 
fato de nós lhes imitarmos o exemplo 
de amor à nossa terra que é Moçambique 
e não Portugal com todos os seus valores, 
cultura, mentalidade, isto é: somos Mo­
çambicanos na verdadeira acepção da 
palavra. Antes do 25 de abril poder-nos- 
-lamos desculpar com a situação política 
colonialista vigente em Moçambique. 
Devemos confessar sinceramente, que 
nessa altura era necessário ser-se cora­
joso e lúcido e com certa vocação ao 
martírio para resistir e reagir contra o 
processo de “Portugalização” que, ao fim 
e ao cabo, era a ruína daquilo que, por 
natureza, somos: negros Moçambicanos. 
Estou até convencida que será a partir 
desta realidade bem vincada em cada 
um de nós que conseguiremos viver em 
autenticidade, a nossa consagração ba­
tismal e a nossa doação ao Senhor e aos 
irmãos, como sacerotes e como religio­
sas.

Nesta hora, em que politicamente, Mo­
çambique ressurge para ocupar o lugar 
que lhe compete no contexto das Nações, 
impõe-se o dever e obrigação de dar uma 
nova dimensão à nossa vida, à nossa 
consagração e à nossa presença no mun­
do e na Igreja.

Neste esforço de autenticidade há 
umas linhas de rumo a respeitar.

1 — Nós somos negros Moçambicanos: 
filhos de Moçambique que caminha para 
a sua libertação. Não podemos esquecer 
que, como tais, temos obrigações de dar 
o nosso contributo positivo para a cons­
trução da nossa terra. Amemos a nossa 
terra, vivamos os seus problemas, co­
nheçamos a sua história, a sua cultura 
e sejamos úteis como homens e como ci­
dadãos.

2 — Nós somos cristãos negros Moçam­
bicanos: o Papa Paulo VI, na sua famo­
sa alocução em Kampala, deu-nos uma 
linha de orientação pastoral: “Vós, os 
africanos, sois já os vossos próprios Mis­
sionários; ao impulso da fé recebida de 
ação Missionária dos países estrangeiros 
há de unir-se e suceder o impulso que 
nasce de dentro, da África”... Mas um 
dia virá em que deixaremos de chamar 
(Missionário) em sentido técnico ao vosso 
apostolado nativo, indígena, nosso! o 
Cardeal Malula, numa conferência in­
titulada “Africanizar o Cristianismo” re­
fere-se a este problema da seguinte ma­
neira: O nosso projeto tem um só escopo: 
“favorecer o crescimento de uma Igreja 
local, autenticamente negro-africana”. 
Entre os meios naturais que estão à nos­
sa disposição para estabelecer a Igreja 
local, é oportuno recordar, antes de mais, 
como objetivo prioritário, a “africaniza- 
ção”. Ontem os Missionários crisitaniza- 
ram a África; hoje, os negros estão para 
africanizar o cristianismo: “a África de­
ve ter a sua própria teologia, filosofia,



liturgia, e certos pontos próprios da dis­
ciplina eclesiástica”. Esta é uma tareia 
difícil e de grande envergadura; preci­
samos de anos, já o sabemos. Sabemos, 
também, que tal trabalho requer a mo­
bilização de todas as energias intelec­
tuais e a movimentação de todas as nos­
sas emoções criadoras negro-africanas. 
Não se trata por isso de uma coisa para 
amanhã ou para depois de amanhã. É 
um programa de vida.

Esta passagem — continua o citado 
Cardeal — é tanto mais necessária quan­
do os missionários estrangeiros, não obs­
tante a sua boa vontade, encontram nu­
merosas dificuldades em compreender a 
alma do povo, a sua mentalidade, os seus 
costumes, a sua religiosidade”. ..

. .,  E nós, os Moçambicanos estamos 
mais predispostos para adaptarmos a 
evangelização à índole do nosso povo. Is­
to não significa que os Missionários li­
bertos desses encargos se devam ir em­
bora. Não se pode conceber a sua par­
tida de regiões ainda não cristianizadas; 
não deveriam abandonar sua Missão en­
quanto a Igreja aí não estivesse sufici­
entemente fundada.

Vencendo todas as barreiras, o colo- 
nalismo, e fiéis à nossa vocação de con­
sagrados devemos dar uma forma nova 
ao nosso trabalho. Devemos “Moçambi- 
canizar” q nosso apostolado. O Cardeal 
Malula indica-nos a pista ao afirmar que 
o lugar da religiosa Zairense (e no nosso 
caso Moçambique) já não é no isolamen­

to dos seus irmãos, e nem sequer nos 
enormes conventos onde ela se perde 
num anominato. Chegou a hora na qual 
as relgiosas Moçambicanas devem inven­
tar outro modo de presença; uma pre­
sença talvez mais exigente no que se 
refere à sua vida de união com Deus, 
mas também mais evangélica no meio 
dos seus irmãos condividindo a vida do 
povo no qual foram chamadas e para 
o qual hoje são enviadas. Trata-se sem­
pre disto: “estão lá, viver com e para 
os seus irmãos, em espírito de serviço 
e de total disponibilidade” — isto para 
glória de Deus e salvação do seu povo 
que está em Moçambique.

Há todo um processo de (conscienti­
zação) de re-estruturação, de repensa- 
mento e de conversão. É um trabalho 
duro, penoso e cheio de riscos, mas é 
necessário, inadiável. Estamos sendo ul­
trapassados no plano civil e político. Mo­
çambique pede a todos os seus filhos que 
saiam da inércia, comodismo e da rotina 
e ensaiem uma nova vida.

Os missionários estrangeiros viveram e 
habitaram a nossa terra para aqui pre­
pararem a formação das Igrejas locais. 
Sacrificaram-se corpo e alma, para a 
formação dessas Igrejas, este era o seu 
ideal. Agora, toca-nos a nós, com a gra­
ça de Deus, fazer que este ideal se torne 
em realidade. Vençamos o complexo da 
“solidão”, da “mesquinhez”, de “pater­
nalismo” e de “sujeicionismo”. Medite­
mos estas palavras dum grande chefe de 
Estado — Nyerere — da Tanzania: ‘Os 
membros da Igreja devem trabalhar com



o povo: é importante sublinhar o traba­
lho com-, não p trabalho para. Porque a 
tarefa dos dirigentes religiosos não con­
siste em dizer ao povo que deve fazer, 
mas em partilhar com ele o seu trabalho 
em igualdade e em comunidade. Para 
contribuir para o desenvolvimento do po­
vo, tem partilhar o seu trabalho, priva­
ções, acontecimentos e perseguições. Es­
te é o pleno significado do “ser mem­
bros uns dos outros”. Porque se a Igreja 
não toma parte na nossa pobreza, nem 
participa na nossa luta contra a pobreza 
e a injustiça, então não é parte de nós” 
(Neyerere). O programa de reajusta­
mento e renovação é freqüente e urgen­
te, pois temos sobre os ombros uma pe­
sada herança de (complexos) que não se 
destruirão de um dia para outro. No 
entanto acho justo fazer, neste momen­
to, um apelo à serenidade, à reflexão, 
à ponderação e que não nos mantenha­
mos imóveis sem coragem de começar... 
Acautelemo-nos, porém, dos perigos que. 
facilmente se podem introduzir no nosso 
esforço de autenticidade e combate ao 
complexo, como natural reação contrá­
ria.

Ao complexo de inferioridade pode 
nascer em nós um complexo de superio­
ridade, por sermos negros, filhos da ter­
ra, como se isso nos desse jus a sermos 
“infalíveis”. Não sejamos nós agora a 
evocar a cor da pele como jus a tudo o 
que há de melhor... Acautelemo-nos de 
não nos deixarmos seduzir pela tentação 
do dinheiro e da riqueza, pois nesse mo­
mento, cairemos no erro que apontamos 
aos nossos colonizadores.

Encaremos a mentalidade dos nossos 
irmãos aproveitando os elementos do 
Verbo latentes e que devem ser base 
para uma séria e profunda evangelização. 
Do contrário cairíamos na mesma falha 
cometida anteriormente.

Estejamos atentos, pois o processo de 
“luta contra o complexo” tem também 
os seus perigos e contra-ataques.

C O N C L U S Ã O :

Já me alonguei e peço desculpas e 
permiti-me somente, que como conclusão 
diga:

a) Procuremos cultivar a personalidade 
nas nossas atividades; as nossas palavras 
e a nossa vida deviam ser o retrato do 
que somos... Quanto à responsabilidade, 
devemos tirar o medo e o complexo de 
incapacidade. Se nos responsabilizam em 
alguma coisa, devíamo-nos empenhar de 
tal sorte que essa coisa chegasse a bom 
termo. Devemos inventar novas formas, 
criar iniciativas, não nos tornando me­
ros executores das ordens dos Superio­
res.

b) Amemos e apreciemos a “negritude”, 
a própria cultura, o próprio povo e os 
próprios valores. É verdade que estamos 
muito atrasados em relação ao conheci­
mento dos nossos valores... etc. Lamen­
tamo-nos disso. Queremos, apesar de tu­
do, esforçarmo-nos por amar o pouco que 
conhecemos; procuremos conhecer a fun­
do e apreciar a negritude, convencendo- 
-nos de que realmente somos negros. Co­



nheçamos a própria cultura através de 
cursos, de reuniões, e de livros. Conheça­
mos o nosso próprio povo a partir dele 
mesmo num pequeno mundo onde nos 
encontramos e os próprios valores, esses 
mesmos de que nos envergonhávamos há 
tempos.

c) Abertura e diálogo com estrangei­
ros em clima de igualdade: devemos pro­
curar e até fazer esforços para dialogar 
com eles em clima de igualdade; que 
seja um diálogo de homem para homem, 
porque todos eles e nós — estamos em­
penhados numa mesma causa; implan­
tação da Igreja em Moçambique.

d) Integração no nosso mundo Mo­
çambicano: o domínio estrangeiro esta 
caindo: uma nova nação'se vai erguen­
do. Temos consciência de que tudo tende 
a mudar, que tudo vai-se adaptando. 
Para isto, temos que nos inteirar de tudo 
o que diz respeito a Moçambique sobre­
tudo a  sua evolução sócio-político-ecle- 
sial. Não sejamos meros espectadores, 
mas ativos; somos nós que devemos cons­
truir o “Moçambique novo” e ele espera 
muito de nós. Mãos à obra.

e) Vivamos o nosso sacerdócio e a nos­
sa consagração ao serviço do nosso povo 
e da Igreja local.


