cei

documento 64
setembro 19756

MOCAMBIQUE A PROCURA
DE SUA IDENTIDADE

Divulgamos o textc da Irma Lourdes Peleve, religiosa negra,
mogambicana. Ela o preparou para uma reunido dos padres,
religiosos e religiosas negros de Mocambique, realizada em agos-
to de 1974. Essa reunido situa-se na seqiiéncia de outras, ini-
ciadas ja ha trés anos, ¢ teve a participacdo da maioria dos
sacerdotes, religiosos e religiosas negros de Mocambique. Os

grifos sdo da autora.

I — A procura da nossa identidade

Temos ouvido varias vezes apreciacoes
e criticas sobre a nossa maneira de ser
e de agir. Os nossos irmaos nao negros
chamam-nos misteriosos, acanhados, ta-
canhos (sem espirito de iniciativa), in-
diferentes. Isto, normalmente, porque al-
guns de nos — raras excecoes — SOMOS
chamados de atrevidos, cusados, rufides
e outros tantos adjetivos apreciativos e
depreciativos, segundo o maodo de pensar
de quem nos julga. E nds? Que dizemos
de nos mesmos? A principal finalidade

desta nossa reuniao, a meu ver, deve in-
cidir, sobretudo, no esforco que todos e
cada um de noés deve fazer por se conhe-
cer séria e profundamente. A carta que
a comissdo organizadora deste Encontro
enviou aos Superiores Religiosos das nos-
sas Comunidades diz textualmente que-
remos redescobrir-nos para nos darmos
imagem real daquilo que somos para que
as nossas relacoes futuras se baseiem na
verdade e sejam realistas. O interesse é
de todos noés e da Igreja.

Ora bem: a primeira constatacio que
fazemos de nés mesmos € esta: “Nos so-



mos homens e mulheres cheios de com-
plexos”. Certas frases, gestos e atitudes
demonstram-no a sobra mesmo que, por
vezes, tentemos disfarcar a realidade com
mito de “humildade”, de “simplicidade”
e de “pobreza”: eu nao sei... eu nio
posso, sou incapaz... escolham outro...
ainda é cedo demais para ocupar esse
cargo... ainda nao estamos prepara-
dos... Se esperamos 500 anos podemos
esperar mais... A isto pcoderia acrescern-
tar a atitude ridicula e a triste figura que
nos fazemos quando dizemos “néo saber
falar a nossa lingua materna”; quando
nos envergonhamos da nossa cultura, dos
nossos valores tradicionais: miusica, cos-
tumes, comida, dancas, etc.

Posso concluir, sem receio de ser des-
mentida, que ha em nos complexos de
inferioridade,

II — Examinemos agora, e brevemente,
as causas do complexo,

O complexo foi~-nos causado pela des-
valorizacdo de tudo aquilo que é nosso,
do desprezo com que, geralmente, ou-
viamos falar e tratar dos nossos valores.
Os estrangeiros, sobretudo os estrangei-
10s portugueses, apresentaram-se sempre
diante de no6s como os Unicos detentores
da sabedoria, da cultura, e “de tudo o
que era bom”. A supremacia da raca
tudo justificava e tudo permitia até os
piores atropelos a justica, & equiidade e
ao respeito pela dignidade da pessoa hu-
mana, independentemente da cor da sua
pele. O “branco” significava: autoridade,
dinheirg, mando, e quase sempre, auto-

ritarismo. Julgava-se “superior” pois pa-
recia ter o monopolio da autoridade. Co-
mo conseqiiéncia légica, o “preto” sen-
tia-se com dever e obrigacdo de ser sub-
misso, respeitador e cumpridor das or-
dens. E a Uunica ou quase Tinica motiva-
cdo dessa atitude era o fato de o “outro”
pertencer a uma raca julgada superior.

S6 os brancos tinham direitos de dar
largas as suas iniciativas; so eles eram
capazes de assumir responsahilidades e
leva-las a bom termo; sé eles eram capa-
zes para uma realizacdo de trabalhos
de confianca e grandes empreendimen-
tos. Poderia resumir as causas dos com-
plexos que existem em nos em varias ca-
tegorias a que chamaria “condicionamen-
tos”.

1. Condicionamento socio-politico —
Socialmente, o negro Mocambicano viveu
sempre na total sujeicao e submissdo &
vontade e ao capricho autoritario do co-
lonizador. Este servia-se de tudo para
exercer a sua autoridade dominio: esco-
la, trabalho, habitacio e, até mesmo, a
religido como abaixo veremos., Sociai-
mente, o negro era de “classe inferior”
chamado com desdém “indigena”, sind-
nimo do homem sem direitos, mas, ape-
nas com deveres e obrigacoes. Socialmen-
te o negro ndo era bem aceito, os seus
trabalhos nio eram apreciados. Sofria
0s maus tratos, a repressao, a desconfi-
anca e a desigualdade.

A politica antericr ao dia 25 de abril,
tendia a colonizar o negro ao maximo.
O negro nao tinha liberdade de a¢do nem
de expressao. O autoritarismo do domi-




nador que viclentava as suas justas e
legitimas aspiracoes.

2. Condicicnamento econdémico — A
situacdo econdmica do negro criava-lhe
necessariamente uma situacado e condi-
cdo de inferioridade. A miséria quase ha-
bitual do homem negro reduzia-o & In-
fima espécie, fazendc dele “joguete” de
quem detinha o poderio econémico. Cada
um de nos — sacerdotes e religiosos aqui
presentes — sabemos perfeitmente o que
03 nossos pais sofreram e em que ani-
biente de miséria, de pobreza, fomos
criados, nac tanto porque os nossos que-

_ridos pais fossem “preguicosos”, “béba-
dos” ou “cheio de vicios” como a lin-
guagem colonialista afirmava, como que
para tranqiiilizar a consciéncia agitada
por tdo clamorosa situacdo de injustica
mas porque a cor da pele determinava
0 quatitativo salarial e ndo a capacidade
produtiva nem a competéncia profissio-
nal.

3. Condicionamento religioso — O que
se passava na sociedade laica verifica-
va-se no campo religioso devido & inter-
-relacdo entre o sécio-politico, econdmico
e o religioso. Os nossos missionarios —-
estrangeiros, inclusive os portugueses —
ficam demasiadamente ofendidos quan-
do fazemos certos reparos ao seu mo-
do de trabalhar; chamam-nos ingra-
tcs, mal agradecidos — porque nos
foram buscar 4 palhoca e nos ensina-
ram a dormir na cama e a comer com
o garfo — isto obrigar-nocs-ia em cons-
ciéncia a chamar “certo” o que esteve e
continuava a estar errado na maneira
como eles procedem no trato com o ho-

mem negro. Que trato se dava & se con-
tinua a dar ainda hoje ao negro em
muitas MissGes e internatos de Mogam-
bique? Despersonalizou-se 1a pessoa, cri-
ando-lhe uma aversao e um repudio de
si mesmo e do que € “dele”, tentou-ss
desesperadamente incutir-lhe na alma
e no espirito sentimentos patriéticos pa-
ra com uma Patria que nao era sua.

O colonialismo atingiu a obra missio-
naria nacionalizando-a com a assinatu-
ra do acordo Missionario e Estatuto Mis-
sionario. “Fazer bons portugueses”, fazer
bons patriotas submissos, cbedientes que,
com temor religioso obedecessem aos
patroes.

Quem de nods se nao lembra ainda da-
queles “lugares reservados aos europeus”
nas Igrejas? Do nosso irmio negro que
era empurrado e tirado dos bancos e
genuflexérios para dar lugar ao “bran-
co”? Sujeicao da maioria & lingua, men-
talidade e cultura da minoria sé por esta
ter uma detreminada pigmentacgéo? E os
Seminarios? Os Noviciados? Escolas es-
pecializadas de aliena¢do, de humilha-
¢ao, e de despersonalizagdo! Trogava-se
da nossa miséria e pobreza — provocada
por eles... Dizia-se que nao tinhamos
vocacdo a vida sacerdotal e religiosa...
O que nds queriamos nos Seminarios e
nos Noviciados era comer e dormir na
cama, coisas que, infelizmente, n&o ti-
nhamos em nossa casa. Excluiam-se Se-
minaristas e aspirantes sem motivos sé-
rios nem graves... Quantos apelos & obe-
diéncia, & submissao e nio a discussao
das ordens dos Superiores! E nao quero
falar da exclusdo total do que era nos-



so: lingua, costumes e tradicido! Mesmo
ap6s a Ordem Sacerdotal e a Profisséo
Religiosa a situacdo real ndo era muito
diferente da do tempo de formacdo.
Quase tudo o que nos dizia respeito era
considerado como “perigoso” e “despre-
zivel” e nos negres chegadvamos a con-
vencermo-nos disso. Os nossos formado-
res queriam-nos “4 sua imagem e seme-
lhan¢a”, apenas nos deveres e obriga-
coes, nfo nos direitos.

111 — Conseqiiéncias
a) Na convivéncia,

1 — Com os estrangeiros portugueses:
sentiamos mais forca de dominio, por-
que estes mais do que os outros esta-
vam muito influenciados pela politica an-
tes do 25 de abril. Junto deles nés nos
sentiamos pequenos, quase amesquinha-
dos. Para eles nao passavamos de meni-
nos, de impossibilitados; por isso, nun-
ca pensaram em nomear uma Superiora
negra. E verdade que ha ja alguns Pa-
dres negros nomeados Superiores das
MissGes mas Deus sabe com que receios
eles foram nomeados. Andavam atras pa-
ra ver se realmente eram competentes,
responsaveis e comprometidos na sua
Missdo. Portanto, em relacio a nos, eram
paternalistas, manifestavam zelo prote-
tor em tudo. Viamos neles os auténticos
dominadores e colonizadores, o que tor-
nava as nossas relacdes com eles sempre
tensas. Tinhamos que viver como eles,
assimilando a sua mentalidade, o que
implicava pdér de lado a nossa mentali-
dade com todas as suas riguezas.

2 — Convivéncia com o0s nossos: ini-
bidos de apreciar os nossos valores, pu-
nhamos de lado ou até chegavamos a
despreza-los. Alguns de entre nos, ja
ocidentalizadcs, aglamos como tal, esque-
cendo a negritude com a sua especifica
linguagem; apresentavamo-nos diante
dos nossos como pessoas europeizadas,
nem ocidentais nem orientais, dirlamos
que, para eles, nés éramos uns desenrai-
zados e, por vezes, um tanto ridiculos
quando, por gestos e palavras davamos
a entender que nio somos “tdo pretos”
como eles... “Iava se i valungu”, “inge
vaha ka hine” dizia o povo em tom de
desdnimo e admiracéo.

b) Na pastoral.

O padre negro e a irm& ou o irméao
negros ocidentalizados levavam para a
Pastoral a mentalidade ocidental e ten-
tavam evangelizar com os modos, a lin-
guagem... toda do Ocidente n&o se ten-
dc em conta o povo, formado por negros,
que exigia uma Pastoral toda especial.
O padre negro neste aspecto até chegava
a ter modos poucos delicados com o0s
seus irmaos de racga. O pabre nao tinha
culpa, imitava inconscientemente os seus
formadores. Por causa disto, o padre ne-
gro néo era por vezes bem aceito e a
Pastoral, a pouco e pouco, ia declinando,
¢ ele, com isto, desanimava sentindo ao
vivo a sua incapacidade.

IV — Esforcar-se por ser o que Se €.

O quadro, talvez demasiado pessimista
e dramatico, que acabel de vos apresen-




tar teve as duas causas como acima vi-
mos. N&o estamos para condenar nin-
guém; nio queremos tampouco, pintar, a
negro, o painel da atividade missionéria.
Os nossos missionarios e formadores
eram filhos da Igreja, sim, mas ndo ha
duvida que como portugueses, defendiam
0s interesses a terra deles. E logico. O
que é menos 16gico e incompreensivel € o
fato de nos lhes imitarmos o exemplo
‘de amor 4 nossa terra que é Mocambigque
e nao Portugal com todos os seus valores,
cultura, mentalidade, isto é: somos Mo-
cambicanos na verdadeira acep¢do da
palavra. Antes do 25 de abril poder-nos-
-lamos desculpar com a situagdo politica
colonialista vigente em Mocambique.
Devemos confessar sinceramente, que
nessa altura era necessario ser-se cora-
joso e liacide e com certa vocagdo ao
martirio para resistir e reagir contra o
processo de “Portugalizacido” que, ao fim
e ao cabo, era a ruina daquilo que, por
natureza, somos: negros Mocambicanos.
Estou até convencida que serd a partir
desta realidade bem vincada em cada
um de nés que conseguiremos viver em
autenticidade, a nossa consagragdo ba-
tismal e a nossa doacdo ao Senhor e aos
irmiaos, como sacerotes e como religio-
sas.

Nesta hora, em que politicamente, Mo-
cambique ressurge para ocupar o lugar
que lhe compete no contexto das Nacdes.
impoe-se o dever e obrigacdo de dar uma
nova dimensdo & nossa vida, 4 nossa
consagracio e 4 nossa presenc¢a no mun-
do e na Igreja.

Neste esforco de autenticidade ha
umas linhas de rumo a respeitar.

1 — Nés somos negros Mocambicanos:
filhos de Mocambique que caminha para
a sua libertacfio. Nao podemos esquecer
que, como tais, temos obrigacdes de dar
o nosso contributo positivo para a cons-
trucdo da nossa terra. Amemos & nossa
terra, vivamos os seus prcoblemas, co-
nhecamos a sua histéria, a sua cultura
e sejamos fitels como homens e como ci-
dadaos.

2 — Nés somos cristios negros Mocam-
bicanos: o Papa Paulo VI, na sua famo-
sa alocucdo em Kampala, deu-nos uma
linha de orientacdo pastoral: “Vos, o©s
africanos, sois ja os vossos préprios Mis-
sionarios; ao impulso da fé recebida de
acio Missionaria dos paises estrangeiros
ha de unir-se e suceder o impulso que
nasce de dentro, da Africa”... Mas um
dia vira em que deixaremos de chamar
(Missionario) em sentido técnico ao vosso
apostolado nativo, indigena, nosso! O
Cardeal Malula, numa conferéncia in-
titulada “Africanizar o Cristianismo” re-
fere-se a este problema da seguinte ma-
neira: O nosso projeto tem um sé escopo:
“favorecer o crescimento de uma Igreja
local, autenticamente negro-africana”,
Entre os meios naturais que estao a nos-
sa disposicdo para estabelecer a Igreja
local, é oportuno recordar, antes de mais,
como objetivo prioritario, a “africaniza-
¢a0”, Ontem os Missionarios crisitaniza-
ram a Africa; hoje, os negros estdo para
africanizar o cristianismo: “a Africa de-
ve ter a sua prépria teologia, filosofia,



liturgia, e certos pontos préprios da dis-
ciplina eclesiastica”. Esta é uma tarefa
dificil e de grande envergadura; preci-
samos de anos, ja& o sabemos. Sabemos,
também, que tal trabalho requer a mo-
bilizacdo de todas as energias intelec-
tuais e a movimentacao de todas as nos-
sas emocdes criadoras negro-africanas.
N&o se trata por isso de uma cocisa para
amanhé ou para depois de amanhia. E
um programa de vida.

Esta passagem — continua o citado
Cardeal — é tanto mais necessaria quan-
do os missionérios estrangeiros, ndo obs-
tante a sua boa vontade, encontram nu-
merosas dificuldades em compreender a
alma do povo, a sua mentalidade, os seus
costumes, a sua religiosidade”. ..

... E nés, os Mocambicanos estamos
malis predispostos para adaptarmos a
evangelizacio & indole do nosso povo. Is-
to néo significa que os Missionarics li-
bertos desses encargos se devam ir em-
bora, Nao se pode conceber a sua par-
tida de regides ainda nao cristianizadas;
nao deveriam abandonar sua Missdo en-
quanto a Igreja al nao estivesse sufici-
entemente fundada.

Vencendo todas as barreiras, o colo-
nalismo, e fiéis & nossa vocagéo de con-
sagrados devemos dar uma forma nova
a0 nosso trabalho. Devemos “Mocambi-
canizar” o nosso apostolado. O Cardeal
Malula indica-nos a pista ao afirmar que
o lugar da religiosa Zairense (e no nosso
caso Mocambique) ja néao é no isolamen-

to dos seus irmaos, e nenl sequer neGs
enormes conventos onde ela se perde
num anominato. Chegou a hora na qual
as relgiosas Mocambicanas devem inven-
tar outro modo de presénca; uma pre-
senca talvez mais exigente no que se
refere a sua vida de unidc com Deus,
mas também mais evangélica no meio
dos seus irmaos condividindo a vida dc¢
povo no qual foram chamadas e para
o qual hoje sdo enviadas. Trata-se sem-
pre disto: “estdo 14, viver com e para
0s seus irmacs, em espirito de servigo
e de total disponibilidade” — isto para
gléria de Deus e salvacdo do seu povo
que esta em Mocambique.

H4 todo um processo de (conscienti-
zacdo) de re-estruturacéo, de repensa-
mento e de conversao. E um trabalho
duro, penoso ¢ cheio de riscos, mas ¢
necessario, inadiavel. Estamos sendo ul-
trapassados no plano civil e politico. Mo~
cambique pede a todos os seus filhos que
saiam da inércia, comodismo e da rotina
e ensaiem uma nova vida.

Os missionarios estrangeiros viveram e
habitaram a nossa terra para aqui pre-
pararem 8 formacdo das Igrejas locais.
Sacrificaram-se corpo e alma, para a
formacfo dessas Igrejas, este era o seu
ideal. Agora, toca-nos a nos, com a gra-
ca de Deus, fazer que este ideal se torne
em realidade. Vencamos o complexo da
“solidao”, da “mesquinhez”, de “pater-
nalismo” e de “sujeicionismo”. Medite-
mos estas palavras dum grande chefe de
Estado — Nyerere — da Tanzania: ‘Os
membros da Igreja devem trabalhar com




o povo: é importante sublinhar o traba-
lho com, nao o trabalho para. Porque a
tarefa dos dirigentes religiosos nao con-
siste em dizer ao povce que deve fazer,
mas em partilhar com ele o seu traballio
em igualdade e em comunidade. Para
contribuir para o desenvolvimento do po-
vo, tem partilhar o seu trabalho, priva-
cOes, acontecimentos e perseguictes. Es-
te é o pleno significado do ‘“‘ser mem-
bros uns dos outros”. Porque se a Igreja
nao toma parte na nossa pobreza, nem
participa na nossa luta contra a pobreza
e a injustica, entdo nao é parte de nds”
(Neyerere). O programa de reajusta-
mento e renovacao é freqiiente e urgen-
te, pois temos sobre 05 ombros uma pe-
gada heranca de (complexos) gue néo se
destruirdo de um dia para outro. No
entanto acho justo fazer, neste momen-
to, um apelo a serenidade, a reflexfo,
a ponderacio e que nao nos mantenha-
mos imoveis sem coragem de comecar. ..
Acautelemo-nos, porém, dos perigos que,
facilmente se podem introduzir no nosso
esforco de autenticidade e combate an
complexo, como natural reacdo contré-
ria.

Ao complexo de inferioridade pode
nascer em nés um complexo de superio-
ridade, por sermos negros, filhos da ter-
ra, como se isso nos desse jus a sermos
“infaliveis”. Nao sejamos nos agora a
evocar a cor da pele como jus a tudo o
que ha de melhor... Acautelemo-nos de
néo nos deixarmos seduzir pela tentacéo
do dinheiro e da riqueza, pois nesse mo-
mento, cairemos no erro que apontamos
a0S nossos colonizadores.

Encaremos a mentalidade dos nossos
irmaos aproveitando os elementos do
Verbo latentes e gue devem ser base
para uma séria e profunda evangelizacao.
Do contrario cairiamos na mesma falha
cometida anteriormente.

Estejamos atentos, pois o processo de
“luta contra o complexo” tem também
0s seus perigos e contra~ataques.

CONCLUSAO:

Ja me alonguei e peco desculpas e
permiti-me somente, que como conclusac
diga:

a) Procuremos cultivar a personalidade
nas nossas atividades; as nossas palavras
e a nossa vida deviam ser o retrato 4o
que somos... Quanto & responsabilidade.
devemos tirar o medo e o complexo de
incapacidade. Se nos responsabilizam em
alguma coisa, deviamo-nos empenhar de
tal scrte que essa coisa chegasse a boin
termo. Devemos inventar novas formas.
criar iniciativas, ndo nos tornando me-
ros executores das orvdens dos Superio-
res.

h) Amemos e apreciemos a “negritude”,
a propria cultura, o préprio povo e 0s
proprios valores. £ verdade que estamos
muito atrasados em relacao ao conheci-
mento dos nossos valores... etc. Lamen-
tamo-nos disso. Queremos, apesar de tu-
do, esforcarmo-nos por amar o pouco que
conhecemos; procuremos conhecer g fun-
do e apreciar a negritude, convencends-
-nos de que realmente somos negros. Co-



nhegamos a propria cultura através de
cursos, de reunides, e de livros. Conheca-
mMoS 0 hosSO proprio povo a partir dele
mesmo num pequeno mundo onde nos
encontramos e os proprios valores, esses
mesmos de que nos envergonhavamos ha
tempos.

¢) Abertura e dialogo com estrangei-
ros em clima de igualdade: devemos pro-
curar e até fazer esforcos para dialogar
com eles em clima de igualdade; que
seja um diadlogo de homem para homem,
porque todos eles e nds — estamos em-
penhados numa mesma causa; implan-
tacdo da Igreja em Mocambique.

d) Integracio no nosso mundo Mo-
cambicano: o dominio estrangeiro esta
caindo: uma nova nacio se vai erguen-
do. Temos consciéncia de que tudo tende
a mudar, que tudo vai-se adaptando.
Para isto, temos que nos inteirar de tudo
¢ que diz respeito a Mocambique sobre-
tudo a sua evolugdo sécio-politico-ecle-
sial. Nao sejamos meros espectadores,
mas ativos; somos noés que devemos cons-
truir o “Mocambique novo” ¢ ele espera
muito de nds. Maos a obra.

e) Vivamos o nosso sacerdocio e a nos-
sa consagragio ao servico do nosso povo
e da Igreja local.




