
K.
 T

ho
m

ps
on

 —
 C

M
í

pubticação mensa! do CED! 
número 173
janeiro/fevereiro de 1982

Q M L O M B O L A S



EDITORIAL

“Desce novamente às redes 
da vida do teu Povo Negro, 
Negra Aparecida”

Verdade ou não o fato é que Maria 
sempre fo i largamente devocionada 
pelos homens e mulheres “de cor”. 
Santa blasfêmia! Por que “de cor”? 
Talvez porque a força do colorido 
seja mais evidente nos seus rostos e 
corpos, talvez porque nossa 
fragilidade branca seja mais evidente 
com o corar vergonhoso das nossas 
faces.

O fato é que as pessoas “de cor” 
começaram a descobrir que juntas são 
uma força e que têm uma enorme 
tradição de cultura, de música e de 
dança que os degredados “sem cor”, 
descendentes dos prisioneiros e 
prostitutas portuguesas se 
apropriaram deixando-lhes a 
vergonha da raça e profissões como 
domésticas, motoristas, porteiros 
etc...

A Igreja penitencia-se depois de 
tantos anos! “Houvesse a Igreja da 
época marcado presença mais na 
senzala do que na casa-grande, mais 
nos quilombos do que nas cortes, 
outros teriam sido os rumos da 
História do Brasil desde os seus 
primórdios... ” Epenitencia-se em 
público numa Missa dos Quilombos 
onde antes declarava o seu celebrante 
principal D. José Maria Pires, 
arcebispo da Paraíba: “Não sou mais 
D. Pelé, sou agora D. Zum bi”.

Este número de Tempo e Presença 
quer testemunhar este acontecimento 
histórico e relevante para a Igreja e as 
culturas afros. A  recuperação da 
identidade cultural começa a ser um 
germe forte após três séculos de 
Zumbi e dos quilombos. Esta luta se 
junta a tantas outras de nossa 
sociedade brasileira. Junta-se à dos 
trabalhadores urbanos e rurais, à das 
mulheres, à das minorias sexuais, à 
dos estudantes e de todos os que 
procuram transformar a face do nosso 
país numa face digna e sem temores.

2

Acrescente-se a esta Missa a reflexão 
teológica de um pastor negro dos 
EUA: pensem um pouco na dimensão 
da teologia negra que este homem de 
Deus nos propõe.

E ainda, o depoimento de Abgail e de 
Sant’Ana sobre a discriminação 
racial. A hl... para avançar, aos mais 
cítricos acrescentamos a análise crítica 
de Hoornaert sobre a Missa dos 
Quilombos e concordamos com a sua 
afirmação de que este acontecimento 
se situa no nível de uma luta cultural e 
que muitos agentes de pastoral 
influenciados por uma tradição 
ocidental que remonta ao Iluminismo 
do século X V III mal percebem a 
relevância da luta cultural. Em suas 
palavras, “esquecem que cada 
símbolo, cada discurso, cada 
expressão cultural é uma arma a favor 
ou contra o povo”.

E finalmente, encerramos com o 
profético Hélder no seu belo 
improviso após a ladainha de 
Mariama:

“Nem precisa ir tão longe como no 
teu hino.
Nem precisa que os ricos saiam de 
mãos vazias e os pobres de mãos 
cheias.
Nem pobre nem rico.
Nada de escravo de hoje ser senhor de 
escravos amanhã. ”

Um mundo de irmãos e de 
fraternidade propõe o profeta. E  fo i 
este mundo que os homens e mulheres 
“de cor” ensinaram para nós os “sem 
cor” durante os cem anos dos 
quilombos. É  esta proposta 
alternativa de uma sociedade de 
irmãos que queremos celebrar e que 
celebraram nossos bispos e nossas 
Comunidades Eclesiais de Base no 
Recife.

Celebremos pois, ecumenicamente, os 
QUILOMBOLAS da VIDA e da 
FRA TERNIDADE H U M ANA.

ipresença
publicação mensal do CEDI 
número 173
janeiro/fevereiro de 1982

Tempo e Presença Editora Ltda.

Diretor
Domício Pereira de Matos

Conselho Editorial 
Paulo Ayres de Matos 
Leticia Cotrim 
Heloisa Martins 
Aluisio Mercadante 
Zwinglio Mota Dias 
Neide Esterci 
Jether Ramalho 
Carlos Rodrigues Brandão 
Paulo Cezar Loureiro Botas 
Carlos Cunha 
Rubem T. de Almeida

Fotolitos e Impressão 
Clip — Rua do Senado, 200 
Tel. 252-4610

Composição
Gráfica Editora Prensa Ltda.
Rua Comandante Vergueiro 
da Cruz, 26
Olaria — Tel. 280-8507

Assinatura anual: Cr$ 600,00 
Remessa em cheques pagáveis no 
Rio para Tempo e Presença 
Editora Ltda.
Caixa Postal 16082 
22221 Rio de Janeiro, RJ

Publicação mensal 
Registro de acordo com a 
Lei de Imprensa

CEDI
Centro Ecumênico 
de Documentação e Informação

Rua Cosme Velho, 98 fundos 
Telefone 2055197 
22241 Rio de Janeiro, RJ

Av. Higienópolis, 983 
Telefone 667273 
01238 São Paulo, SP

Coordenador de Publicações 
Paulo Cezar Loureiro Botas

Redatores 
Carlos Cunha 
Rubem T. de Almeida 
Luis Roncari 
Elter Dias Maciel 
Zwinglio Mota Dias

Equipe de Arte 
Anita Slade 
Martha Braga

Produtor Gráfico 
Ãlvaro A. Ramos

Assinaturas e Expedição 
Eduardo Spiller Penna



N
ilt

on
 P

er
ei

ra

DOCMMfWrO

Homilia para a

MISSA DOS QUILOMBOS

Dom José Maria Pires
Arcebispo da Paraíba

Pretos, meus irmãos:

Estamos recolhendo, hoje e aqui, os frutos do sangue de 
Zumbi, símbolo da resistência de nossos antepassados. 
Eles foram trazidos à força da África para estas terras, 
arrancados de sua Pátria, separados de seu povo e de sua 
família, misturados com pretos de outras línguas e de 
outros costumes. Violentaram-lhes a consciência, impuse­
ram-lhes uma religião que não escolheram. Até o nome 
lhes roubaram e os chamaram por nomes destituídos de 
significado para eles.

Estamos presenciando hoje e aqui os sinais de uma nova 
aurora que vem despertar a Igreja de Jesus Cristo. No 
passado, ela não se mostrou suficientemente solidária 
com a causa dos escravos. Não condenou a escravidão do 
negro, não denunciou as torturas de escravos, não amal­
diçoou o pelourinho, não abençoou os quilombos, não 
excomungou os exércitos que se organizaram para com­
batê-los e destruí-los. A Igreja não estava com os negros 
e hoje parece que começa a estar. Começa a nos querer 
bem. A respeitar nossa cultura e a não tratá-la mais como 
grosseira superstição. A Igreja começa a ficar de nosso 
lado, a nos ajudar a ressuscitar nossa memória histórica, 
a incentivar nossa organização.

Pretos, meus irmãos! Como nossos antepassados, viemos 
de vários lugares. Diferentes deles e menos puros do que 
eles, trazemos na pele colorações variadas. Na alma, 
crenças diferentes. Mas neles e em nós estão presentes e 
são indeléveis as marcas de negritude. Somos negros e 
não nos envergonhamos, não queremos mais nos enver­
gonhar de sê-lo.

Brancos, nossos amigos! Conosco vos reunis. Descenden­
tes embora dos que humilharam e torturaram nossa raça, 
viestes hoje nos aplaudir. Não sendo negros, vos mostrais 
solidários com nossa causa e não quereis ver prolongadas 
em nós as conseqüências nefastas da escravidão que opri­
miu nossos avós.

Neste encontro histórico, faltam muitos irmãos negros 
que, levando ainda vida de escravos, não puderam com-

3



Dança fina) da Missa dos Q u d o m b o s .

partilhar dessa celebração da hberdade. E faitam descen­
dentes daqueies que reduziram nossa gente ao cativeiro. 
Eies não acreditam que os negros, enquanto tais, são os 
mais marginalizados no BrasiL Vêem nosso encontro co­
mo uma espécie de provocação ou uma demonstração de 
racismo que, segundo eies, não existe nem deve ser des­
pertado entre nós, como um gesto de conteúdo mais ideo­
lógico e poiítico do que evangélico e reiigioso. Somos 
gratos aos que, sem serem negros, se mostram partidários 
de nossa causa; iamentamos que aiguns não vejam em 
nossa movimentação um sinai de que "a Boa-Nova está 
sendo anunciada aos pobres" (Lc 4.18), mas assegura­
mos que não iremos retroceder em nossa caminhada pelo 
fato de alguns nos interpretarem mal.

I

Mais longa do que a servidão do Egito, mais dura do que 
o cativeiro da Babilônia foi a escravidão do negro no 
Brasil.

Podemos entender — aceitar não — a escravidão como 
consequência de uma guerra ou em pagamento de uma 
dívida. Só mesmo um total desrespeito à pessoa humana 
associado à torpe ambição do lucro pode levar homens a 
transformar outros homens em propriedade sua a fim de 
explorá-los, igualando-os a animais de carga. No Egito 
como na Babilônia, os hebreus foram submetidos a dura 
servidão. Puderam, entretanto, conservar sua consciência 
de povo e a dignidade de pessoa. O africano, ao invés, 
foi desenraizado de seu meio e separado propositalmente 
de sua gente e de sua família. Foi reduzido à condição de 
um objeto que se pode vender, se pode dar, trocar ou 
destruir. Do escravo se exigia o máximo de produção 
com o mínimo de despesa. Não havia preocupação com 
sua saúde ou alimentação. A média de vida dos cativos 
era baixíssima. Castigos os mais humilhantes e severos 
eram infligidos por qualquer ato de desobediência ou ges­
to de rebeldia. Submissão absoluta, aniquilamento de si, 
renúncia total à própria vontade tornaram-se para os es­
cravos condição de sobrevivência. Leis houve e não pou­
cas, destinadas a coibir os excessos nos maus tratos aos 
cativos. Ficaram, porém, letra morta pois era o próprio

sistema que legitimava a escravidão. A Igreja, por sua 
vez, a aceitou sem maior relutância e procurou justifi­
cá-la com a teoria do mal que vem para bem: se os negros 
perdiam a liberdade do corpo, em compensação, ganha­
vam a da alma e se incorporavam à civilização cristã 
abandonando o paganismo. Bela Teologia!

Hoje não falta quem condene a Teologia da Libertação 
— também chamada do Cativeiro — que justifica e in­
centiva, à luz da Palavra de Deus, os esforços dos opri­
midos para se livrarem da marginalização a que foram 
reduzidos. Essa empreitada a que metem ombros tantos 
dos nossos melhores teólogos é certamente simpática, hu­
mana e conforme com a mente de Deus, características 
que não podem ser invocadas em favor da pretensão de 
legitimar com a Bíblia qualquer tipo de escravidão. Hou­
vesse a Igreja da época marcado presença mais na senzala 
do que na casa-grande, mais nos quilombos do que nas 
cortes, outros teriam sido os rumos da História do Brasil 
desde os seus primórdios, outra teria sido a contribuição 
do negro ao nosso desenvolvimento porque, mesmo de­
senraizado de seu povo e de sua terra, mesmo reduzido 
ao cativeiro e sujeito a jornadas de até 18 horas de traba­
lho, conservou em si forças de aglutinação e de preser­
vação de seus valores originais. Estas forças foram prin­
cipalmente a religião e a combatividade.

Obrigado a abandonar suas divindades e a trocar de no­
me no "Batismo", o negro soube fazer a síntese do an­
tigo com o novo: aceitou a religião de seus opressores 
transformando-a por vezes em símbolo de crença de seus 
antepassados. As imagens de santos tornaram-se as mate­
rializações de seus orixás. Nossa Senhora da Conceição é 
Iemanjá, São Jorge é Ogum, Santa Bárbara, Iansã... Por 
mais alienadas e alienantes que pudessem parecer essas 
formas populares de devoção, foram elas que proporcio­
naram a muitos escravos africanos o meio de comuni­
cação que lhes permitiu conservar valores que, de outro 
modo, teriam sido tragados na voragem do cruel cati­
veiro. Nas irmandades de Nossa Senhora do Rosário para 
os Homens Pretos, no candomblé ou no xangô, a religião 
ofereceu aos escravos um espaço de liberdade onde, pelo 
menos enquanto durava o ato religioso, eles podiam sen­
tir-se eles mesmos e recuperar a dimensão de pessoa hu­
mana.

4

V
at

di
r 

A
fo

ns
o



A combatividade de nossos antepassados pareceu ter-se 
apagado no coração da maioria. O escravo mostrava-se 
conformado e submisso. Chegou a coiaborar com seu 
opressor. A afeiçoar-se a eie. Essas atitudes, porém, po­
diam ser interpretadas como um expediente da natureza 
humana em busca da sobrevivência. No fundo, mesmo 
adormecido, permanecia vivo o sentimento de aitivez que 
se rebelava contra a escravidão e buscava formas de ex­
pressar a revoita. Não foram poucos os casos em que 
escravos mataram feitores ou eliminaram senhores cruéis. 
A rebelião teve também sua manifestação coletiva, mais 
organizada e, por isso mesmo, mais eficaz. Foram os 
quilombos. A estas verdadeiras comunidades de escravos 
fugidos se uniam frequentemente índios que viviam situa­
ção parecida e até alguns brancos, vítimas, eles também, 
da exploração.

Pela sua extensão territorial, pela sua organização social 
e política e pela sua longa duração, o Quilombo dos Pal­
mares foi o mais importante de quantos existiram entre 
nós. Os quilombos jamais constituíram um perigo para as 
cidades, as povoações, os engenhos ou fazendas. Os ne­
gros fugidos procuravam terras até então inabitadas e 
desconhecidas, ai se instalavam, organizavam a produção 
de modo a se tornarem o mais possível auto-suficientes e 
acolhiam outros negros que buscavam refúgio e liberdade 
no quilombo. Não se tem notícia de ataques feitos por 
quilombos contra as povoações. Não há vestígio de orga­
nização militar entre eles a não ser em Palmares quando 
tiveram necessidade de se defenderem. No entanto os qui­
lombos foram severamente perseguidos. Temia-se que es­
sa organização rudimentar de negros se tornasse cada vez 
mais poderosa e inflingisse um golpe de morte na escra­
vidão, o que viria prejudicar os interesses econômicos da 
classe dominante. E, como sempre, a polícia foi acionada 
contra humildes escravos. As forças militares receberam 
a incumbência de destruir os quilombos, apoderar-se das 
lavouras feitas pelos quilombos, prendê-los e reconduzi- 
los ao cativeiro ou exterminá-los. Muito sangue correu, 
muita esperança se afogou.

Tudo em vão ou terá havido algum proveito?

II

Chegou o tempo de tanto sangue ser semente, de tanta 
semente germinar.

Está sendo longa a espera, meus irmãos. Da morte de 
Zumbi até nós são decorridos já quase três séculos. Mas a 
terra conservou o sangue de nossos mártires. Este sangue 
fala, clama e seu clamor começa a ser ouvido. Primeiro 
por nós negros que estamos recuperando nossa identi­
dade e começando a nos orgulhar do que somos e do que 
foram nossos antepassados. A sociedade também escuta 
esse clamor. Muitos do seio dela nos apóiam e se colocam 
ao nosso lado para caminharmos juntos. A viagem é lon­
ga e penosa. Quase tudo está por fazer. O negro como 
negro continua marginalizado. Não existe em grau de 
embaixador, em posto de general, em função de Ministro 
de Estado. Na própria Igreja, são tão poucas as exceções 
que não abalam a tranquilidade do preconceito racial.

Tomar consciência do problema de negros que gostariam 
de ser ou ao menos de parecer brancos e de brancos que 
negam que haja racismo no Brasil já é um passo impor­
tante nessa caminhada. Na Eucaristia que estamos cele­
brando, negros e brancos se encontram não como escra­
vos e senhores mas feitos irmãos no mesmo Cristo que a 
todos resgatou da escravidão do pecado. Aqui, descen­
dentes dos que humilharam nossos pais se humilham e 
pedem perdão enquanto nós, acolhendo-os no abraço da 
paz, renunciamos a todo tipo de revanchismo e protes­
tamos não admitir que ódio e violência se instalem em 
nossos corações. Se, no início, ouvimos as lamentações 
do Profeta Jeremias, ouvimos depois, no Evangelho, as 
palavras de conforto e as promessas da esperança. Que 
tudo isso que estamos celebrando impregne nossas vidas e 
invada as relações sociais para que de verdade se realize 
hoje o que, nos tempos do Apóstolo Paulo, já começava 
a ser a maneira de viver dos discípulos de Cristo: "Já não 
há judeu nem grego, nem escravo nem livre, nem homem 
nem mulher, pois todos vós sois um em Cristo Jesus" 
(G! 3.20).

Em Recife, 22 de novembro de 1981

5

N
iit

on
 P

er
ei

ra



I. ABERTURA 
ESTAMOS CHEGANDO...

(coro, con/acfo)

A de ó (chegamos, estamos aqui)

Estamos chegando ao fundo da terra, 
estamos chegando do ventre da noite, 
da carne do açoite nós somos, 
viemos lembrar.

Estamos chegando da morte nos mares, 
estamos chegando dos turvos porões, 
herdeiros do banzo nós somos, 
viemos chorar.

Estamos chegando dos pretos rosários 
estamos chegando dos nossos terreiros 
dos santos malditos nós somos, 
viemos rezar.

Estamos chegando do chão da oficina, 
estamos chegando do som e das formas, 
da arte negada que somos 
viemos criar.

Estamos chegando do fundo do medo, 
estamos chegando das surdas correntes, 
um longo lamento nós somos, 
viemos louvar.

A de ó (recitado)

Do Exilio da vida, 
das Minas da Noite, 
da carne vendida, 
da Lei do açoite, 
do Banzo dos mares...

aos novos Albores! 
vamos a Palmares, 
todos os tambores!!!

Estamos chegando dos ricos fogões, 
estamos chegando dos pobres bordéis, 
da carne vendida nós somos, 
viemos amar.

Estamos chegando das velhas senzalas, 
estamos chegando das novas favelas, 
das margens do mundo nós somos, 
viemos dançar.

Estamos chegando dos trens dos
subúrbios,

estamos chegando nos loucos pingentes, 
com a vida entre os dentes chegamos, 
viemos cantar.

Estamos chegando dos grandes estádios, 
estamos chegando da escola de samba, 
sambando a revolta chegamos, 
viemos gingar.

D. Pedro CasaldáMga 
Pedro T!erra 
Milton Nascimento

A de ó (recitccfo)

Estamos chegando do ventre das Minas, 
estamos chegando dos tristes mocambos, 
dos gritos calados nós somos, 
viemos cobrar.

Estamos chegando do chão dos
Quilombos,

estamos sangrando a cruz do Batismo, 
marcados a ferro nós fomos, 
viemos gritar.

Estamos chegando do alto dos morros, 
estamos chegando da lei da Baixada, 
das covas sem nome chegamos, 
viemos clamar.

Estamos chegando do chão dos
Palmares,

estamos chegando do som dos tambores, 
dos Novos Palmares nós somos, 
viemos lutar.

A de ó (rccifaofo)

(coro, contado)

Em nome do Deus de todos os nomes
Javé
Obatalá
Olorum
Oió.

Em nome do Deus, que a todos os
Homens

nos faz da ternura e do pó.

Em nome do Pai, que faz toda carne, 
a preta e a branca, 
vermelhas no sangue.

Em nome do Filho, Jesus nosso irmão, 
que nasceu moreno 
da raça de Abraão.

Em nome do Espirito Santo, 
bandeira do canto 
do negro folião.

Em nome do Deus verdadeiro, 
que amou-nos primeiro 
sem dividição.

Em nome dos Três 
que são um Deus só,
Aquele que era, 
que é, 
que será.

Em nome do Povo que espera, 
na graça da Fé, 
à voz do Xangô,
o Quilombo-Páscoa que o libertará.

Em nome do Povo sempre deportado
pelas brancas velas
no exilio dos mares;
marginalizado
nos cais, nas favelas
e até nos altares.

Em nome do Povo
que fez seu Palmares,
que ainda fará
Palmares de novo
Palmares, Palmares, Palmares

do Povo!!!

II. EM NOME DO DEUS...

Pai-Nosso... (Missa dos 
Quilombos, Recife).

6



III. RITO PENITENCIAL (coro negro, con/ar/o)

(coro, con/cJo)

Kyrie eleison! 
Christe eleison! 
Kyrie eleison!

Alma não é branca, 
luto não é negro, 
negro não é folk.

Kyrie eleison!

Senhor do Bonfim 
do bom começar: 
não seja a alegria 
apenas de um dia; 
não seja a folia 
para desfilar 
na avenida sua.
Que seja, por fim, 
a tua Alforria 
e nossa a rua, 
Senhor do Bonfim!

Kyrie eleison! 
Christe eleison! 
Kyrie eleison!

(zec/Zar/o)

Da raça maldita 
gratuitamente, 
a raça de Cam.

Carne em toneladas, 
fardos de porão.
Quota da Coroa 
fichas de Batismo, 
marcados a ferro 
para a Salvação. 
Entregues à Morte, 
sendo Cristo a vida. 
Humanos leilões, 
peças de cobiça, 
trezentos milhões 
de africanos mortos 
na Segregação.
Caça das Bandeiras, 
do Esquadrão da Morte 
Exus do destino, 
capitães-do-mato. 
Quantos Jorge Velho 
de todos os Lucros, 
de todos os Tempos, 
de todas as Guardas! 
Quantas Áureas Leis 
da Justiça Branca!

(coro branco, can/abo)

Queimamos, de medo 
— do medo da História 
os nossos arquivos. 
Pusemos em branco 
a nossa memória.

(zec/tar/o)

(zec/Zar/o) Ressaca dos Portos, 
Harlem dos Impérios, 
Apartheid em casa, 
favela do mundo.
Com "direito a enterro", 
sem direito à vida. 
Pelourinhos brancos, 
flagelados pretos.
Negro sem emprego, 
sem voz e sem vez, 
sem direito a ser, 
a ser e a ser Negro.

Dobrados nos eitos, 
os peitos quebrados.
Os peitos sugados 
por filhos alheios, 
senhores ingratos.
Bebês imolados 
pelas Anas Paes.
Testas humilhadas 
nas águas dos cais. 
Bronze incandescente 
nas bocas dos fornos. 
Peões de fazenda, 
pé de bóia-fria, 
artista varrido 
no pó da oficina, 
garçom de boteco, 
sombra de cozinha, 
mão de subemprego, 
carne de bordel...
Pixotes nas ruas, 
caçados nos morros, 
mortos no xadrez!

Mulato iludido, 
fica do teu lado, 
do lado do Negro.
Não faças, Mulato, 
a branca traição.

(zec/rabo)

Padres estudados,
Pastores ouvidos,
Freiras ajeitadas,
Doutores da sorte, 
Cantores de turno, 
Monarcas de estádio...
Não negueis o Sangue, 
o grito dos Mortos, 
o cheiro do Negro, 
o aroma da Raça, 
a força do Povo, 
a voz de Aruanda, 
a volta aos QUILOMBOS!

(so/o, can/at/o)

Bom Jesus de Pirapora, 
na procura desta hora, 
tem piedade de nós.

(cozo)

Kyrie eleison!

(so/o, caa/ado)

Secular estigma 
da escrava Agar,
Mãe espoliada,
Ismael dos Povos, 
denegrida África.

(cozo negzo, caa/at/o)

Cultura à margem, 
Culto condenado, 
Fé de freguesia, 
Giro tolerado, 
Revolta ignorada, 
História mentida.

Negro embranquecido 
pra sobreviver.
(Branco enegrecido 
para gozação.)
Negro embranquecido, 
morto mansamente 
pela integração.

Senhor Morto, Deus da Vida, 
nesta luta proibida, 
tem piedade de nós.

(cozo)

Christe eleison!

Terras de Luanda, 
Costa do Marfim, 
Reino de Guiné, 
Pátria de Aruanda 
Awa de!
(Estamos 
aqui)

(so/o, caa/at/o)

Irmão Mór da Irmandade, 
na Paixão da Liberdade, 
tem piedade de nós.

(cozo)

Kyrie eleison!

Vista Gerai dos Ceiebrantes:
D. Pedro Casaidáiiga. D. Marceio 
Carvaiheira. D. José Maria.
D. Héider.

7



IV. ALELUIA

(coro, cantado)

Aleluiá, aleluià, aleluiá!

Fala, Jesus, Palavra de Deus:
Tu tens a palavra!

Aleluiá...

Irmão que fala a Verdade aos Irmãos, 
dá-nos tua nova Libertação. 
Quilombolas livres do lucro e do medo, 
nós viveremos o teu Evangelho, 
nós gritaremos o teu Evangelho!

Aleluiá...
Nenhum poder 
nos calará!
Aleluiá, aleluiá, aleluiá!

Contra tantos mandatos do Ódio,
Tu nos trazes a Lei do Amor.
Frente a tanta Mentira,
Tu és a Verdade, Senhor.

Trazemos no corpo 
o mel do suor, 
trazemos nos olhos 
a dança da vida.
trazemos na luta, a Morte vencida. 
No peito marcado trazemos o Amor. 
Na Páscoa do Filho, 
a Páscoa dos filhos 
recebe, Senhor.

(vo/o, cantado)

Trazemos nos olhos, 
as águas dos rios, 
o brilho dos peixes, 
a sombra da mata, 
o orvalho da noite, 
o espanto da caça, 
a dança dos ventos, 
a luta de prata, 
trazemos nos olhos 
o mundo, Senhor!

(recitado)

(recitado) Com a força dos braços, o grito entre
os dentes,

a alma em pedaços, erguemos impérios, 
fizemos a América dos filhos dos

brancos!

(coro, contado)

A brasa dos ferros lavrou-nos na pele, 
lavrou-nos na alma, caminhos de cruz. 
Recusa, Oloru, o grito, as correntes 
e a voz do feitor, recebe o lamento, 
acolhe a revolta dos negros, Senhor!

(recitado)

Trazemos no peito
os santos rosários,
rosários de penas, rosários de fé
na vida liberta, na paz dos quilombos
de negros e brancos
vermelhos no sangue.
A Nova Aruanda dos filhos do Povo 
acolhe, Olorum!

(recitado)

Entre tanta noticia de Morte,
Tu tens a Palavra da Vida.
Sob tanta promessa fingida, 
sobre tanta esperança frustrada, 
Tu tens,
Senhor Jesus, 
a última palavra.
E nós apostamos em Ti! !!

Aleluiá...
A Tua Verdade nos libertará. 
Aleluiá!...

V. OFERTÓRIO

(recitado)

Na cuia das mãos
trazemos o vinho e o pão,
a luta e a fé dos irmãos,
que o Corpo e o Sangue do Cristo

serão.

(recitado)

O ouro do Milho 
e não o dos Templos, 
o sangue da Cana 
e não dos Engenhos, 
o pranto do Vinho, 
no sangue dos Negros, 
O Pão da Partilha 
dos Pobres Libertos.

— Na palma das mãos trazemos o
milho,

a cana cortada, o branco algodão, 
o fumo-resgate, a pinga-refúgio, 
da carne da terra moldamos os potes 
que guardam a água, a flor de alecrim, 
no cheiro de incenso, erguemos o fruto 
do nosso trabalho, Senhor! Olorum!

(voio, cantado)

O som do atabaque 
marcando a cadência 
dos negros batuques 
nas noites imensas 
da África negra, 
da negra Bahia, 
das Minas Gerais, 
os surdos lamentos, 
calados tormentos, 
acolhe Olorum!

(recitado)

Com a força dos braços lavramos a terra, 
cortamos a cana, amarga doçura 
na mesa dos brancos.

Com a força dos braços cavamos a terra, 
colhemos o ouro que hoje recobre 
a igreja dos brancos.

Com a força dos braços plantamos, na terra, 
o negro café, perene alimento 
do lucro dos brancos.

Recebe,Senhor 
a cabeça cortada 
do Negro Zumbi, 
guerreiro do Povo, 
irmão dos rebeldes 
nascidos aqui,
do fundo das veias, do fundo da raça, 
o pranto dos negros, acolhe Senhor!

(coro, cantado)

Os pés tolerados na roda de samba, 
o corpo domado nos ternos do congo, 
inventam na sombra a nova cadência, 
rompendo cadeias,

forçando caminhos,
ensaiam, libertos,
a marcha do Po,,.;
a festa dos negros, acolhe Olorum!

(es'trióid;o)

8



V
al

di
r 

A
fo

ns
o

VII. RITO DA PAZ VIII. COMUNHÃO

VI. O SENHOR É SANTO 

(coro, canfacfo)

O Senhor é Sanot! O Senhor é Santo!
O Senhor é Santo!

O Senhor é o só Senhor.
Todos nós somos iguais.
Oxalá o Reino do Pai 
seja sempre o nosso Reino.

(coro, canfodo)

Saravá,
A-i-é,
Aba!

A Paz d'Aque!e, que é 
nossa Paz!
A Paz, que o Povo fará!

Saravá,
A-i-é
Abá!

A iouca Esperança 
de ver todo irmão 
caindo na dança 
da vida,
cantando vencida 
toda Escravidão!

Vai ser abolida 
a paz da Aboiição 
que agora temos.
E contra a paz cedida, 
a Paz conquistada teremos!!!

Saravá,
do novo Quilombo de amanhã.
A-i-é dessa "festa de todos", que virá!

O Senhor é Santo...

O Reino nos vem 
em Cristo Rei Salvador. 
O Reino se faz 
no Povo Libertador.

Hosana! Hosana! Hosana!

(d wanerro de um pregdo)

Aos treze de maio de mii-oitocentos-e- 
oitenta-e-oito, 

nos deram apenas decreto em palavras. 
Mas a Liberdade 
vamos conquistá-la!

(coro, contado)

A-i-é,
A paz d'Aquele, que é 
nossa Paz!

Abá,
a Paz que o Povo fará!

Palmares das lutas da Libertação. 
Palmeiras da Páscoa da Ressurreição.

Saravá, A-i-é, Abá!!!

Milton Nascimento, em compasso 
de ação de graças.

(recdodo)

Bebendo a divina bebida 
do teu Sangue Limpo, Senhor, 
lavamos as marcas da vida, 
libertos na Lei do Amor.

Comendo a carne vivente 
do Teu Corpo morto na Cruz, 
vencemos a Morte insolente 
na vida mais forte, Jesus.

Nutrindo a luta na Aliança 
e a Marcha em teu novo Maná, 
queremos firmar a Esperança 
da Aruanda que um dia virá.

Ara wara kosi mi fara.

Todos unidos 
num mesmo Corpo, 
nada no mundo 
nos vencerá.
Todos unidos em Cristo Jesus,
Oxalá!

Ara wara kosi mi fara.

(so/o, /nascu/mo)

Partilha diária em mesa de irmãos. 
Porque não é livre quem não tem

seu pão.

(vo/o, ycfnmmo)

Partilha constante, na festa e na dor. 
Porque não é livre quem não sente amor.

(jo/o, /MOSCM/mo)

Partilha fraterna de bantus iguais. 
Porque não é livre quem junta de mais.

(so/o, /e/nmmc)

Partilha de muitos unidos na fé.
Porque não é livre quem não é o que è.

(so/o, mascM/ino)

Partilha arriscada de vir a perder.
Porque não é livre quem teme morrer.

(so/o, /cfTunmo)

Partilha segura da Libertação, 
que o Cristo partilha a Ressurreição.

Ara wara kosi mi fara, etc....

9



(/e/for)

Unidos à procura dos quilombos da 
Libertação, celebramos a "memória 
perigosa" da Páscoa de Jesus, 
comungando a força do seu Corpo 
Ressuscitado.
Recolhemos na mesma comunhão o 
trabalho, as lutas, o martirio do Povo 
Negro de todos os tempos e de todos 
os lugares.
E invocamos sobre a caminhada, a 
presença amiga dos Santos, das 
Testemunhas, dos militantes, dos 
Artistas, e de todos os construtores 
anônimos da Esperança Negra.

(so/o, contado)

Porque está na hora,
pedimos o auxilio de todos os santos,
chamamos a força dos mortos na luta
porque está na hora,
o jeito dos mestres da reza e do canto;
porque está na hora,
cantamos malembes pra Nossa Senhora.

(coro, cantado)

Caô — Cabê em si — Iobá 
Todos os santos nos vão ajudar!

(recitado)
(voz, masca/ina)

Zumbi dos Palmares, Patriarca mártir 
de todos os Quilombos de ontem, de 
hoje e de amanhã.

(voz, Tcm/nina)
Dragão do Mar, Francisco José do 
Nascimento, João Cândido que a 
chibata não dobrou, Pedro Ivo 
sombra dos Praieiros pernambucanos 
Angelim dos Cabanos, madeira da 
Resistência e todos os rebeldes do 
Povo, na Terra e no Mar.

(masca/tna)
José do Patrocínio e todos os 
pregoeiros da Libertação.

(/cnan/na)
Haussás, Nagôs e Alfaiates da Negra 
Bahia, e todos os Grupos e 
movimentos Negros que reivindicam o 
Futuro.

(masca/tna)
Arturo Alfonso Schomburg, memória 
do "Povo sem História", voz 
libertária do Caribe.

IX. LADAINHA (/crnãana)
Lumumba, tambor-tempestade da 
África levantada.

(ntasca/tna)
Chimpa-Vita, Beatriz do Congo, 
bandeira em chamas das 
negras-coragem, e todas as 
mães-pretas arrancadas da pedra 
morta para as lutas da vida! E todas 
as Marlys das baixadas 
desmascarando o rosto dos assassinos, 
e todas as anônimas heróicas 
comadres negras, eixo fecundo da 
Sobrevivência da Raça.

(/cmáuna)
Negrinho do Pastoreio, anjo dos 
vaqueiros das reses perdidas e todos 
os guias negros das causas do Povo.

(ntasca/tna)
Crianças de Soweto e de Atlanta, 
massacres da prepotência racial, 
colheita prematura da Juventude 
Negra.

(/cnun/na)
Santeiro Aleijadinho, entalhador dos 
Santos do Povo.

(nta-sca/tna)
Louis Armstrong e todos os metais e 
todas as cordas e todos os Negros 
Spirituals da América Negra.

(/cnt/ntna)
Amílcar Cabral, pai educador da 
Liberdade Africana.

(/nasco/Ina)
James Meredith, paixão matinal e 
todos os estudantes dos campus e das 
ruas que marchais abrindo História.

(/c/n/nina)
Solano Trindade e todos os poetas da 
madeira, da palavra e da alma negra 
nunca embranquecida.

(mavca//na)
Santo Dias, Companheiro, suor e 
sangue da Periferia, mártir na cruz 
das Empresas, e todos os retirantes, 
lavradores, bóias-frias e operários, 
construtores do Sindicato livre e da 
Comunidade Fraterna.

(coro, contado)

Caô...

( /c /n ó u n a )
Santos Reis dos presentes da terra e 
do culto, peregrinos incansáveis à luz 
da estrela, atrás do Menino.

(movca/tno)
São Benedito, irmão acolhedor dos 
pedidos dos Pobres.

(/cnanfna)
Santo Agostinho, mente e coração da 
África Mãe.

(tnasca/ina)
São Martinho de Lima, porteiro 
solicito da América Negra.

(/cndntna)
Santa Ifigênia, discipula do Apóstolo 
e congregadora de virgens.

(tnasca/tna)
São Pedro Claver, escravo fraterno 
dos escravos negros.

(/em dana)
São Gonçalo de Amarante, peregrino 
e evangelizador dos Pobres.

(masca/tna)
São Cosme e Damião, curadores do 
povo sofredor.

(/emtntna)
Valência Cano, mártir bom pastor do 
Litoral Negro, Irmão Lourenço de 
Nossa Senhora, garimpeiro do 
Evangelho, ermitão da Comunidade. 
Frei Gregório de José Maria, 
deportado para o Amazonas, Padre 
Canabarro, vigário comprometido no 
Sul e todos os pastores, romeiros, 
missionários, ermitães e confrades 
devotados ao pranto e à Esperança do 
Povo Negro.

(masca/tna)
Santo Onofre, anacoreta da longa 
solidão.

(/em/nma)
Carlos Lwanga e companheiros 
mártires de Uganda.

(mavca/ma)
Martim Luther King, pastor na vida e 
na morte, voz permanente da marcha 
da Libertação, e todos os mártires da 
Paz perseguida.

(coro, cantado)

Caô...

10



X. LOUVAÇÃO A MARIAMA 

(coro, cun/aafo)

Dança do ofertório, reatizada petos 
membros da Comunidade de Brasítia Teimosa.

Mariama,
Iya, Iya, ô,
Mãe do Bom Senhor!

Maria Mulata,
Maria daqueia 
coiônia faveia, 
que foi Nazaré.

Morena formosa,
Mater doiorosa,
Sinhá vitoriosa,
Rosário dos pretos mistérios da Fé.

Mãe do Santo, Santa,
Comadre de tantas, 
liberta mulhé.

Pobre do Presépio, Forte do Calvário, 
Saravá da Páscoa de Ressurreição, 
Roseira e corrente do nosso Rosário,
Fiel Companheira da Libertação.

Por teu Ventre Livre, que é o verdadeiro, 
pois nos gera livres no Libertador, 
acalanta o Povo que está em cativeiro, 
Mucama Senhora e Mãe do Senhor.

XI. MARCHA FINAL 
(música de Banzo e de Esperança)

(rec/íac/o)

Banzo da Terra que será nossa, 
banzo de todos na Liberdade, 
banzo da vida que vai ser outra, 
banzo do Reino, maior saudade, 
saudade em luta do Amanhã, 
vontade da Aruanda que um dia virá! 
Saudade da Terra e dos Céus, 
o banzo do Homem, saudade de Deus.

(recZ/ac/o)

Seremos Zumbi, construtores
dos novos QUILOMBOS queridos.
Nos muros remidos
da nossa Cidade,
nos Campos, por fim repartidos,
na Igreja do Rei,
de novo do Povo,
seremos a Lei
da nova Irmandade,
Iremos vestidos 
das palmas da Vida.
Teremos a cor da Igualdade. 
Seremos a exata medida 
da humana feliz Dignidade.

Canta sobre o Morro tua Profecia, 
que derruba os ricos e os grandes, Maria.

Ergue os submetidos, marca os renegados, 
samba na alegria dos pés congregados.

Encoraja os gritos, acende os olhares, 
ajunta os escravos em novos Palmares.

Desce novamente às redes da vida i 
do teu Povo Negro, Negra Aparecida!!!

Trancados na Noite, Milênios afora 
forçamos agora, 
as portas do Dia.
Faremos um Povo de igual Rebeldia. 
Faremos um Povo de bantus iguais. 
Faremos de todos os lares 
fraternas senzalas, sem mais. 
Faremos a Negra Utopia 
do novo PALMARES 
na só Casa Grande dos filhos do Pai.

Os Negros da África, 
os afros da América, 
os Negros do Mundo, 
na Aliança com todos os Pobres

Berimbaus da Páscoa marcarão o pé, 
o pé quilombola do novo Toré.
Pela Terra inteira 
juntos dançaremos 
nossa Capoeira.
Seremos bandeira, 
seremos foliões.
No Novo Israel plantaremos 
as tendas dos filhos do Santo.
Os prantos, os gritos, unidos num canto
de irmãos corações,
na luta e na festa do ano inteiro.

(rec/Zac/o)
da Terra.

Seremos o Povo dos Povos:
Povo resgatado,
Povo aquilombado, 
livre de senhores, 
de ninguém escravo, 
senhores de nós, 
irmãos de senhores, 
filhos do Senhor!

(rcc/Zaí/o)

Sendo Negro o Negro, 
sendo indio o índio, 
sendo cada um 
como nos tem feito 
a mão de Olorum.

No rosto de todos os homens sinceros, 
a marca da tribo de Deus, 
o Sangue sinal do Cordeiro.

(rec/Zac/o)

E à espera do nosso Quilombo total 
— o alto Quilombo dos Céus —, 
os braços erguidos, os Povos unidos 
serão a muralha ao Medo e ao Mal, 
serão valhacouto da Aurora desperta 
nos olhos do Povo, 
da Terra liberta 
no QUILOMBO NOVO!!!

(más/ca /mu/)

11

V
at

di
r 

A
fo

ns
o



Eduardo Hoornaert A Missa dos Quilombo:

Na noite de 22 de novembro de 1981 celebrou-se na Praça 
do Carmo, no Recife, no local exato onde a cabeça do 
líder negro Zumbi foi exposta em 1695, a Missa dos 
Quilombos. Naquela noite a "memória perigosa" de 
Zumbi pairou sobre uma multidão de aproximadamente 
8 mil pessoas que com notável atenção e até devoção 
acompanhavam uma liturgia penitencial inédita no 
Brasil, na América e no âmbito católico em geral: alguns 
altos representantes da Igreja Católica (no palco central, 
em torno do altar, estavam Dom José Maria Pires, Dom 
Hélder Câmara, Dom Manuel Pereira, Dom Pedro 
Casaldáliga, Dom Marcelo Carvalheira), em presença de 
representantes do clero e do povo, se penitenciaram e 
pediram perdão pela atitude multissecular da Igreja 
diante dos negros, da "denegrida África" e 
especialmente diante dos escravos fujões e aquilombados 
considerados os maiores inimigos da empresa cristã 
durante séculos, conforme diz uma carta do Padre Pero 
Rodrigues de 1? de maio de 1597: "Os primeiros inimigos 
são os negros da Guiné alevantados que estão em 
algumas serras, donde vêm a fazer saltos, e dão muito 
trabalho e pode vir tempo em que se atrevam a destruir 
fazendas como fazem seus parentes na ilha de São 
Tomé" (cf. Serafim Leite, /Vistorio r/o Compon/ha 
Vasos /?o /?ros;7, II, 358).

Essa Missa dos Quilombos certamente não brotou das 
bases negras do povo nem da prática eclesial das 
comunidades de base, mas sim da sensibilidade de alguns 
intelectuais. Aí está a precariedade desta celebração: será 
que ela realmente terá o impacto histórico que os mais 
entusiasmados lhe atribuem? Qual pode ser sua 
funcionalidade no catolicismo histórico dentro do qual 
estamos inseridos? Há indícios de que esta celebração 
pode vir a ter desdobramentos no nível das práticas 
eclesias na base? Quais seriam estes indícios?

Nesta perspectiva há algo a dizer. Em primeiro lugar, 
celebrar a Missa do Quilombo não significa apenas 
comemorar o passado, significa antes de tudo intuir o 
presente. Quilombo no Brasil é atualidade, não passado. 
Pois os bairros populares das grandes metrópoles 
brasileiras são na verdade quilombos, onde os negros se 
sentem em casa (quilombo ou mocambo significa casa).
O mundo do trabalho é adverso ao trabalhador, o mundo 
do bairro lhe é familiar. Aí ele se refaz, conversa, anda 
no meio da rua, transforma a rua em campo improvisado 
de futebol, distingue entre "quilombolas" (os 
maloqueiros) e forasteiros, se sente aceito. Um estudo 
feito por um estudante em teologia acerca do

Visão de Conjunto diante da Igreja do Carmo e vista geral da praça.

comportamento das pessoas no ônibus que faz o trajeto 
centro-periferia revelou como o pessoal do bairro fica 
mais silencioso, "bem comportado" e individualista na 
medida em que o ônibus se aproxima do centro da cidade 
e se solta (solta palavrões) ao aproximar-se do bairro. 
Viver num bairro popular comporta uma maneira 
específica de se relacionar e de se identificar. O fato de o 
bairro ser considerado perigoso, "cheio de ladrões e 
maloqueiros", afasta os burgueses e os faz desistir de seu 
projeto de apoderar-se destes terrenos que são 
frequentemente muito bem localizados e agradáveis,

12

V
al

di
r 

A
fo

ns
o 

V
al

di
r 

A
fo

ns
o



chegou tarde demais?

como no caso dos morros do Recife. A especulação 
imobiiiária que ameaça os bairros popuiares encontra 
neste "caráter quiiomboia" dos mesmos um 
impedimento. No dia em que estes bairros perderem este 
caráter, eies não terão muita resistência diante da invasão 
burguesa. Desta forma, preservar o quilombo é preservar 
uma raiz importante do povo de descendência africana. 
Haveria muita coisa a dizer sobre os quilombos urbanos e 
seu significado. Basta recordar quantos nomes de bairros 
suburbanos lembram a "denegrida África". Só para 
falar em Rio de Janeiro: Catete, Catumbi, Gamboa, 
Calabouço, Livramento, Morro do Desterro, etc.

Uma segunda consideração: a atual religião dos 
"quilombos urbanos" guardou os traços fundamentais 
dos quilombos antigos. Os descendentes dos africanos no 
Brasil foram e ainda são de uma surpreendente fidelidade 
a uma estratégia que o sistema colonial lhes possibilitou: 
a estratégia da resistência pela religião. A "Relação das 
guerras feitas aos Palmares de Pernambuco no tempo do 
Governador Dom Pedro de Almeida, de 1675 a 1678", 
único documento contemporâneo da época de Palmares, 
reza assim: "E com serem estes bárbaros tão esquecidos 
de toda sujeição, não perderam de todo o 
reconhecimento da igreja: nesta cidade (de Macaco) têm 
capela a que recorrem nos seus apertos e imagens a que 
encomendam suas tenções. Quando se entrou nesta 
capela achou-se uma imagem do Menino Jesus...; 
escolhem um dos mais ladinos a quem veneram como a 
pároco: este os batiza e os casa...; ensinam-se entre eles 
algumas orações cristãs, observam-se os documentos da 
fé que cabem na sua capacidade" fRevtsf# <7o /fMt/fMfo 
//ÁsTónco G<?ogrú/7co 22, 1859, 306-307). O
mesmo se verifica hoje: no bairro da periferia do Recife 
chamado Alto do Pascoal (o tal do Pascoal foi fujão 
também) existem 17 Centros Espíritas, 56 terreiros de 
Xangô, 7 Assembléias de Deus, 5 Igrejas Batistas, 3 
Igrejas Presbiterianas e apenas 2 igrejas (ou capelas) 
católicas. Pode-se dizer que os habitantes deste bairro 
"não perderam de todo o reconhecimento da Igreja", 
que eles "observam os documentos da fé que cabem na 
sua capacidade", mas que a religião mesmo é de raiz 
africana, mesmo sob a "lei dos crentes", como bem 
observou Émile Léonard no seu estudo acerca do 
protestantismo brasileiro ao falar do "caráter iluminista" 
(ou iluminado, entusiasmado) do protestantismo 
popular. Sob as três "leis" (a católica, a protestante, a 
espírita) tremula a chama da esperança africana, da 
identidade quiiomboia. Os habitantes destes bairros 
vivem uma religião na qual a "idéia de Deus é a luz que

se vê, o ar que se respira, a pele em que se vive" (cit.
M. Groetelaars, M;7agre <? re/ig/oj/dacle Pojpn/ar, Vozes, 
1981, 96). Os colonizadores se convencionaram a chamar 
a esta religião de "animismo" (ou espiritismo, 
especialmente no Brasil) e pelo resto não se interessaram 
em descobrir-lhe a profundidade e o significado.

Em terceiro lugar: coloca-se aqui de forma premente a 
questão da organicidade dos atuais agentes de pastoral. 
Influenciados por uma já longa tradição ocidental que 
remonta ao iluminismo (século XVIII), os agentes de 
pastoral mal percebem a relevância da luta cultural. Eles 
compreendem a importância da luta pela libertação nos 
níveis econômicos, sociais e políticos, mas fazem com 
dificuldade a passagem entre estes "niveis" e a luta 
cultural. Esquecem que cada símbolo, cada discurso, 
cada expressão cultural é uma arma, a favor ou contra o 
povo. As ciências, da forma em que foram praticadas na 
Europa e na América do Norte, acreditam demais nos 
esquemas de progresso e desenvolvimento para darem a 
devida atenção às experiências de luta e resistência dos 
povos oprimidos codificadas, celebradas e vivificadas 
pela religião.

Eis a razão profunda, na nossa opinião, da pouca 
receptividade diante desta Missa dos Quilombos em 
certos ambientes eclesiais sinceramente engajados nas 
lutas populares. Acreditamos mesmo que a Igreja na 
América Latina necessita de uma nova "patrística", não 
no sentido de uma aliança com o pensamento elitista e 
erudito da época, mas no sentido de uma aliança com a 
religião vivida pelos pobres. Até hoje só temos 
tipologias acerca da assim chamada "religiosidade 
popular" mas falta-nos um mergulho mais profundo e 
mais "compreensivo". Como diria Michel de Certeau, só 
um diálogo cultural em toda a profundidade no nível dos 
problemas existenciais pode fazer com que se 
compreenda o significado dos significantes da religião 
dos "quilombolas" de nossos mundos suburbanos.

Eis o desafio desta Missa dos Quilombos: o de se situar 
em profundidade diante da realidade negra deste país, 
como disse Dom José Maria Pires no seu excelente 
sermão. Ou será que já é tarde demais e que o 
catolicismo já não significa mais nada para as massas 
de cor negra senão um mero cenário, simplesmente uma 
plataforma de credibilidade junto à sociedade 
estabelecida?



Dfpo/Mf/Vro

1. Os primeiros negros trazidos ao 
Brasii como escravos pertenciam a vá­
rias etnias e eram oriundos de diversas 
regiões africanas. Embarcado, geral- 
mente, através da Costa Noroeste, era 
o homem africano, antes de tudo, o 
perdedor de uma guerra em sua aideia 
interiorana. Vencido em sua terra, 
aprisionado peio invasor, a chegada 
destes homens às terras do Brasii, na­
da tem de heróico. Foram ievados pa­
ra um porto e embarcados, junto com 
outros homens, de outras nacionalida- 
des que faiavam outra iíngua e prati­
cavam outras religiões. Em comum, 
tinham apenas a vioiência de que fo­
ram vítimas. O horror da viagem, en­
tretanto, os irmana e, à chegada, não 
existem mais iinguas ou Cajangas, ou 
Acquaitunes, mas simpiesmente NE­
GROS.
É a trajetória destes negros sem nome, 
rebatizado de João, Maria, Benedito, 
Caiixto... que nós, seus descendentes, 
buscamos entender.
É importante para nós, negros brasi­
leiros, apreender as formas de sobre­
vivência dos escravos, nossos avós.
Ao descobrir que força os sustentou, 
submetidos ao horror do cativeiro, 
coisificados na mão do opressor, va­
mos iograr encontrar o caminho da 
nossa própria identidade perdida. 
Porque se escravo resistiu ao regime 
desumano de trabaiho, às torturas 
aviltantes, a ser possuido por um ou­
tro homem, o negro perdeu o amor 
peia sua cor. E, por mais que os ne­
gros escravos lutassem contra a sub­
missão totai, por mais que conseguis­
sem empurrar seus elementos culturais 
até os dias de hoje e, por mais que 
seus descendentes sejam a maioria do 
povo brasileiro — junto com o nome 
foi-lhes arrancada a negritude. Fo­
ram-lhe impostos os valores do opres­
sor: e a cabeça do Brasil é BRANCA.

A questão racial: 
pontos de vista.
Abgail Paschoa Alves de Souza Assistente Social

Presidente da Junta Governativa do tnstituto de 
Pesquisa das Cuituras Negras

2. Foi somente na última década que 
os negros brasileiros tiveram coragem 
de assumir o gostar da cor de sua pele, 
de admitir que havia alguma coisa de 
extremamente belo na cor negra.
Este despertar coincide e é influencia­
do pelo ecoar no mundo do brado de 
liberdade da África Negra.
Até então o negro brasileiro trazia em 
sua cor o estigma do cativeiro de seu 
povo. E a ideologia do dominador es­
tava de tal forma impregnada em seu 
pensar que identifica negritude com 
escravidão. E mais, acredita que a cor 
de sua pele seja o elemento causal da 
escravidão.
Não é por acaso que os livros escola­
res ensinam que os negros eram mais 
"afeitos" à escravidão que os índios. 
E os negros se envergonham por ser 
"afeitos" à escravidão sem levar em 
conta que homem algum escolhe ser 
escravo, mas alguns escolhem ser es­
cravizados. Este equívoco levou o ne­
gro e a totalidade dos brasileiros, seus 
irmãos, a coisificar mais uma vez o 
escravo, negando-lhe seu passado de 
homem livre. Foram as duas lutas dos 
povos africanos, contra os regimes co­
loniais que os submetiam, que trans­
formaram, a nossos olhos, o negro num 
ser lutador, heróico e livre. E, o mais 
importante, deu condições para o res­
gate na memória dos brasileiros de 
seus heróis negros — Ganga Zumba, 
Zumbi e muitos outros, cujos nomes 
os seus opressores não foram capazes 
de apagar, e nem a condição de luta.

3. É só, a partir deste despertar da 
consciência negra, que alguns grupos 
passam a repensar o negro no Brasil. 
O movimento negro começa a desco­
brir que — na relação opressor/opri- 
mido — o oprimido algumas vezes é 
branco mas o opressor nunca é negro. 
Esta colocação deixa de ser meramen­
te racial e a questão pode começar a 
ser recolocada em termos políticos.

É muito difícil para os negros brasilei­
ros passarem a pensar como negros — 
e é muito importante que o façam — 
sem identificarem, de uma forma mui­
to simplista, o opressor com "os bran­
cos". À medida que caem em mais 
este equívoco, estão afirmando a ideo­
logia do opressor e adotando a postu­
ra escravista que, reduzindo a questão 
do poder e da dominação a critérios 
raciais, determinou nos portos africa­
nos que os povos ali submetidos eram 
negros e portanto passíveis de serem 
escravizados, brutalizados e até cris­
tianizados...
Os grupos negros — e todos aqueles 
— que tentam entender a questão ra­
cial devem ter claro que à ideologia 
racista de dominação e, somente a ela, 
serve a valoração da cor da pele, em 
qualquer análise sobre o relaciona­
mento entre os homens.

4. Os grupos negros são cada dia mais 
numerosos e, neste processo de orga­
nização dos negros brasileiros, onde 
as questões fundamentais estão longe 
de serem resolvidas, surge um risco sé­
rio a ser levado em consideração: as 
tentativas de cooptação de que são ví­
timas por parte do sistema de opres­
são.
O movimento negro, formado de vá­
rios pequenos grupos, sem um contato 
formal entre si, é representado ainda 
por um número muito pequeno de ho­
mens e mulheres que buscam a sua 
identidade étnica e lutam pelo resgate 
da memória histórica de sua gente, da 
importância de seus antepassados na 
formação do Brasil de hoje.
A sua trajetória de volta ao homem 
livre africano, a revisão que tentam 
fazer da historiografia brasileira, a co­
ragem com que falam sobre o precon­
ceito racial, antes negado pelos pró­
prios negros, envergonhados de serem 
vitimas, tudo isso, coloca estes negros

14



Lo
ur

de
s 

G
rz

yb
ow

sk
i

despertos numa posição de iiderança 
frente à comunidade de que fazem 
parte.
E são tantos os negros brasiieiros, são 
tantos os descendentes de escravos que 
hoje escapam do processo de bran­
queamento por que passou o povo 
brasileiro, que o pequeno grupo de 
militantes passa a despertar o interesse 
dos donos do poder.
Estes já não os podem fazer acreditar 
que um dia se tornarão brancos. Esses 
não podem transformá-los em fenô­
menos individuais, novos Patrocínios 
e Pelés.
É preciso, pois, apresá-los. É preciso 
transformá-los em cativos de uma no­
va espécie. É necessário criar uma ca­
tegoria especial de negros que sirvam 
como porta-vozes do poder junto à 
grande massa negra.

5. À medida em que as organizações 
negras avançarem, o sistema de poder 
irá oferecer-lhes vantagens, irá conce- 
der-lhes espaços e recuará taticamen­
te. A consciência de que a luta pela 
liberdade é a grande herança que rece­
bemos de nossos antepassados e que, 
esta herança, poderá ser compartida 
com todo o povo brasileiro, dará a 
nós, militantes negros, a legitimidade 
de nossa luta.
A redenção daquele homem negro, li­
vre, de quem tiraram tudo e a quem 
jogaram cativo nestas terras do Brasil 
se dará no dia. em que a eterna sede de 
liberdade que nos legou, seja saciada 
por todos os brasileiros, seus filhos, 
sem diferença de cor, credo ou raça.

Será o Brasil
uma democracia racial?
Antônio Olímpio de Sant Ana
Pastor Metodista
Secretário Executivo de Ação Comunitária da 
Igreja Metodista no Brasii 
Membro da Pastoral Universitária do Instituto 
Metodista de Ensino Superior — SBC — SP

Membro do MONEME (Movimento Negro da 
Igreja Metodista)
Um dos coordenadores do projeto Reiações 
Raciais no Protestantismo Brasileiro do ISER 
(Instituto Superior de Estudos da Religião. Rio 
de Janeiro).

Somos parte de uma sociedade em cri­
se permanente, onde a maioria domi­
nante tem na exploração do trabalho 
alheio e na marginalização de segmen­
tos sociais a fonte de sua riqueza e 
poder, sociedade que procura silenciar 
os oprimidos pela violência e opressão 
em nome da "ordem e paz social" e 
pelo racismo disfarçado de "democra­
cia racial". Não há harmonia entre 
classes nem "democracia racial" nu­
ma sociedade onde a maioria negra 
tem o seu direito ao trabalho, ao salá­
rio condigno e à segurança social ne­
gados pela força, sendo submetida a 
cruéis condições de vida, confinada 
nas favelas, alagados, cortiços, lixões, 
malocas, mocambos, humilhada pela 
violência policial que objetiva intimi­
dar e destruir a resistência moral fren­
te à opressão.

O mundo pensa que o Brasil é um pa­
raíso racial. Essa falsa idéia difundida 
pelos órgãos oficiais é uma tentativa 
para esconder a realidade das relações 
interétnicas que acontecem entre o

branco preconceituoso, dono do po­
der, e o negro oprimido e marginali­
zado.

Procurando desenvolver este conceito 
de "democracia racial" no exterior, o 
Brasil tem-se aproximado de países 
africanos; tem criado órgãos afro-bra- 
sileiros que possam facilitar e incre­
mentar as relações comerciais, cultu­
rais e econômicas com a África (a 
África é hoje uma das maiores opções 
comerciais do mundo); tem-se coloca­
do contra a África do Sul em sua polí­
tica a favor do "apartheid"; tem ofe­
recido bolsas de estudos para estudan­
tes africanos nas universidades brasi­
leiras. Estas e outras atitudes do go­
verno brasileiro, elogiáveis a nível de 
politica externa, não se refletem, con­
tudo, nas relações interétnicas interna­
mente. A realidade é outra. O povo 
brasileiro é racista, classista, e tem um 
acentuado preconceito de cor. Ao 
contrário das informações oficiais, o 
negro é vítima de uma violência racial 
profunda, difundida e diversificada.

"O negro e Mróero e servd, tendo 
nnscido do nudo. "
Reuter, sociólogo racista americano

"O negro e de^experodotnente óno- 
ra/."
John Mecklin, sociólogo racista americano

"A /ufa da rapa hranca contra ax de­
mais é tnevdáve/ e e.sttrna/a o pro­
gresso. "
Herbert Spencer. sociólogo racista americano

Para mascarar a violência da qual o 
negro é vitima, os ideólogos do siste­
ma criaram a imagem de um Brasil pa­
raíso multi-racial e há mecanismos para 
manter esta imagem falsa. Ao mesmo 
tempo em que violentam ao negro, 
criam mecanismos para camuflar esta 
violência. Criam certos mitos que são

15



repassados através de nossa literatura, 
textos escolares, meios de comunica­
ção sociai, literatura de cordel onde o 
negro aparece como sinônimo de dia­
bo. O esquema de desvalorização do 
negro é tão perfeito que conseguiu pe­
netrar na mente das camadas sociais 
onde se reflete através de uma série de 
estereótipos que inferiorizam o negro 
diante do branco. Além disso, estes 
mitos objetivam repassar a falsa idéia 
de uma sociedade onde não há racis­
mo, onde há a ausência de processos 
aculturadores, de embranquecimento, 
onde há integração social. Todos estes 
mitos são hoje usados como instru­
mentos de manipulação ideológica. 
Estes mitos dificultam a percepção da 
verdadeira realidade que o negro en­
frenta no Brasil.

Estamos vivendo em uma sociedade, 
não só racista, mas também classista. 
A Europa, homogênea racialmente, 
estabelece categorias econômicas se­
gundo suas posses: oprimidos e opres­
sores na medida em que possuam ou 
não dinheiro, fábricas ou terras. E o 
espirito capitalista e imperialista dos 
europeus levou-os a invadir o mundo 
conhecido da época, levando as suas 
doutrinas religiosas, políticas e so­
ciais. O capitalismo europeu provoca 
inequivocamente a luta de classes, e o 
negro, dentro do contexto de reação 
de todos os explorados e marginaliza­
dos, reage por melhores salários, mo­
radias adequadas à sobrevivência hu­
mana, escolas para todos e não so­
mente para um grupo de privilegia­
dos. Não podemos, contudo, reduzir 
a exploração de que o negro é vítima a 
uma dimensão somente econômica e 
política de classe. Por outro lado não 
podemos, também, isolar a domina­
ção racial como um problema em si e 
para si, à margem de toda considera­
ção estrutural, separando as lutas do 
racismo das lutas populares. Pablo 
Richard, teólogo costarriquenho, afir­
ma que em toda dominação de classes 
há sempre uma segregação e discrimi­
nação racial. O opressor sempre con­
sidera o oprimido como raça inferior; 
o pobre tem sempre outra cor. Não 
podemos, afirma ele, contrapor luta 
racial e luta de classes, nem reduzi-las 
uma à outra. A força da luta popular 
de libertação está na combinação dia­
lética de ambas, que se reforçam mu­
tuamente no interior de um mesmo 
processo politico de libertação.

"ÍAwa convc/âncõz ca/parfa parece /w- 
peaf;'r <yae ve cfevcMÓram ov wecaniv- 
o?os /avtórárov e vocáav ?ae /evaraw o 
negro 6ra.sv7e;ro a ve encontrar na v;'- 
faapão em qaa ve encontra... Evte 
procevvo /nvtórico <7e evnraganrento 
vocta/, ca/tara/ e po/íttco expttca por 
<yae o negro ve encontra nov á/tãnov 
patawarev rte ama vocfedacfe <yac e/e 
não apenav q/actoa a convtratr, mav 
ãa qaa/ /o t  o granrte convtrator. "  
Clóvis Moura, sociólogo. São Pauio

A violência contra o negro é histórica. 
Ela se prolonga até à África, a Pátria- 
Mãe dos negros de todo o mundo. E, 
na medida em que a África se liberta 
de seus opressores e se reestrutura, 
provoca no negro brasileiro o desejo 
de redescobrir cada vez mais a sua ne­
gritude, a sua identidade, capacitan- 
do-se assim para dinamizar a reação, 
que já é evidente, contra a ideologia 
de dominação que sustenta como 
"consequência natural" a inferiorida­
de racial e cultural do negro e a "su­
perioridade natural" do branco. O ne­
gro, dizem os racistas, está em um es­
tágio evolutivo inferior cultural e ra­
cial, estando, portanto, incapacitado 
para participar como sujeito do pro­
cesso econômico, social e político. 
Permitem aos negros certas manifesta­
ções culturais e religiosas que na reali­
dade objetivam "manter o negro no 
seu devido lugar". Os temas políticos 
e culturais conscientizadores, bem co­
mo as instituições, não são aceitas co­
mo integrantes dinâmicas das demais 
instituições sociais e essa recusa pro­
voca, consequentemente, o isolamento 
que justifica o conceito de inferiori­
dade da cultura negra.

"O ãtvcMzvo //óera/ é o trapo orarcanfe 
ãe novva é/ivfóWa. 7?ev?rào, cvátenfe- 
raenfe, ao avq/rato ãav cawaãav ão- 
oanantev... Rcnaaã/capõev popa/arev 
/oraw  veo:pre reprówá/av co/no óaaã/- 
tívoro, povfav à margem ãa /V;'vtór;'a, 
crámafo-ve ãevta /orm a o mtto ãa ãe- 
mocrac/a racáz/. "  Prof? Dulce C.A.
. Whitaker, UNESP, Araraquara, São Paulo

O negro é neutralizado como sujeito 
de sua própria História. A sua Histó­
ria tem sido até hoje a História do 
branco, contada à sua maneira, obje­
tivando legitimar interesses racistas. 
Como negros precisamos de uma His­
tória pesquisada, interpretada e rela­
tada pelo próprio negro. História on­
de sejamos sujeitos e não objetos de 
análise. É preciso revelar a existência 
de tantos negros que fizeram História 
e que a História branca escondeu.

O negro é neutralizado em sua inicia­
tiva para a libertação. Os mecanismos 
de controle e dominação oficiais neu­
tralizam sua iniciativa através da per­
seguição sistemática aos seus mais di­
nâmicos movimentos. Em 1930 cria­
ram o mito da democracia racial e ao 
mesmo tempo iniciou-se uma perse­
guição sistematizada e o fechamento 
dos principais movimentos politicos 
dos negros, desenvolvendo na mesma 
ocasião uma intolerância etnocêntrica 
contra as manifestações culturais e re­
ligiosas, transformando-as em simples 
manifestações folclóricas. O negro é 
violentado na sua cultura quando a vê 
transformada em simples passatempo 
para as horas de lazer e curiosidade 
dos brancos. O mito da democracia

16

Lo
ur

de
s 

G
rz

yb
ow

sk
t



racial procura esconder a existência e 
força de uma cultura negra, isto é, um 
sistema cultural simbólico com regras 
próprias, possuidoras de um caráter 
popular e erudito, em condições para 
responder pela identidade histórica do 
homem negro no Brasil.

"y4s- vez/zze/zz.s estão no zz/zezzzzção zzzezz- 
fzz/, no zzzz/zez*zzz/zyzzzo czr/trrrzr/. Os zzzo/- 
z/as r/e re/erêncz'a zzzzzzz, zrozzzo zza Á/z-z- 
ca, são oczí/enrazs. /Vossos sáózos não 
são reeon/zeezc/os ate ç ae  reeehazn o 
zzvzz/ z/zz Earo/za oa atos /Tstaãos Uzzz- 
ãos. O /zró/zrzo znoãe/o ate eznhranz/ae- 
czznento e azna sezyae/a ala co/ozzz'zzz- 
ção. v4 ca /ta ra  hrasz/ezaa é azna szntese 
a/e ea/taz*as, cozn tena/êncza marcaa/a 
jcaz-a o hz*an?aeaznento. Va as razxes 
a[/z*z'eanas não são znazto /zrzvz/egzaatas 
e zsso /zaaa zzzzzzz e eonse<yaénez'a z/zz co- 
/onzzação."
Prot. Kabenguele Nunanga, Zaire

Os estereótipos representam, também, 
uma das maiores violências praticadas 
contra o negro no Brasil. Eis alguns: 
"serviço de preto", "negro de alma 
branca", "negro rico é branco", "ne­
gro, quando não faz na entrada faz na 
saída", "negro que é negro, não mija 
fora do penico", "negro que se pre­
za", "a situação está preta", "negro 
metido a besta", "negro não vai para 
o céu nem que seja rezador, tem ca­
belo de espeto, que espetou Nosso Se­
nhor".

A violência racial profunda, difundi­
da e diversificada, gerou em toda a 
comunidade negra um outro elemento 
altamente pernicioso para a sua sobre­
vivência: o medo psicológico. Essa 
violência psiquica gerou no negro a 
vergonha de ser negro, levando-o a 
adotar, para poder sobreviver, os pró­
prios valores preconceituosos de uma 
sociedade racista, facilitando assim o 
seu controle, a sua desestruturação, a 
sua impotência e submissão, interiori­
zaram no negro o papel básico de ser 
mão-de-obra barata, com possibilida­
des de realizar apenas trabalhos mais 
simples e penosos. Mas, apesar desta 
interiorização maléfica, diabólica, os 
negros têm resistido heroicamente du­
rante séculos, encontrando-se hoje an­
dando pelas ruas como bêbados, men­
digos, loucos (pela dureza da vida que 
são obrigados a viver), desemprega­
dos; trabalhando como empregadas 
domésticas, motoristas, trocadores de 
ônibus, vendendores ambulantes, 
prostitutas, serventes, limpadores de

sarjetas e bueiros fétidos, olheiros de 
ponto do jogo de bicho, lixeiros, guar­
das de banco, carteiros, lavadores de 
carros, lavradores. Há negros ricos? 
Há. Existem negros exercendo profis­
sões liberais? Existem. Contudo eles 
são exceções reduzidíssimas. O baixís­
simo salário que a grande maioria re­
cebe a obriga a residir nos guetos bra­
sileiros que são as favelas, os mocam­
bos, as malocas, os cortiços, os alaga­
dos, onde as pessoas vivem em péssi­
mas condições de saúde e higiene, sem 
transportes e escolas. Nestes locais os 
negros e outros marginalizados per­
manecem sofrendo e resistindo, apren­
dendo sobre si mesmos, capacitando- 
se através do próprio sofrimento e re­
sistência a questionar os papéis e luga­
res reservados para eles pela sociedade 
branca opressora, pois esta prisão psi­
cológica e física os mantém em cons­
tante desvantagem com relação às 
conquistas sociais.

A Europa ocidental tem uma grande 
dívida para com a África e os negros 
da diáspora. Ela tornou-se opulenta e 
poderosa, também, através da transfe­
rência de riquezas africanas; ela tor- 
nou-se desenvolvida e abastada atra­
vés da exploração de milhões de ne­
gros africanos e da diáspora. E nós, 
negros brasileiros, sabemos do sacri­
fício e dolorido sofrimento que tive­
mos nas lavouras e nas minas de ouro 
para manter o luxo e a opulência das 
cortes européias, principalmente as de 
Portugal e Inglaterra.

" O  zYzcZsrzzo  é  zzzzzzz r/zzzzczrsão  as?z*zz/zz- 
zYz/ z/o .s*z'.fZczzzzz czzpzZzz/AZzz,' zz/ézzz z/<? jcz* 

zzzzzzz v zo / zzçã o  z/o.s D z z e z t o i  /Vzzzzzzzzzos <? 

Zzzzzzbézzz zzzzzzz zzzzzzzz/as/zzção cozzzztzzz*zz/
z/o ZZTgSZZZO SZVZCZZZZZ. "
Pab)o Richard, teóiogo, Costa Rica

"C/VAB. tz*zz/zzz/úzzz/oz* zzegz*o z*eceóc o 
zzzezzoz*yzz/ãz*z'o.'brzzzzcoj, 72%, zzegz-os, 
23%. De /oz/o.s ov szz/ãzw.s zto Azzís, 
72% /zczzzzz cozzz o.s ezzzpz*egzzz/o.s bz*zzzz- 
czM <?zze z*e/7z*ayezz?zzzzz 37% z/ov zzYzózz- 
//zzzãoras. Os zzegz*oj t?tze z*ejpz*asezz?zzzzz 
40% z/zz /bz-çzz zfe tzYzbzz/úo, /evzzzzz pztzvz 
czz.szz vozzzezzZe 23% z/ov z*ezzr/z'zzzezztzM. 
/Vo czzzzz/zo, ozzz/e os OzYzzzcos são /zgez- 
z*zzzzzezzte zzz/ez-zores zzos zzegz*os (4#,3%), 
37% t/os szz/ãz*z'os /úes são z/esZz'zzzzz/os. 
A zzzaszzzzz z/zspzzz*zz/zzz/e zzcozztece zzos 
sez*vz'ços brzzçzzzs zzz*ózzzzo.s, ozzz/e os 
bz-zzzzcos (34%) gzzzz/zzzzzz zzzzzzs z/e z/ozs 
Zez-ços <7os szz/ãrzos, z/ezxzzzzz/o cozzz os 
zzcgz*os zz/zezzzzs 37%. EsZzz z/z/cz*czzçzz c 
cozzsZzzZzzz/zz czzz zoz/zzs zzs oczrpzzções. "  
Pesquisa do IBASE para a CNBB

VIOLÊNCIA POLICIAL

A população negra tem sido vítima de 
uma repressão policial violenta atra­
vés da História. Desde os tempos da 
Colônia até aos nossos dias, a violên­
cia policial procura manter o negro 
submisso, impotente, medroso, "em 
seu devido lugar". O mito da demo­
cracia racial iguala a todas as pessoas 
e se o negro está desempregado, é por­
que é vagabundo; se reclama os seus 
direitos, é subversivo; e, para os "va­
gabundos e subversivos", há todo um 
aparato policial pronto a agir em 
qualquer lugar, hora ou circunstância, 
como acontecia antes da "abolição da 
escravatura", quando os quilombos 
eram perseguidos e destruídos e de­
pois da "abolição", quando iniciaram 
uma perseguição aos clubes recreati­
vos dos negros, às escolas de samba 
(hoje não perseguem tanto porque 
elas rendem milhões de cruzeiros para 
os brancos manipuladores da diversão 
pública), aos terreiros de umbanda e 
candomblé, nas ruas e bares onde os 
negros se aglomeravam.

E as Igrejas? Como se têm colocado 
diante do problema do negro?

A grande maioria delas está simples­
mente ausente. Não tomam nenhum 
conhecimento do drama que o negro 
enfrenta diariamente. Lamentavel­
mente elas se tornam reforço ponderá­
vel da ideologia dominante. O conser­
vadorismo da maioria das Igrejas Pro­
testantes brasileiras tem concorrido 
para a manutenção do status quo e o 
que é pior, para aprofundar os pre­
conceitos de que o negro é vítima. Os 
seus hinos racistas são um exemplo 
disso: expressões como "alvo mais 
que a neve", ou "negro como o peca­
do", "o meu coração era preto..." 
nada concorrem para ajudar o negro 
na sua luta, ao contrário...

Há esperanças, contudo. Nem todas 
as Igrejas têm-se calado. A Igreja Me­
todista acaba de criar a PASTORAL 
DO NEGRO. A Igreja Católica acaba 
de criar o GRUPO UNIÃO E CONS­
CIÊNCIA NEGRA. Temas relaciona­
dos com os negros têm sido alvo de 
diálogo nas igrejas locais e comuni­
dades eclesiais de base. Tudo indica 
que teremos fortes aliados em nossa 
luta pela libertação apesar de toda a 
violência praticada contra nós.

17



g/PAM //OJE " c . . .

O  <?Ke é  T g o ío g t a  C r t s ^ ã

Eu quero dirigir o tema: "Teoiogia Ecumênica num con­
texto intercuiturai" examinando uma questão: "O que é 
Teoiogia Cristã?".

Teoiogia é iinguagem sobre Deus. Teoiogia Crísó? é lin- 
guagem sobre a atividade iibertadora de Deus em nome 
da iiberdade dos oprimidos.

Quaiquer faia sobre Deus que faihe na liberação de Deus 
para os oprimidos, sua premissa não é cristã. Pode ser 
fiiosófica e ter aiguma reiação com a Escritura, mas não 
é cristã. Pois a paiavra "cristã" conecta a teoiogia inse­
paravelmente à vontade de Deus de iibertar os cativos.

Eu penso que essa compreensão da Teoiogia e Cristia­
nismo não é a visão central da tradição teológica ociden­
tal e não é também o ponto de vista dominante da teo­
logia euro-americana contemporânea. Entretanto, a ver­
dade não deve ser definida peia maioria ou peio interesse 
intelectual dominante dos academicistas da Universidade. 
O propósito desse ensaio é examinar os pressupostos teo­
lógicos que sublinham o clamor de que a teologia cristã é 
linguagem da libertação de Deus para as vítimas da opres­
são social e política.

1 Minha colocação de que a teologia cristã é linguagem 
sobre a atividade libertadora de Deus para os pobres é 
baseada no fato de assumir que a Escritura é a primeira 
fonte do discurso religioso. Usar a Escritura como pre­
missa da teologia não quer dizer dispensar outras fontes, 
tais quais a filosofia, a tradição e o nosso contexto con­
temporâneo. Simplesmente significa que a Escritura defi­
nirá como essas fontes vão funcionar na teologia.

Essa teologia cristã deve começar pelo fato de que a Es­
critura parece auto-evidente. Sem esse testemunho básico 
o cristianismo não teria significado. Esse ponto parece 
tão óbvio para mim que seria quase impossível pensar de 
outra maneira. Entretanto, esse ponto precisa de escla­
recimento. Há muitas perspectivas na Escritura. Há algu­
mas que a veem como infalível, e há outras que dizem 
que ela é apenas um importante corpo de literatura. Há 
aproximadamente tantas perspectivas na teologia quanto 
há teólogos. Na medida em que não posso valorar a vali­
dade da maioria dos pontos de vista, eu posso colocar o 
que eu acredito ser a mensagem central da Escritura.

Eu acredito que a minha perspectiva sobre a Escritura é 
derivada da própria Escritura. Desde que outros, com

diferentes perspectivas diriam a mesma coisa, eu posso 
apenas explicar a estrutura essencial da minha perspectiva 
hermenêutica. Parece claro para mim que qualquer outra 
coisa que nós possamos dizer sobre as Escrituras é que 
primeiramente elas são a história do povo israelita que 
acreditava que Javé estava envolvido na sua história. No 
Velho Testamento a história começa com o primeiro êxo­
do dos escravos hebreus do Egito e continua através do 
segundo êxodo da Babilônia. E com a reconstrução do 
templo. Para ser preciso, há muitas maneiras de se olhar 
esta história, mas a importância da mensagem bíblica é 
clara nesse ponto: a salvação de Deus é revelada na liber­
tação dos escravos da servidão sócio-política. Verdadeira­
mente, o julgamento de Deus é infligido ao povo de Is­
rael, quando eles humilham os pobres e os órfãos. "Vo­
cês não deverão maltratar a nenhuma viúva ou criança 
sem pais. Se vocês assim o fizerem, estejam certos de que 
eu escutarei se eles a mim apelarem. Minha ira levantar- 
se-á e eu os matarei com a espada" (Êx 22. 23,24. Neb).

Claro que há outros temas no Velho Testamento e eles 
são importantes. Mas a sua importância é encontrada na 
iluminação do tema central da libertação divina. Falhar 
em ver esse ponto é entender mal o Velho Testamento e 
conseqüentemente distorcer a sua mensagem.

Minha colocação de que a Escritura é a história da liber­
tação dos pobres por Deus também se aplica ao Novo 
Testamento, onde a história é levada para dimensões uni­
versais. O Novo Testamento não invalida o Velho. O 
significado de Jesus Cristo é encontrado na vontade de 
Deus de fazer da libertação, não uma simples proprie­
dade de um só povo, mas de toda a humanidade. Deus 
tornou-se um pobre judeu em Israel e a partir daí identi­
ficou-se com os desamparados de Israel. A cruz de Jesus 
não é mais do que a vontade de Deus de estar com os 
pobres e de ser como eles. A ressurreição significa que 
Deus alcançou a vitória sobre a opressão, sendo que os 
pobres não mais têm de ser determinados pela sua pobre­
za. Isto é verdade não somente para a "casa de Israel", 
mas para os destroçados da terra. A encarnação então é 
simplesmente Deus tomando para a sua divina pessoa o 
sofrimento e a humilhação humanas. A ressurreição é a 
divina vitória sobre o sofrimento, o dom da liberdade 
para todos os fracos e oprimidos. Isto e nada mais é a 
mensagem central da história bíblica.

Se a teologia é derivada da história divina, então deve ser 
linguagem sobre libertação. Qualquer outra coisa seria 
uma distorção ideológica da mensagem do Evangelho.

18



Aqui, então, está o meu primeiro ponto sobre o contexto 
ecumênico da teoiogia. A Escritura deve ser a premissa 
primária para discussão e diàiogo. Sejam quais forem as 
diferenças entre os povos, há um ponto em comum para 
todos os cristãos o qual é encontrado no ciamor absoluto 
de que o Deus bíblico está com eles. Ser cristão é acredi­
tar que o Deus da Escritura é o Deus de toda huma­
nidade.

2 Porque a teologia cristã começa e termina com a histó­
ria bíblica da libertação de Deus para os fracos, ela é 
também linguagem cristológica. Neste ponto Karl Barth 
estava certo. Lamentavelmente Barth não explicou esse 
ponto cristológico com a devida clareza, porque sua teo­
logia estava demasiadamente determinada pela tradição 
teológica de Agostinho e Calvino e muito pouco pela 
Escritura. Enquanto a premissa teológica de Barth o ca­
pacitava para chegar mais perto da mensagem bíblica do 
que os seus contemporâneos, o seu entendimento de teo­
logia não era derivado da visão bíblica de Jesus o liber­
tador dos oprimidos. Porque Jesus o libertador não é o 
centro da cristologia de Barth, sua visão da teologia é 
também defeituosa neste ponto. Porque a teologia co­
meça com a Escritura, ela precisa começar também com 
Cristo. A teologia cristã é linguagem sobre o Cristo cruci­
ficado e levantado, que garante liberdade para todos os 
que são falsamente condenados numa sociedade opres­
siva. Que outra coisa pode a crucificação significar, exce­
to que Deus, o Santo de Israel, se tornasse identificado 
com as vítimas da opressão? Que outra coisa pode a 
ressurreição significar a não ser que a vitória de Deus em 
Cristo é a vitória das pessoas pobres sobre a pobreza? Se 
a teologia não tomar isso seriamente, como pode o nome 
de cristão ter algum valor? Se a Igreja, a comunidade da 
qual surge a teologia, não faz da libertação de Deus para 
os oprimidos, o centro de sua missão e proclamação, 
como pode ela descansar em paz tendo um criminoso 
condenado como o símbolo dominante da sua mensa­
gem?

Para a teologia ecumênica dentro de um contexto inter- 
cultural, nós poderíamos dizer que todas as teologias cris­
tãs não somente começam com a Escritura, elas também 
começam com o testemunho bíblico de Cristo. Ao invés 
de nos separar, Cristo nos traz juntos desde diferentes 
contextos culturais e, a partir daí, nos presenteia a todos 
com a identidade da liberdade que é afirmada ou negada 
de acordo com o nosso compromisso com a libertação de 
todos.

3 Porque a teologia cristã é mais do que o recontar da 
história bíblica, ela também tem de fazer mais do que a 
exegese da Escritura. O significado da Escritura não é 
auto-evidente em toda situação. Por isso mesmo, é fun­
ção da teologia relacionar a mensagem da Bíblia a cada 
situação. Não é uma tarefa fácil na medida em que as 
situações são diferentes e a Palavra de Deus para a huma­
nidade não é sempre auto-evidente.

Porque a teologia deve relacionar a mensagem com a 
situação do envolvimento da Igreja no mundo, a Teolo­
gia deve usar outras fontes em adição à Escritura. Nesse 
ponto, Bultmann e Tillich são mais apropriados que 
Barth, embora, eles deturpassem a função da cultura na 
teologia. Distintamente de Barth, meu desacordo com 
Bultmann e Tillich não está em se a teologia deveria usar 
a cultura (filosofia, sociologia e psicologia) na interpreta­
ção do Evangelho.

Que a nossa linguagem sobre Deus está inseparavelmente 
ligada à nossa própria historicidade parece tão óbvio que 
negá-la é tornar-se escravizado pela nossa própria ideo­
logia.

Não obstante Karl Barth afirmar que a premissa da teolo­
gia natural está morta, pelo menos, na medida em que 
nossa linguagem não é simplesmente sobre Deus, e tão- 
somente isso, bem que podíamos desejar que falasse de 
outra forma. Isso quer dizer que a teologia não pode 
evitar a filosofia e outras perspectivas no mundo. A pre­
missa, então, não é se nós podemos ou devemos evitar 
falar da cultura humana no ato de fazer teologia. A ques­
tão é mais se a revelação divina na escritura nos garante a 
possibilidade de dizermos alguma coisa sobre Deus que 
não seja simplesmente sobre nós mesmos. A menos que 
essa possibilidade seja dada, mesmo que pouco seja, en­
tão parece não haver nenhuma razão para falarmos na 
distinção entre teologia branca e teologia negra ou a dife­
rença entre falsidade e verdade.

Eu creio que enfocando a Escritura, é garantida a liber­
dade à teologia de tomar seriamente a situação social e 
política sem ela ser determinada por isso. Consequente­
mente, a questão não é se nós tomamos a sério nossa 
existência social mas, cowo e de <?ue /waneira nós toma­
mos isso seriamente. Que situação social representa a 
nossa teologia? De quem nós falamos? A importância da 
Escritura na nossa teologia está em que ela pode ajudar- 
nos a responder àquela questão de como representar o 
interesse público daqueles a respeito dos quais o cristia­
nismo fala. Através do uso da Escritura, nós somos for­
çados por ela própria a enfocar a nossa existência social, 
mas não meramente em termos de nossos próprios inte­
resses, embora estes estejam sempre envolvidos. A Escri­
tura pode libertar a teologia para ser cristã na situação 
contemporânea. Ela pode tirar os teólogos das suas ideo­
logias sociais e capacitá-los a escutar a palavra que não 
seja outra senão a sua própria consciência.

Essa "outra" em teologia é distinta mas nunca separada 
da nossa existência social. Deus tornou-se humano em 
Cristo de maneira que nós somos livres para falar sobre 
Deus em termos de humanidade. Verdadeiramente qual­
quer outra fala não é sobre o Senhor crucificado e levan­
tado. A presença do Senhor crucificado e levantado co­
mo testemunhada nas Escrituras determina quais interes­
ses sociais nós devemos representar e a nossa proposta é a 
de sermos fiéis a Ele.

No intento de fazer teologia à luz do testemunho da Es­
critura em relação ao Cristo crucificado e levantado co-

19



mo eie é encontrado dentro da nossa situação contempo­
rânea, eu tenho faiado de teoiogia cristã como teoiogia 
negra. Logicamente há outras maneiras de faiar de Deus 
que também são cristãs. Eu nunca neguei isso, e não 
desejo negar hoje. A teoiogia cristã pode ser escrita a 
partir das perspectivas dos povos vermeiho, marrom e 
amareio. Eia também pode ser escrita à iuz da experiên­
cia feminina no Japão. Eu fiquei impressionado peia ma­
neira como os cristãos coreanos estão escutando a paia- 
vra da divina iibertação dentro de uma cuitura japonesa 
opressora. A teoiogia cristã também pode ser escrita a 
partir de uma perspectiva de ciasse como tem sido pro­
fundamente coiocada nos escritos dos teóiogos da iiber­
tação iatino-americanos. É também possívei combinar as 
premissas de ciasse, sexo e cor como foi recentemente 
mostrada no trabaiho de Letty Russei: "Libertação hu­
mana numa perspectiva feminista". As possibilidades são 
muitas e variadas. Não há uma teoiogia cristã, mas mui­
tas teoiogias cristãs que são expressões váiidas do Evan- 
geiho de Jesus.

Mas o que não é possívei é fazer teoiogia cristã separada 
do ciamor bibiico de que Deus veio em Cristo para coio- 
car os cativos em iiberdade. Não é possivei fazer teoiogia 
cristã como se os pobres não existissem. Verdadeiramente 
não pode haver nenhum discurso cristão sobre Deus que 
não represente o interesse das vitimas da nossa sociedade. 
Se nós apenas fizéssemos com que esse ponto fosse incor­
poração da nossa identidade cristã, então nós teríamos 
percorrido um iongo caminho desde os dias de Cons- 
tantino.

Lima teoiogia ecumênica num contexto intercuiturai não 
simpiesmente começa com a Bíbiia e Cristo, mas da ma­
neira como o Cristo bibiico é encontrado entre os pobres 
e fracos de todas as cuituras. Quando a teoiogia começa 
com o testemunho bibiico em Cristo, eia é forçada peio 
próprio Cristo a iocaiizar a identidade da teoiogia cristã 
no contexto cuiturai das vítimas. Isso nos ieva ao pró­
ximo ponto.

4 Porque a teoiogia cristã é iinguagem de Deus para a 
iibertação dos fracos como assim é definido peia Escri­
tura em reiação a nossa situação contemporânea, a teoio­
gia cristã é inseparaveimente conectada com a comuni­
dade oprimida. Se Deus é o Deus dos pobres, aqueie que 
os está iibertando da escravidão, como podemos faiar 
constantemente sobre este Deus, de outra forma, a não 
ser que nossa iinguagem seja ievantada a partir da comu­
nidade onde Deus é encontrado? Se a teoiogia cristã é a 
iinguagem sobre o crucificado e ievantado, aqueie que 
eiegeu a todos para a iiberdade, que outra iinguagem 
pode ser eia, a não ser a iinguagem daqueies que estão 
iutando peia iiberdade?

Minha iimitação de teoiogia cristã para a comunidade 
oprimida não significa que tudo que os oprimidos faiam 
sobre Deus seja porque eies sejam fracos e desampara­
dos. Fazer isso seria iguaiar a paiavra dos oprimidos à 
paiavra de Deus. Não há nada na Escritura que garanta

essa possibiiidade. Quando os oprimidos estão inciinados 
a usar sua posição como um priviiégio, como uma imuni­
dade para o erro, eies fazem bem em iembrar que o teste­
munho da justiça divina na Escritura não tem nada a ver 
com aiguma coisa que seja humana. Nesse ponto Kari 
Barth estava certo. Há uma infinita distinção quaiitativa 
entre Deus e Humanidade. Quando eu iimito a teoiogia 
cristã à comunidade oprimida, minha intenção é a de 
dizer nada mais do que aquiio que acredito ser a mensa­
gem centrai da Escritura. Deus escoiheu mostrar a justiça 
divina através da iibertação dos pobres. A partir daí estar 
fora dessa comunidade é estar num iugar onde se está 
exciuido da possibiiidade de escutar e obedecer à paiavra 
de iibertação de Deus. Através do fato de ter-se tornado 
pobre e ter confiado a reveiação divina ao carpinteiro de 
Nazaré, Deus deixa ciaro o iugar onde se tem que estar 
para se escutar a paiavra divina e experimentar a presen­
ça divina. Se Jesus houvesse nascido na corte do rei e 
tivesse sido o conseiheiro do imperador de Roma, o que 
eu estou dizendo não teria vaiidade. Se Jesus não tivesse 
feito distinção entre rico e pobre, entre o fraco e o forte, 
então o Evangeiho cristão não teria a paiavra de iiberta­
ção para os oprimidos. Se Jesus não tivesse sido crucifi­
cado como um criminoso de Roma e condenado como 
um biasfemador peios iíderes reiigiosos judeus, então o 
meu ciamor sobre teoiogia cristã e sobre os oprimidos 
não teria sentido. É apenas porque a Escritura é tão deci­
sivamente ciara a respeito desse ponto que eu insisto em 
que a teologia não pode separar-se da história cuiturai 
dos oprimidos, se eia pretende ser fiei àqueie que faz a 
iinguagem cristã possívei.

O que então temos a dizer sobre essas outras também 
chamadas teoiogias cristãs? Na medida em que eias fa- 
iham em permanecer fiéis à mensagem centrai do Evange­
iho, eias são heréticas. Em dizendo isso, eu não pretendo 
sugerir que possuo a verdade totai e nada aiém da ver­
dade. De fato eu é que poderia ser o herético. Aiém do 
mais, eu não acredito que o propósito de identificar a 
heresia esteja em capacitar a identificação dos bons e dos 
maus, ou diferenciar a verdade infaiivei do erro. Eu me­
ramente pretendo dizer o que eu acredito ser fiei ao Evan­
geiho de Jesus, assim como está testemunhado na Escri­
tura, nada mais e nada menos. Se não dissermos em que 
acreditamos, em amor, e fé, e esperança, se não estiver­
mos faiando e praticando a verdade, então para que fa­
iarmos? Se não há diferença entre verdade e erro, Evan­
geiho e heresia, então não há meios para se dizer o que a 
teoiogia cristã é. Nós temos que ser capazes de dizer 
quando a iinguagem não é cristã, se não sempre, peio 
menos às vezes.

Eu devo dizer que a teoiogia americana branca é heresia 
não peio fato de querer queimar ninguém no cadafaiso. 
A identificação da heresia não é para o propósito de 
tomar medidas drásticas sobre quem deve viver ou mor­
rer, ou quem será saivo ou condenado. Saber o que here­
sia é, é saber o que parece ser verdadeiro, mas que na 
verdade é faiso. A partir disso é peia própria causa da 
verdade do Evangeiho que nós devemos coiocar o que 
não é verdade.

20



Dizer o que a verdade é está intimamente iigado com o 
praticar a verdade. Saber a verdade é praticar a verdade. 
Faiar e fazer estão juntos, daí o que dissermos pode ape­
nas ser autenticado por aquiio que fizermos. Lamentavel­
mente, a igreja ocidentai não tem sido sempre ciara a 
esse respeito. Seu erro tem constantemente sido a identi­
ficação da heresia mais em reiação à paiavra do que em 
reiação à ação. Ao faihar na expiicação da conexão entre 
a paiavra e a ação, a Igreja tendeu a identificar o Evan- 
geiho com o discurso da direita e conseqüentemente tor- 
nou-se chefe dos heréticos. A Igreja tornou-se tão preo­
cupada com a sua própria paiavra faiada sobre Deus que 
faihou em escutar e conseqüentemente em viver de acor­
do com a paiavra de Deus para a liberdade dos pobres. 
De Agostinho a Schieiermacher, é dificii encontrar um 
teóiogo na Igreja ocidental que defina o Evangeiho em 
termos de iibertação de Deus para os oprimidos.

O mesmo é verdade em muitos dos discursos contempo­
râneos sobre Deus. Isso pode ser visto na separação da 
teologia da ética e na faita de iibertação em ambos. O 
erro base da teoiogia contemporânea não é simpiesmente 
encontrado no que eia diz a respeito de Deus, embora 
isso também não esteja exciuído. Eie é encontrado na sua 
separação entre teoria e praxis, e na faita do ponto de 
vista iibertador na sua anáiise do Evangeiho.

5 A iimitação da teoiogia cristã em reiação à comunidade 
oprimida não apenas nos ajuda a identificar a heresia, 
mas também nos ajuda a reexaminar as fontes do discur­
so teoiógico. A iinguagem da iibertação deve refietir as 
experiências do povo sobre quem nós queremos faiar. 
Dizer que determinado discurso é teoiogia da iibertação 
não significa que eia represente os oprimidos.

Há muitas teoiogias da iibertação e nem todas represen­
tam os fracos e desfavorecidos. A diferença entre teoio­
gia da iibertação em gerai e teoiogia da iibertação dentro 
de uma perspectiva cristã é encontrada na iinguagem so­
bre iiberdade se é derivada da participação na iuta dos 
oprimidos. Se a iinguagem sobre iiberdade é derivada do 
envoivimento na iuta dos oprimidos peia iiberdade, então 
eia é definitivamente uma iinguagem cristã. Eia é uma 
iinguagem que é computada ao Deus encontrado na co­
munidade oprimida, e não a aigum Deus abstrato dentro 
de um livro teórico. Dizer que determinada teoiogia re­
presenta os pobres significa que a representação reflete as 
paiavras e os atos dos pobres. O teóiogo começa a faiar 
como os pobres, a orar como os pobres e a pregar com 
os pobres em mente. Ao invés de fazer de Barth, Tiiiich e 
Pannrubere a fonte exciusiva para se fazer teoiogia, o 
verdadeiro teóiogo da iibertação é compeiido a escutar os 
choros e as iamentações do povo que canta "eu queria 
saber como é ser iivre, eu desejaria quebrar todas as cor­
rentes que me prendem".

O que seria a teoiogia se nós ievássemos a sério a coioca- 
ção de que teoiogia cristã é o discurso dos pobres, sobre 
suas esperanças e sonhos de que um dia "os probiemas 
não mais existirão?" Uma coisa é certa: eia não parece­

ria com a maioria dos papéis apresentados nas sociedades 
bíbiica e teoiógica. Nem se pareceria com "teoiogia pro­
cesso", "teoiogia iiberai", "teoiogia da morte de Deus". 
E uma porção de outros adjetivos usados peios universi­
tários para descrever seus esforços inteiectuais.

Meu próprio trabaiho construtivo em teoiogia tem focaii- 
zado o contexto cuiturai da comunidade negra na Amé­
rica do Norte. Eu tinha que começar meus esforços teo- 
iógicos aqui, porque nasci na comunidade negra. Eu ti­
nha que perguntar: o que tem a ver o Evangeiho de Jesus 
com os negros fracos e desfavorecidos que estão iutando 
contra o racismo branco? Quando eu coioquei essa ques­
tão, eu cheguei à conclusão de que a teoiogia derivava 
das lamentações e dos gritos dos negros oprimidos que 
mostram um consenso bem diferente dos probiemas do 
que aqueles apresentados nos iivros de teoiogia teórica 
dos brancos. Ao invés de perguntar se a Bibiia é infaiívei, 
o povo negro quer saber se eia é reai, isto é, se o Deus 
cujo testemunho eia sustenta está presente na sua iuta. A 
teologia negra procura investigar o sentido que tem a 
confiança do povo negro na proposta bibiica de que Je­
sus é o caminho, a verdade e a vida. A teoiogia negra é a 
consciência do povo anaiisando o significado de sua fé 
quando eies têm de viver numa situação extrema de sofri-

21

Si
dn

ey
 W

ai
sm

an
n



Si
dn

ev
W

ai
sm

an
n

mento. Como pode a teologia negra permanecer fiel ao 
povo e ao Deus revelado na sua luta, se ela não respeita a 
conceituação do povo de que "Deus fará o caminho de 
nenhum caminho". Ele realmente acredita que:

QMont/o você astó ooV&M/ar/o,
So^roca/ vcgocfo r/e cnzênctoj,
E não soòe o r/Me /ãzcr,
/Vão temo CH7 c/zoHtor pe/o HOHtc ãc/c 
c e/e occrtorã ^  coEoj poro você.

A teologia derivada da experiência negra deve refletir o 
ritmo e o espírito, a paixão e o êxtase, a alegria e a 
tristeza de um povo na sua luta para libertar-se das garras 
da opressão. Essa teologia deve ser negra porque o povo 
é negro. Ela deve lidar com a libertação porque o povo é 
oprimido. Ela deve ser bíblica porque o povo clama pelo 
Deus do Êxodo e dos Profetas, de Jesus e do Apóstolo 
Paulo que está envolvido na sua história, libertando-os 
da servidão. A teologia derivada das fontes negras teria 
de focalizar em Jesus Cristo como o começo e o fim da 
fé, porque essa afirmação é o sumário do testemunho 
negro que "Jesus me pegou, me transformou, e colocou 
meus pés em chão sólido". Ele é às vezes chamado de "O

disco no meio do disco", de "A rosa de Sharon" e de 
"O Senhor da vida". O povo negro proclama que ele 
curou os enfermos, deu vista aos cegos e capacitou os 
inválidos para andar. "Jesus", eles dizem, "faz de tudo".

6 A presença de Jesus como ponto de partida da teologia 
negra não significa que ela passe por cima da experiência 
de sofrimento na vida negra. Toda a teologia que leva a 
sério a libertação deve também levar a sério a presença 
contínua de sofrimento na vida negra. Como podemos 
clamar que "Deus vai acertar as coisas" para os pobres 
quando os pobres ainda vivem em pobreza?

Os "blues", folclores e outras expressões seculares são a 
constante memória de que uma visão simplista da liberta­
ção divina não é nunca adequada para o povo na sua luta 
contra a opressão. A religião negra nunca foi silenciosa 
em relação ao tema do sofrimento. Verdadeiramente a fé 
negra surgiu da experiência de sofrimento do povo negro. 
Sem o quebrantamento na existência negra, sem sua dor e 
sua tristeza, não haveria nenhuma razão para a existência 
da fé negra:

/V/ngMê/H SHÓe t/o.s tr/ÓM /açõa? v/
/V/ngMêfM saó e  ã #  m /n /ta  frE /e z a  
/V;'ngMê?H SYẐ e ã a s  r r /ó a /a ç õ e s  <yae c a  v/
G/óWa, A/e/a/a/

O "Glória e Aleluia" no final desse cântico não foi uma 
negação da tribulação mas a afirmação de fé que a tribu­
lação não tem a última palavra para a experiência negra. 
Isso significa que o mal e o sofrimento enquanto ainda 
inquestionavelmente presentes, não podem contar decisi­
vamente contra a fé do povo em que Jesus está também 
presente com eles, lutando contra as tribulações. Sua di­
vina presença conta mais do que a dor que o povo experi­
menta na sua história. Jesus é para o povo "a balada na 
terra dos exaustos" e o seu "abrigo em tempos de tem­
pestade". Não importa quão difíceis as penas da vida 
possam se tornar, elas não podem destruir a confiança do 
povo em que a vitória sobre o sofrimento já foi ganha na 
ressurreição de Jesus. Dai o povo canta:

vezes aóahro o ccóepa e c/:oro 
Mas VasH.s enxrMgcrá /netís o//tos gne cEoraw.

Logicamente não há evidência de que o clamor da fé do 
povo negro seja "objetivamente" ou "cientificamente" 
verdadeira. Consequentemente quando William Jones, 
um critico negro da teologia cristã, pergunta se a liberta­
ção é o evento decisivo na história negra, ele está pondo a 
questão de um ponto de vista que é exterior à fé negra 
(1). Porque a fé negra afirma que Jesus é a única evidên­
cia que alguém precisa ter a fim de estar seguro de que 
Deus não abandonou os pequeninos na servidão. Para os 
que estão fora dessa fé, tal clamor é um escândalo, ele é

(t) Veja Wiiliam Jones. "É Deus um racista branco?" (Nova York. 
Douhieday. t973). Para uma crítica mais compieta de Jones. veja o meu 
"Deus dos oprimidos" (Nova York. Seabury Press. 1975 — Cap. VHÍ).

22



uma idiotice para aqueles cuja sabedoria é derivada da 
história intelectual européia. "Mas para aqueles que são 
chamados... Cristo (é) o poder de Deus, e a sabedoria de 
Deus (1 Co 1.24). Na religião negra, Cristo é o alfa e o 
ômega, aquele que veio para fazer dos primeiros os últi­
mos e dos últimos os primeiros. O conhecimento dessa 
verdade não é encontrado na filosofia, sociologia ou psi­
cologia. Ela é encontrada na presença imediata de Jesus 
com o povo, "restaurando-os onde se acham destruídos e 
levantando-os em cada queda". A evidência de que Jesus 
os está libertando da servidão é encontrada no seu cami­
nhar e falar com Ele, contando a Ele as suas tribulações. 
Ela é encontrada na força e na coragem que Ele coloca 
no povo quando eles lutam para humanizar o seu desen­
volvimento.

Essas respostas podem não satisfazer o problema (da) 
teodicéia como foi definido por Sartre e Camus. Mas as 
colocações da fé negra nunca pretenderam ser respostas 
para os problemas intelectuais nascidos de uma experiên­
cia cultural diferente. Elas são reflexões negras sobre a 
vida e pretendem ser testemunhos para os oprimidos, pa­
ra que eles não desanimem no desespero. Elas não são 
argumentos racionais. Consequentemente a verdade des­
ses clamores não é encontrada no fato da perspectiva da 
fé negra ser uma resposta para o problema da teodicéia 
colocado na "praga" de Camus ou no "ser e o nada" de 
Sartre. A verdade do clamor da fé negra é encontrada no 
fato do povo receber aquela força extra para lutar até 
que a liberdade venha. Sua verdade é encontrada no fato 
de que sendo o povo vítima da filosofia e da teologia 
branca sejam levados a lutar para fazer existir a liber­
dade da qual eles falam. O mesmo é verdade em relação à 
teologia e à filosofia negras que procuram falar em nome 
do povo. Se William Jones está certo ou se minha análise 
está correta, não deveria ser decidido através de um cri­
tério teórico decorrente da filosofia e da teologia ociden­
tais. Teoria pura é para aqueles que têm tempo disponível 
para o prazer da reflexão, mas não para aqueles que são 
as vítimas da terra. A verdade, portanto, da nossa análise 
teológica deve ser decidida pela função histórica das nos­
sas colocações para a comunidade a qual nós afirmamos 
representar. Qual a análise que leva a praxis histórica 
contra a opressão? Eu argumentaria que o humanismo 
negro, assim como foi articulado por William Jones, não 
leva o povo a lutar contra a opressão, mas ao contrário, 
leva-os a desistir no desespero, no sentimento de que 
pouco eu posso fazer contra o poder branco. Mas minha 
análise da fé negra, com Jesus como "o capitão do velho 
navio de Sion" pode levar o povo a acreditar que a sua 
luta não é em vão. Foi por isso que Martin Luther King 
Jr. pôde mover o povo para lutar por justiça. Ele tinha o 
sonho de que estava ligado a Jesus. Sem Jesus, o povo 
teria permanecido passivo e satisfeito com a humilhação 
e o sofrimento. Quando eu me volto para a análise filo­
sófica ocidental da metafísica e da ontologia, eu não sei 
se King estava certo, isto se o direito é definido pelo 
racionalismo americano branco. Mas no contexto da fé 
da religião negra, King estava certo, porque o povo foi 
levado a atuar de acordo com a fé que eles professavam. 
Se a teologia negra existe para ser a teologia da e para a

fé negra, ela não vai se importar muito com as contra­
dições lógicas das suas colocações quando elas são com­
paradas com a filosofia branca ocidental. Apesar do hu­
manismo de William Jones, alguns de nós negros ainda 
acreditamos que:

Sem Deas ea aão poáer/a /azer aaâa,
Sem Dea.s mm/:a váfa /a/úar/a 
Sem Dea.s mm/:a v/t/a veria dara 
/tvvim como am navio sem navegar.

Note a falta de ceticismo filosófico no próximo verso:

Sem ama dá vida, eie é mea Sa/vador 
Sim mináa /orça ao /onge do mea camináo 
Sim em ágaas /mq/andav, e/e é mini:a âncora 
E através da /e e/e me protegera darante todo o mea

camináo.

É justamente porque o povo negro se sente seguro "em 
encostar-se e depender de Jesus" que eles freqüentemente 
levantam suas vozes em louvor e adoração, cantando: 
"Obrigado Jesus, eu lhe agradeço Senhor, porque você 
me trouxe um longo caminho poderoso. Você tem sido 
meu médico, tem sido meu advogado e tem sido meu 
amigo. Você tem sido o meu tudo". O povo de maneira 
total crê que com a presença de Jesus eles não podem 
perder. A vitória sobre a opressão e o sofrimento é certa. 
Se não agora, então nos "bons tempos" de Deus", "um 
dia tudo passará". Nós vamos "atravessar o Jordão" e 
"sentar-nos-emos com o Pai e conversaremos com o Fi­
lho" e "contaremos a eles sobre o mundo do qual vie­
mos". Daí, que a luta do povo negro pela liberdade não é 
em vão. Isso é o que o povo negro quer dizer quando eles 
cantam: "Estou tão feliz porque as tribulações não per­
manecem sempre". Porque a tribulação não tem a última 
palavra, nós podemos lutar agora para realizar em nosso 
presente aquilo que sabemos estar vindo no futuro de 
Deus.

Quando o povo oprimido tomar consciência de que eles 
se tornaram pobres pelos opressores, então eles podem 
lutar contra tais condições, sabendo que Deus está lutan­
do com eles. E é esse grito de liberdade, fundamentado 
em Cristo, que estabelece nossa identidade como cristãos 
e nos capacita a nos comunicarmos entre nós mesmo que 
seja entrecortando diferentes linhas culturais.

O Dr. James Cone é teólogo da Igreja Metodista Primitiva (Igreja negra) 
e professor de Teologia Sistemática no Union Theoiogicai Seminary de 
Nova York aiém de membro da Ass. Teoi. do 3? Mundo. Autor de vários 
iivros (entre os quais Biack Theology and Biack Power. The God of the 
Oppressed), é hoje um dos teóiogos exponencias da chamada Teoiogia 
Negra nos Estados Unidos, pais onde o movimento de defesa e 
emancipação da raça negra consolidou-se como força social imporatnte 
nos últimos 30 anos. Sua visão do Evangelho e da tarefa da Teologia 
parte de sua situação concreta de membro da comunidade negra 
norte-americana, vítima secuiar do racismo branco, presente e atuante 
nessa sociedade.

Tradução
Pauio Cc/ar Veira da Costa

23



Ü Í 7 7 / M /3

P/ÍG/AM

/

^ I
.<á

D. Hétder Câmara

Mar/ama, /Vossa Sendora,
Mãe de Cr/sVo e Mãe dos Tfomens/
Mar/ama, Mãe dos Comens de /odas a.s ra^as, 
de rodas as Cores, de /odos os can/os da Terra.
Pede ao /ea Pddo <?ae es/a /es/a não /erm/ne aça/, 
a mareia /m a/ va/ ser dnda de v/ver.
Mas é /mpor/an/e, Mar/ama, <yae a /gre/a de /ea T7/do 
não //pae em pa/avra, não //^ae em ap/aaso.
O /mpor/an/e é r/ae a C/VBR, a Con/erênc/a dos R/spos, 
emdar<yae de cde/o na caasa dos negros,
como en/roa de cde/o na Pas/ora/ da Terra e na Pas/ora/ dos /nd/os.
/Vão das/a ped/r perdão pe/os erros de on/em.
É prec/so acer/ar o passo do/e sem //gar ao <yae d/sserem.
C/aro í/ae d/rão, Mar/ama, <?ae é po////ca, sadversão, çae e coman/smo.
P, Pvange/do de Cr/s/o, Mar/ama.
Mar/ama, Mãe <?aer/da, prod/ema de negro,
acada se //gando com /odos os grandes prod/emas damanos.
Com /odos os adsardos contra a /mman/dade, 
com /odas as /nyas//(as e opressões.
Mar/ama, <yae se acade, mas se acade mesmo a ma/dda /zdr/ca^ão de armas. 
O mando prec/sa /adr/car é Pa?.
Ras/a de /n/as/z/a, de ans sem sader o pae /a?er com /an/a /erra 
e mddões sem am pa/mo de /erra onde morar.
Ras/a de ans /endo de vomáar pra poder comer ma/s 
e c/n^ãen/a mddõès morrendo de /ome nam ano sõ.
Ras/a de ans com empresas se derramando pe/o mando /odo 
e mddões sem am can/o onde gandar o pão de cada d/a.
Mar/ama, /Vossa Sen/iora, Mãe <?aer/da, 
nem prec/sa /r /ão /onge como no /ea /ano.
Nem prec/sa <?ae os r/cos sa/am de mãos va?/as 
e os podres de mãos cde/as.
/Ve/n podre nem r/co.
/Vada de escravo de do/e ser sendor de escravos amandã.
Ras/a de escravos.
Cm mando sem sendor e sem escravos.
Cm mando de /rmãos.
De /rmãos não sõ de nome e de men/Zra.
De /rmãos de verdade, M/lPMMrl.



A QUEM NOS LÊ.

É lugar comum falarmos de crises, uma constante de todos no Brasil de 
hoje. Também estamos sendo atingidos.

A periodicidade do Presenpa não pôde ser mantida da maneira como 
desejávamos. Entretanto não queremos deixar quem nos lê em falta.

Remeteremos sempre, nos próximos meses, alguma publicação nossa, até 
completarmos, pelo menos, doze remessas neste ano. Enviaremos, ora 
Presença, ora Cadernos, ora Aconteceu Especial, porém não vamos deixar 
os que nos apoiam sem algo de nossas publicações.

Um novo e mais amplo projeto para nossas publicações está em andamento 
e teremos a alegria de brevemente informarmos.

O apoio e compreensão de quantos nos leem, se mantido, apesar das falhas, 
hão de permitir-nos superar a crise.

Agradecidos por toda atenção.

CEDI
Centro Ecumênico de Documentação e Informação

Rio de Janeiro, maio de 1982


