ipresenca

publicacao mensal do CEDI

nimero 173
ianeiro/fevereiro de 1982

MBOLAS

A6 o IR T, R

QUBAS

'II‘
by
o
\
\i
Xy d .
| /
»




EDITORIAL

“Desce novamente as redes
da vida do teu Povo Negro,
Negra Aparecida”

Verdade ou ndo o fato é que Maria
sempre foi largamente devocionada
pelos homens e mulheres “‘de cor”’.
Santa blasfémia! Por que “‘de cor’’?
Talvez porque a for¢a do colorido
seja mais evidente nos seus rostos e
corpos, talvez porque nossa
fragilidade branca seja mais evidente
com o corar vergonhoso das nossas
Jfaces.

O fato é que as pessoas ‘‘de cor”
comegaram a descobrir que juntas sa@o
uma forga e que tém uma enorme
tradic¢do de cultura, de musica e de
danga que os degredados “‘sem cor”’,
descendentes dos prisioneiros e
prostitutas portuguesas se
apropriaram deixando-lhes a
vergonha da raga e profissées como
domésticas, motoristas, porteiros
elc...

A Igreja penitencia-se depois de
tantos anos! ‘“‘Houvesse a Igreja da
época marcado presen¢a mais na
senzala do que na casa-grande, mais
nos quilombos do que nas cortes,
outros teriam sido os rumos da
Historia do Brasil desde os seus
primordios...”’" E penitencia-se em
publico numa Missa dos Quilombos
onde antes declarava o seu celebrante
principal D. José Maria Pires,
arcebispo da Paraiba: ‘‘Nao sou mais
D. Pelé, sou agora D. Zumbi”’,

Este numero de Tempo e Presenga
quer testemunhar este acontecimento
historico e relevante para a Igreja e as
culturas afros. A recuperagdo da
identidade cultural comega a ser um
germe forte apos trés séculos de
Zumbi e dos quilombos. Esta luta se
junta a tantas outras de nossa
sociedade brasileira. Junta-se a dos
trabalhadores urbanos e rurais, a das
mulheres, @ das minorias sexuais, @
dos estudantes e de todos os que
procuram transformar a face do nosso
pais numa face digna e sem temores.

o

o

John Taylor — CMI

Acrescente-se a esta Missa a reflexdo
teologica de um pastor negro dos
EUA: pensem um pouco na dimensdo
da teologia negra que este homem de
Deus nos propae.

E ainda, o depoimento de Abgail e de
Sant’Ana sobre a discriminagdo

racial. Ah!... para avangar, aos mais
citricos acrescentamos a andlise critica
de Hoornaert sobre a Missa dos
Quilombos e concordamos com a sua
afirmacgado de que este acontecimento
se situa no nivel de uma luta cultural e
que muitos agentes de pastoral
influenciados por uma tradi¢do
ocidental que remonta ao Iluminismo
do século XVIII mal percebem a
relevancia da luta cultural. Em suas
palavras, ‘‘esquecem que cada
simbolo, cada discurso, cada
expressdo cultural é uma arma a favor
ou contra o povo”’.

E finalmente, encerramos com o
profético Hélder no seu belo
improviso apds a ladainha de
Mariama:

““Nem precisa ir tdao longe como no
teu hino.

Nem precisa que os ricos saiam de
maos vazias e os pobres de maos
cheias.

Nem pobre nem rico.

Nada de escravo de hoje ser senhor de
escravos amanha.’’

Um mundo de irmaos e de
fraternidade propée o profeta. E foi
este mundo que os homens e mulheres
“‘de cor’’ ensinaram para nés os ‘‘sem
cor’’ durante os cem anos dos
quilombos. E esta proposta
alternativa de uma sociedade de
irmdos que queremos celebrar e que
celebraram nossos bispos e nossas
Comunidades Eclesiais de Base no
Recife.

Celebremos pois, ecumenicamente, 0s
QUILOMBOLAS da VIDA e da
FRATERNIDADE HUMANA.

ipresenca

publica¢ao mensal do CEDI
niamero 173
janeiro/fevereiro de 1982

Tempo e Presenca Editora Ltda.

Diretor
Domicio Pereira de Matos

Conselho Editorial

Paulo Ayres de Matos
Leticia Cotrim

Heloisa Martins

Aluisio Mercadante
Zwinglio Mota Dias

Neide Esterci

Jether Ramalho

Carlos Rodrigues Brandao
Paulo Cezar Loureiro Botas
Carlos Cunha

Rubem T. de Almeida

Fotolitos e Impressio
Clip — Rua do Senado, 200
Tel. 252-4610

Composi¢ao

Grafica Editora Prensa Ltda.
Rua Comandante Vergueiro
da Cruz, 26

Olaria — Tel. 280-8507

Assinatura anual: Cr$ 600,00
Remessa em cheques pagaveis no
Rio para Tempo e Presenca
Editora Ltda.

Caixa Postal 16082

22221 Rio de Janeiro, RJ

Publica¢ao mensal
Registro de acordo com a
Lei de Imprensa

CEDI
Centro Ecuménico
de Documentac#o e Informacfio

Rua Cosme Velho, 98 fundos
Telefone 2055197
22241 Rio de Janeiro, RJ

Av. Higiendpolis, 983
Telefone 667273
01238 Sao Paulo, SP

Coordenador de Publicac¢des
Paulo Cezar Loureiro Botas

Redatores

Carlos Cunha

Rubem T. de Almeida
Luis Roncari

Elter Dias Maciel
Zwinglio Mota Dias

Equipe de Arte
Anita Slade
Martha Braga

Produtor Grafico
Alvaro A. Ramos

Assinaturas e Expedigio
Eduardo Spiller Penna



Nilton Pereira

Homilia para a

DOCUMENTO

MISSA DOS QUILOMBOS

Dom José Maria Pires
Arcebispo da Paraiba

L d

Pretos, meus irmaos:

Estamos recolhendo, hoje e aqui, os frutos do sangue de
Zumbi, simbolo da resisténcia de nossos antepassados.
Eles foram trazidos a for¢a da Africa para estas terras,
arrancados de sua Patria, separados de seu povo e de sua
familia, misturados com pretos de outras linguas e de
outros costumes. Violentaram-lhes a consciéncia, impuse-
ram-lhes uma religido que nao escolheram. Até o nome
lhes roubaram e os chamaram por nomes destituidos de
significado para eles.

Estamos presenciando hoje e aqui os sinais de uma nova
aurora que vem despertar a Igreja de Jesus Cristo. No
passado, ela ndo se mostrou suficientemente solidaria
com a causa dos escravos. Nao condenou a escravidio do
negro, n3o denunciou as torturas de escravos, nao amal-
dicoou o pelourinho, ndo abengoou os quilombos, n3o
excomungou os exércitos que se organizaram para com-
baté-los e destrui-los. A Igreja n3o estava com 0S negros
e hoje parece que comega a estar. Comeg¢a a nos querer
bem. A respeitar nossa cultura e a ndo trata-la mais como
grosseira supersti¢do. A Igreja comeca a ficar de nosso
lado, a nos ajudar a ressuscitar nossa memoria historica,
a incentivar nossa organizagao.

Pretos, meus irmaos! Como nossos antepassados, viemos
de varios lugares. Diferentes deles e menos puros do que
eles, trazemos na pele coloragdes variadas. Na alma,
crencas diferentes. Mas neles e em nds estdo presentes e
sao indeléveis as marcas de negritude. Somos negros e
n3o nos envergonhamos, N30 queremos mais nos enver-
gonhar de sé-lo.

Brancos, nossos amigos! Conosco vos reunis. Descenden-
tes embora dos que humilharam e torturaram nossa raca,
viestes hoje nos aplaudir. N3o sendo negros, vos mostrais
solidarios com nossa causa e ndo quereis ver prolongadas
em nds as conseqiiéncias nefastas da escraviddo que opri-
miu nossos avos.

Neste encontro histérico, faltam muitos irm3os negros
que, levando ainda vida de escravos, ndo puderam com-



Danga final da Missa dos Quilombos.

partilhar dessa celebracdo da liberdade. E faltam descen-
dentes daqueles que reduziram nossa gente ao cativeiro.
Eles n3o acreditam que os negros, enquanto tais, s3o os
mais marginalizados no Brasil. Véem nosso encontro co-
mo uma espécie de provocagdo ou uma demonstracdo de
racismo que, segundo eles, ndo existe nem deve ser des-
pertado entre nés, como um gesto de conteido mais ideo-
l6gico e politico do que evangélico e religioso. Somos
gratos aos que, sem serem negros, se mostram partidarios
de nossa causa; lamentamos que alguns n3o vejam em
nossa movimentag¢ao um sinal de que ‘‘a Boa-Nova esta
sendo anunciada aos pobres’’ (Lc 4.18), mas assegura-
mos que nao iremos retroceder em nossa caminhada pelo
fato de alguns nos interpretarem mal.

I

Mais longa do que a servidao do Egito, mais dura do que
o cativeiro da Babil6nia foi a escravidio do negro no
Brasil.

Podemos entender — aceitar ndo — a escraviddo como
conseqiiéncia de uma guerra ou em pagamento de uma
divida. S6 mesmo um total desrespeito & pessoa humana
associado a torpe ambic¢ao do lucro pode levar homens a
transformar outros homens em propriedade sua a fim de
explora-los, igualando-os a animais de carga. No Egito
como na Babil6nia, os hebreus foram submetidos a dura
servidao. Puderam, entretanto, conservar sua consciéncia
de povo e a dignidade de pessoa. O africano, ao invés,
foi desenraizado de seu meio e separado propositalmente
de sua gente e de sua familia. Foi reduzido a condi¢3o de
um objeto que se pode vender, se pode dar, trocar ou
destruir. Do escravo se exigia o maximo de produgio
com o minimo de despesa. Nao havia preocupagao com
sua saude ou alimentagdo. A média de vida dos cativos
era baixissima. Castigos os mais humilhantes e severos
eram infligidos por qualquer ato de desobediéncia ou ges-
to de rebeldia. Submissao absoluta, aniquilamento de si,
renuncia total a prépria vontade tornaram-se para os es-
cravos condi¢do de sobrevivéncia. Leis houve e n3o pou-
cas, destinadas a coibir os excessos nos maus tratos aos
cativos. Ficaram, porém, letra morta pois era o préprio

«
i
v
=
L
o
f=
=}
z

sistema que legitimava a escraviddo. A Igreja, por sua
vez, a aceitou sem maior relutdncia e procurou justifi-
ca-la com a teoria do mal que vem para bem: se os negros
perdiam a liberdade do corpo, em compensacdo, ganha-
vam a da alma e se incorporavam a civilizagdo crista
abandonando o paganismo. Bela Teologia!

Hoje ndo falta quem condene a Teologia da Libertagdo
— também chamada do Cativeiro — que justifica e in-
centiva, a luz da Palavra de Deus, os esforcos dos opri-
midos para se livrarem da marginalizagio a que foram
reduzidos. Essa empreitada a que metem ombros tantos
dos nossos melhores te6logos é certamente simpatica, hu-
mana e conforme com a mente de Deus, caracteristicas
que nao podem ser invocadas em favor da pretens3o de
legitimar com a Biblia qualquer tipo de escravidao. Hou-
vesse a Igreja da época marcado presen¢a mais na senzala
do que na casa-grande, mais nos quilombos do que nas
cortes, outros teriam sido os rumos da Histéria do Brasil
desde os seus primordios, outra teria sido a contribui¢do

Valdir Afonso

do negro ao nosso desenvolvimento porque, mesmo de-.

senraizado de seu povo e de sua terra, mesmo reduzido
ao cativeiro e sujeito a jornadas de até 18 horas de traba-
lho, conservou em si for¢as de aglutinagdo e de preser-
vagdo de seus valores originais. Estas for¢as foram prin-
cipalmente a religido e a combatividade.

Obrigado a abandonar suas divindades e a trocar de no-
me no ‘‘Batismo’’, o negro soube fazer a sintese do an-
tigo com o novo: aceitou a religido de seus opressores
transformando-a por vezes em simbolo de crenga de seus
antepassados. As imagens de santos tornaram-se as mate-
rializacdes de seus orixas. Nossa Senhora da Concei¢o é
Iemanja, Sdo Jorge é Ogum, Santa Barbara, lans3... Por
mais alienadas e alienantes que pudessem parecer essas
formas populares de devogao, foram elas que proporcio-
naram a muitos escravos africanos o meio de comuni-
cacdo que lhes permitiu conservar valores que, de outro
modo, teriam sido tragados na voragem do cruel cati-
veiro. Nas irmandades de Nossa Senhora do Rosario para
os Homens Pretos, no candomblé ou no xangd, a religido
ofereceu aos escravos um espago de liberdade onde, pelo
menos enquanto durava o ato religioso, eles podiam sen-
tir-se eles mesmos e recuperar a dimenso de pessoa hu-
mana.



A combatividade de nossos antepassados pareceu ter-se
apagado no cora¢3o da maioria. O escravo mostrava-se
conformado e submisso. Chegou a colaborar com seu
opressor. A afeicoar-se a ele. Essas atitudes, porém, po-
diam ser interpretadas como um expediente da natureza
humana em busca da sobrevivéncia. No fundo, mesmo
adormecido, permanecia vivo o sentimento de altivez que
se rebelava contra a escraviddo e buscava formas de ex-
pressar a revolta. Nao foram poucos os casos em que
escravos mataram feitores ou eliminaram senhores cruéis.
A rebelido teve também sua manifestacdo coletiva, mais
organizada e, por isso mesmo, mais eficaz. Foram os
quilombos. A estas verdadeiras comunidades de escravos
fugidos se uniam freqiientemente indios que viviam situa-
¢do parecida e até alguns brancos, vitimas, eles também,
da exploragao.

Pela sua extensao territorial, pela sua organizag@o social
e politica e pela sua longa duragao, o Quilombo dos Pal-
mares foi o mais importante de quantos existiram entre
noés. Os quilombos jamais constituiram um perigo para as
cidades, as povoagdes, os engenhos ou fazendas. Os ne-
gros fugidos procuravam terras até entdo inabitadas e
desconhecidas, ai se instalavam, organizavam a produc¢do
de modo a se tornarem o mais possivel auto-suficientes e
acolhiam outros negros que buscavam reftigio e liberdade
no quilombo. NZo se tem noticia de ataques feitos por
quilombos contra as povoagdes. Nao ha vestigio de orga-
niza¢ao militar entre eles a n3o ser em Palmares quando
tiveram necessidade de se defenderem. No entanto os qui-
lombos foram severamente perseguidos. Temia-se que es-
sa organizac¢io rudimentar de negros se tornasse cada vez
mais poderosa e inflingisse um golpe de morte na escra-
vid3o, o que viria prejudicar os interesses econdmicos da
classe dominante. E, como sempre, a policia foi acionada
contra humildes escravos. As for¢as militares receberam
a incumbéncia de destruir os quilombos, apoderar-se das
lavouras feitas pelos quilombos, prendé-los e reconduzi-
los ao cativeiro ou extermina-los. Muito sangue correu,
muita esperanga se afogou.

Tudo em vao ou tera havido algum proveito?

<
=
o
T
3]
-2
=
=]
P
=
z

II

Chegou o tempo de tanto sangue ser semente, de tanta
semente germinar.

Esta sendo longa a espera, meus irmaos. Da morte de
Zumbi até nés sdo decorridos ja quase trés séculos. Mas a
terra conservou o sangue de nossos martires. Este sangue
fala, clama e seu clamor comega a ser ouvido. Primeiro
por ndés negros que estamos recuperando nossa identi-
dade e comegando a nos orgulhar do que somos e do que
foram nossos antepassados. A sociedade também escuta
esse clamor. Muitos do seio dela nos ap6iam e se colocam
a0 nosso lado para caminharmos juntos. A viagem é lon-
ga e penosa. Quase tudo esta por fazer. O negro como
negro continua marginalizado. Nao existe em grau de
embaixador, em posto de general, em fun¢o de Ministro
de Estado. Na prépria Igreja, sd3o tdo poucas as excegdes
que n3o abalam a trangiiilidade do preconceito racial.

Tomar consciéncia do problema de negros que gostariam
de ser ou ao menos de parecer brancos e de brancos que
negam que haja racismo no Brasil jA é um passo impor-
tante nessa caminhada. Na Eucaristia que estamos cele-
brando, negros e brancos se encontram n3o como escra-
vos e senhores mas feitos irmaos no mesmo Cristo que a
todos resgatou da escraviddo do pecado. Aqui, descen-
dentes dos que humilharam nossos pais se humilham e
pedem perd3o enquanto nés, acolhendo-os no abrago da
paz, renunciamos a todo tipo de revanchismo e protes-
tamos nao admitir que 6dio e violéncia se instalem em
nossos cora¢des. Se, no inicio, ouvimos as lamentagdes
do Profeta Jeremias, ouvimos depois, no Evangelho, as
palavras de conforto e as promessas da esperanga. Que
tudo isso que estamos celebrando impregne nossas vidas e
invada as relagdes sociais para que de verdade se realize
hoje o que, nos tempos do Apdstolo Paulo, ja comecava
a ser a maneira de viver dos discipulos de Cristo: ‘‘Ja n2o
héa judeu nem grego, nem escravo nem livre, nem homem
nem mulher, pois todos vOs sois um em Cristo Jesus”’
(Gl 3.20).

Em Recife, 22 de novembro de 1981

Nilton Pereira



I. ABERTURA
ESTAMOS CHEGANDO...

(coro, cantado)
A de 6 (chegamos, estamos aqui)

Estamos chegando ao fundo da terra,
estamos chegando do ventre da noite,
da carne do agoite nds somos,
viemos lembrar.

Estamos chegando da morte nos mares,
estamos chegando dos turvos pordes,
herceiros do banzo n6s somos,

viemos chorar.

Estamos chegando dos pretos rosarios
estamos chegando dos nossos terreiros
dos santos malditos nés somos,
viemos rezar.

Estamos chegando do ch3o da oficina,
estamos chegando do som e das formas,
da arte negada que somos

viemos criar.

Estamos chegando do fundo do medo,
estamos chegando das surdas correntes,
um longo lamento nés somos,

viemos louvar.

A de 6 (recitado)

Do Exilio da vida,

das Minas da Noite,
da carne vendida,

da Lei do acoite,

do Banzo dos mares...

aos novos Albores!
vamos a Palmares,
todos os tambores!!!

Estamos chegando dos ricos fogdes,
estamos chegando dos pobres bordéis,
da carne vendida n6s somos,

viemos amar.

Estamos chegando das velhas senzalas,
estamos chegando das novas favelas,
das margens do mundo nés somos,
viemos dancar.

Estamos chegando dos trens dos
suburbios,

estamos chegando nos loucos pingentes,

com a vida entre os dentes chegamos,
viemos cantar.

Estamos chegando dos grandes estadios,
estamos chegando da escola de samba,
sambando a revolta chegamos,

viemos gingar.

D. Pedro Casaldéliga
Pedro Tierra
Milton Nascimento

"
N

b >

A de 6 (recitado)

Estamos chegando do ventre das Minas,
estamos chegando dos tristes mocambos,
dos gritos calados nés somos,

viemos cobrar.

Estamos chegando do chado dos
Quilombos,

estamos sangrando a cruz do Batismo,

marcados a ferro nés fomos,

viemos gritar.

Estamos chegando do alto dos morros,
estamos chegando da lei da Baixada,
das covas sem nome chegamos,

viemos clamar.

Estamos chegando do chdo dos
Palmares,

estamos chegando do som dos tambores,

dos Novos Palmares n6s somos,

viemos lutar.

A de 6 (recitado)

Valdir Afonso

II. EM NOME DO DEUS...
(coro, cantado)

Em nome do Deus de todos os nomes
Javé

Obatala

Olorum

0i6.

Em nome do Deus, que a todos os
Homens
nos faz da ternura e do po.

Em nome do Pai, que faz toda carne,
a preta e a branca,
vermelhas no sangue.

Em nome do Filho, Jesus nosso irmao,
que nasceu moreno
da ra¢a de Abrado.

Em nome do Espirito Santo,
bandeira do canto
do negro folido.

Em nome do Deus verdadeiro,
que amou-nos primeiro
sem dividi¢ao.

Em nome dos Trés
que s3ao um Deus s0,
Aquele que era,

que é,

que sera.

Em nome do Povo que espera,

na graga da Fé,

avoz do Xango,

o Quilombo-Pascoa que o libertara.

Em nome do Povo sempre deportado
pelas brancas velas

no exilio dos mares;

marginalizado

nos cais, nas favelas

e até nos altares.

Em nome do Povo
que fez seu Palmares,
que ainda fara
Palmares de novo
Palmares, Palmares, Palmares
do Povo!!!

Pai-Nosso... (Missa dos
Quilombos, Recife).



IT1. RITO PENITENCIAL

(coro, cantado)

Kyrie eleison!
Christe eleison!
Kyrie eleison!

Alma n#o é branca,
luto nao é negro,
negro nao é folk.

Kyrie eleison!

Senhor do Bonfim
do bom comegar:
nao seja a alegria
apenas de um dia;
nao seja a folia
para desfilar

na avenida sua.
Que seja, por fim,
a tua Alforria

e nossa a rua,
Senhor do Bonfim!

Kyrie eleison!
Christe eleison!
Kyrie eleison!

(recitado)

Da raga maldita
gratuitamente,
a raca de Cam.

Secular estigma
da escrava Agar,
Mie espoliada,
Ismael dos Povos,
denegrida Africa.

(coro negro, cantado)

Terras de Luanda,
Costa do Marfim,
Reino de Guiné,
Patria de Aruanda
Awa de!
(Estamos
aqui)

2
=
£
<
S
©
=
>

(recitado)

Carne em toneladas,
fardos de pordo.
Quota da Coroa
fichas de Batismo,
marcados a ferro
para a Salvagio.
Entregues & Morte,
sendo Cristo a vida.
Humanos leildes,
pecas de cobiga,
trezentos milhdes
de africanos mortos
na Segregacao.
Caca das Bandeiras,

do Esquadrao da Morte.

Exus do destino,
capitdes-do-mato.
Quantos Jorge Velho
de todos os Lucros,
de todos os Tempos,
de todas as Guardas!
Quantas Aureas Leis
da Justi¢a Branca!

(coro branco, cantado)

Queimamos, de medo

— do medo da Histéria —

0S NOSSOS arquivos.
Pusemos em branco
a nossa memoria.

(recitado)

Cultura a margem,
Culto condenado,
Fé de freguesia,
Giro tolerado,
Revolta ignorada,
Histéria mentida.

Ressaca dos Portos,
Harlem dos Impérios,
Apartheid em casa,
favela do mundo.

Com ‘‘direito a enterro’’,

sem direito a vida.
Pelourinhos brancos,
flagelados pretos.
Negro sem emprego,
sem voz € sem Vez,
sem direito a ser,

a ser e a ser Negro.

Dobrados nos eitos,
os peitos quebrados.
Os peitos sugados
por filhos alheios,
senhores ingratos.
Bebés imolados
pelas Anas Paes.
Testas humilhadas
nas aguas dos cais.
Bronze incandescente
nas bocas dos fornos.
Pedes de fazenda,
pé de bobia-fria,
artista varrido

no pé da oficina,
gar¢om de boteco,
sombra de cozinha,
mao de subemprego,
carne de bordel...
Pixotes nas ruas,
cagados nos morros,
mortos no xadrez!

Negro embranquecido
pra sobreviver.
(Branco enegrecido
para gozagdo.)

Negro embranquecido,
morto mansamente
pela integracdo.

(coro negro, cantado)

Mulato iludido,
fica do teu lado,
do lado do Negro.
Nio fagas, Mulato,
a branca traigao.

(recitado)

Padres estudados,
Pastores ouvidos,
Freiras ajeitadas,
Doutores da sorte,
Cantores de turno,
Monarcas de estadio...
Nao negueis o Sangue,
o grito dos Mortos,

o cheiro do Negro,

o aroma da Racga,

a for¢a do Povo,

a voz de Aruanda,

a volta aos QUILOMBOS!

(solo, cantado)

Bom Jesus de Pirapora,
na procura desta hora,
tem piedade de nos.

(coro)

Kyrie eleison!

(solo, cantado)

Senhor Morto, Deus da Vida,
nesta luta proibida,

tem piedade de nés.

(coro)

Christe eleison!

(solo, cantado)

Irm3o Mo6r da Irmandade,
na Paixdo da Liberdade,
tem piedade de nos.

(coro)

Kyrie eleison!

Vista Geral dos Celebrantes:

D. Pedro Casaldaliga, D. Marcelo
Carvalheira, D. José Maria,

D. Hélder.



IV. ALELUIA
(coro, cantado)
Aleluia, aleluia, aleluia!

Fala, Jesus, Palavra de Deus:
Tu tens a palavra!

Aleluia...

Irmao que fala a Verdade aos Irmaos.
da-nos tua nova Libertac3o.
Quilombolas livres do lucro e do medo,
nds viveremos o teu Evangelho,

nos gritaremos o teu Evangelho!

Aleluia...

Nenhum poder

nos calara!

Aleluid, aleluia, aleluia!

Contra tantos mandatos do Odio,
Tu nos trazes a Lei do Amor.
Frente a tanta Mentira,

Tu és a Verdade, Senhor.

Entre tanta noticia de Morte,
Tu tens a Palavra da Vida.

Sob tanta promessa fingida,
sobre tanta esperancga frustrada,
Tu tens,

Senhor Jesus,

a dltima palavra.

E noés apostamos em Ti!!!

Aleluia...
A Tua Verdade nos libertara.
Alelui4!...

V. OFERTORIO
(recitado)

Na cuia das maos

trazemos o vinho e o p3o,

a luta e a fé dos irmaos,

que o Corpo e o Sangue do Cristo
serao.

(recitado)

O ouro do Milho

e no o dos Templos,
o sangue da Cana

e nao dos Engenhos,
o pranto do Vinho,
no sangue dos Negros,
O P#o da Partilha

dos Pobres Libertos.

(recitado)

Trazemos no corpo

o mel do suor,

trazemos nos olhos

a danca da vida.

trazemos na luta, a Morte vencida.
No peito marcado trazemos o Amor.
Na Pascoa do Filho,

a Péascoa dos filhos

recebe, Senhor.

(solo, cantado)

Trazemos nos olhos,
as aguas dos rios,

o brilho dos peixes,
a sombra da mata,
o orvalho da noite,
o espanto da caga,

a dancga dos ventos,
a luta de prata,
trazemos nos olhos
o mundo, Senhor!

(recitado)

— Na palma das maos trazemos o
milho,

a cana cortada, o branco algodao,

o fumo-resgate, a pinga-reflgio,

da carne da terra moldamos os potes

que guardam a agua, a flor de alecrim,

no cheiro de incenso, erguemos o fruto

do nosso trabalho, Senhor! Olorum!

(solo, cantado)

O som do atabaque
marcando a cadéncia
dos negros batuques
nas noites imensas
da Africa negra,

da negra Bahia,

das Minas Gerais,

os surdos lamentos,
calados tormentos,
acolhe Olorum!

(recitado)

Com a forga dos bragos, o grito entre
os dentes,

a alma em pedagos, erguemos impéries,

fizemos a América dos filhos dos
brancos!

(coro, cantado)

A brasa dos ferros lavrou-nos na pele,
lavrou-nos na alma, caminhos de cruz.
Recusa, Oloru, o grito, as correntes
e a voz do feitor, recebe o lamento,
acolhe a revolta dos negros, Senhor!

(recitado)

Trazemos no peito

0Ss santos rosarios,

rosarios de penas, rosarios de fé

na vida liberta, na paz dos quilombos
de negros e brancos

vermelhos no sangue.

A Nova Aruanda dos filhos do Povo
acolhe, Olorum!

(recitado)

Recebe, Senhor

a cabega cortada

do Negro Zumbi,

guerreiro do Povo,

irmao dos rebeldes

nascidos aqui,

do fundo das veias, do fundo da raga,
o pranto dos negros, acolhe Senhor!

(coro, cantado)

Os pés tolerados na roda de samba,
o corpo domado nos ternos do congo,
inventam na sombra a nova cadéncia,
rompendo cadeias,

for¢ando caminhos,
ensaiam, libertos,
a marcha do Povo;
a festa dos negros, acolhe Olorum!

(estribilho)

Com a forca dos bragos lavramos a terra,

cortamos a cana, amarga dogura
na mesa dos brancos.

Com a forga dos bragos cavamos a terra,

colhemos o ouro que hoje recobre
a igreja dos brancos.

Com a forga dos bragos plantamos, na terra,

o negro café, perene alimento
do lucro dos brancos.



VI. O SENHOR E SANTO
(coro, cantado)

O Senhor é Sanot! O Senhor é Santo!
O Senhor é Santo!

O Senhor é 0 s6 Senhor.
Todos nés somos iguais.
Oxala o Reino do Pai

seja sempre o0 nosso Reino.

O Senhor é Santo...

O Reino nos vem

em Cristo Rei Salvador.
O Reino se faz

no Povo Libertador.

Hosana! Hosana! Hosana!

2
=
L2
<
T
o
=
>

VII. RITO DA PAZ
(coro, cantado)

Sarava,
A-i-é,
Aba!

A Paz d’Aquele, que é
nossa Paz!
A Paz, que o Povo fara!

Sarava,
A-i-é
Aba!

A louca Esperanga
de ver tedo irmao
caindo na danga
da vida,

cantando vencida
toda Escravidao!

Vai ser abolida

a paz da Aboli¢do

que agora temos.

E contra a paz cedida,

a Paz conquistada teremos!!!

Sarava,
do novo Quilombo de amanha.
A-i-¢é dessa ‘‘festa de todos’’, que vira!

(@ maneira de um pregdo)

Aos treze de maio de mil-oitocentos-e-
oitenta-e-oito,

nos deram apenas decreto em palavras.

Mas a Liberdade

yamos conquista-la!

(coro, cantado)
A-i-é,

A paz d’Aquele, que é
nossa Paz!

Aba,
a Paz que o Povo fara!

Palmares das lutas da Libertacao.
Palmeiras da Pascoa da Ressurrei¢zo.

Saravé, A-i-¢, Aba!!!

) Milton Nascimento, em compasso
de agdo de gragas.

VIII. COMUNHAO
(recitado)

Bebendo a divina bebida

do teu Sangue Limpo, Senhor,
lavamos as marcas da vida,
libertos na Lei do Amor.

Comendo a carne vivente

do Teu Corpo morto na Cruz,
vencemos a Morte insolente
na vida mais forte, Jesus.

Nutrindo a luta na Alianga

e a Marcha em teu novo Mana,
queremos firmar a Esperanga
da Aruanda que um dia vira.

Ara wara kosi mi fara.

Todos unidos

num mesmo Corpo,

nada no mundo

nos vencera.

Todos unidos em Cristo Jesus,

Oxala!

Ara wara kosi mi fara.

(solo, masculino)

Partilha diaria em mesa de irmaos.

Porque n2o é livre quem nao tem
seu pao.

(solo, feminino)

Partilha constante, na festa e na dor.

Porque nao é livre quem nao sente amor.

(solo, masculino)

Partilha fraterna de bantus iguais.
Porque nao é livre quem junta de mais.

(solo, feminino)

Partilha de muitos unidos na fé.
Porque nao é livre quem nao é o que é.

(solo, masculino)

Partilha arriscada de vir a perder.
Porque ndo é livre quem teme morrer.

(solo, feminino)

Partilha segura da Libertacao,
que o Cristo partilha a Ressurrei¢ao.

Ara wara kosi mi fara, etc....



IX. LADAINHA
(leitor)

Unidos a procura dos quilombos da
Libertacdo, celebramos a ‘‘memoria
perigosa’’ da Pascoa de Jesus,
comungando a forg¢a do seu Corpo
Ressuscitado.

Recolhemos na mesma comunhao o
trabalho, as lutas, o martirio do Povo
Negro de todos os tempos e de todos
os lugares.

E invocamos sobre a camirhada, a
presenca amiga dos Santos, das
Testemunhas, dos militantes, dos
Artistas, e de todos os construtores
andénimos da Esperan¢a Negra.

(solo, cantado)

Porque esta na hora,

pedimos o auxilio de todos os santos,

chamamos a for¢a dos mortos na luta
porque esta na hora,

o jeito dos mestres da reza e do canto;
porque esta na hora,

cantamos malembes pra Nossa Senhora.

(coro, cantado)

Cabé — Cabé em si — Ioba
Todos os santos nos vao ajudar!

(recitado)
(voz, masculina)

Zumbi dos Palmares, Patriarca martir
de todos os Quilombos de ontem, de
hoje e de amanha.

(voz, feminina)

Dragdo do Mar, Francisco José do
Nascimento, Jodo Candido que a
chibata nao dobrou, Pedro Ivo
sombra dos Praieiros pernambucanos
Angelim dos Cabanos, madeira da
Resisténcia e todos os rebeldes do
Povo, na Terra e no Mar.

(masculina)
José do Patrocinio e todos os
pregoeiros da Liberta¢ao.

(feminina)

Haussas, Nag6s e Alfaiates da Negra
Bahia, e todos os Grupos e
movimentos Negros que reivindicam o
Futuro.

(masculina)

Arturo Alfonso Schomburg, meméria
do ““Povo sem Histéria’’, voz
libertaria do Caribe.

10

(feminina)
Lumumba, tambor-tempestade da
Africa levantada.

(masculina)

Chimpa-Vita, Beatriz do Congo,
bandeira em chamas das
negras-coragem, e todas as
maes-pretas arrancadas da pedra
morta para as lutas da vida! E todas
as Marlys das baixadas
desmascarando o rosto dos assassinos,
e todas as andnimas heroicas
comadres negras, eixo fecundo da
Sobrevivéncia da Raga.

(feminina)

Negrinho do Pastoreio, anjo dos
vaqueiros das reses perdidas e todos
os guias negros das causas do Povo.

(masculina)

Criangas de Soweto e de Atlanta,
massacres da prepoténcia racial,
colheita prematura da Juventude
Negra.

(feminina)
Santeiro Aleijadinho, entalhador dos
Santos do Povo.

(masculina)

Louis Armstrong e todos os metais e
todas as cordas e todos os Negros
Spirituals da América Negra.

(feminina)
Amilcar Cabral, pai educador da
Liberdade Africana.

(masculina)

James Meredith, paix3o matinal e
todos os estudantes dos campus e das
ruas que marchais abrindo Historia.

(feminina)

Solano Trindade e todos os poetas da
madeira, da palavra e da alma negra
nunca embranquecida.

(masculina)

Santo Dias, Companheiro, suor e
sangue da Periferia, martir na cruz
das Empresas, e todos os retirantes,
lavradores, béias-frias e operarios,
construtores do Sindicato livre e da
Comunidade Fraterna.

(coro, cantado)

Cao...

(feminina)

Santos Reis dos presentes da terra e
do culto, peregrinos incansaveis a luz
da estrela, atras do Menino.

(masculina)
Sao Benedito, irmao acolhedor dos
pedidos dos Pobres.

(feminina)
Santo Agostinho, mente e coragdo da
Africa Mie.

(masculina)
Sao Martinho de Lima, porteiro
solicito da América Negra.

(feminina)
Santa Ifigénia, discipula do Apdstolo
e congregadora de virgens.

(masculina)
Sao Pedro Claver, escravo fraterno
dos escravos negros.

(feminina)
Sao Gongalo de Amarante, peregrino
e evangelizador dos Pobres.

(masculina)
Sao Cosme e Damido, curadores do
povo sofredor.

(feminina)

Valéncia Cano, martir bom pastor do
Litoral Negro, Irmao Lourengo de
Nossa Senhora, garimpeiro do
Evangelho, ermitdo da Comunidade.
Frei Gregoério de José Maria,
deportado para o Amazonas, Padre
Canabarro, vigario comprometido no
Sul e todos os pastores, romeiros,
missionarios, ermitaes e confrades
devotados ao pranto e & Esperanga do
Povo Negro.

(masculina)
Santo Onofre, anacoreta da longa
solidao.

(feminina)
Carlos Lwanga e companheiros
martires de Uganda.

(masculina)

Martim Luther King, pastor na vida e
na morte, voz permanente da marcha
da Libertagao, e todos os martires da
Paz perseguida.

(coro, cantado)

Cad...



X. LOUVACAO A MARIAMA
(coro, cantado)

Mariama,
Iya, lya, 0,
Maie do Bom Senhor!

Maria Mulata,
Maria daquela
colbnia favela,
que foi Nazaré.

Morena formosa,

Mater dolorosa,

Sinh4 vitoriosa,

Rosério dos pretos mistérios da Fé.

Maie do Santo, Santa,
Comadre de tantas,
liberta mulhé.

Pobre do Presépio, Forte do Calvario,
Sarava da P4ascoa de Ressurreigo,
Roseira e corrente do nosso Rosario,
Fiel Companheira da Libertac¢ao.

Por teu Ventre Livre, que é o verdadeiro,
pois nos gera livres no Libertador,
acalanta o Povo que est4 em cativeiro,
Mucama Senhora e Mae do Senhor.

Canta sobre o Morro tua Profecia,
que derruba os ricos e os grandes, Maria.

Ergue os submetidos, marca os renegados,
samba na alegria dos pés congregados.

Encoraja os gritos, acende os olhares,
ajunta os escravos em novos Palmares.

Desce novamente as redes da vida ,
do teu Povo Negro, Negra Aparecida!!!

Danga do ofertério, realizada pelos
membros da Comunidade de Brasilia Teimosa.

XI. MARCHA FINAL
(musica de Banzo e de Esperanca)

(recitado)

Banzo da Terra que sera nossa,
banzo de todos na Liberdade,

banzo da vida que vai ser outra,
banzo do Reino, maior saudade,
saudade em luta do Amanha,
vontade da Aruanda que um dia vira!
Saudade da Terra e dos Céus,

o banzo do Homem, saudade de Deus.

(recitado)

Trancados na Noite, Milénios afora
forcamos agora,

as portas do Dia.

Faremos um Povo de igual Rebeldia.
Faremos um Povo de bantus iguais.
Faremos de todos os lares

fraternas senzalas, sem mais.
Faremos a Negra Utopia

do novo PALMARES

na s6 Casa Grande dos filhos do Pai.

-
Os Negros da Africa,
os afros da América,
os Negros do Mundo,
na Alianga com todos os Pobres

da Terra.

Seremos o Povo dos Povos:
Povo resgatado,

Povo aquilombado,

livre de senhores,

de ninguém escravo,
senhores de nés,

irmaos de senhores,

filhos do Senhor!

(recitado)

Sendo Negro o Negro,
sendo indio o indio,
sendo cada um

como nos tem feito

a mao de Olorum.

Valdir Afonso

(recitado)

Seremos Zumbi, construtores
dos novos QUILOMBOS queridos.
Nos muros remidos

da nossa Cidade,

nos Campos, por fim repartidos,
na Igreja do Rei,

de novo do Povo,

seremos a Lei

da nova Irmandade,

Iremos vestidos

das palmas da Vida.

Teremos a cor da Igualdade.
Seremos a exata medida

da humana feliz Dignidade.

Berimbaus da Pascoa marcardo o pé,
o pé quilombola do novo Toré.

Pela Terra inteira

juntos dangaremos

nossa Capoeira.

Seremos bandeira,

seremos folides.

No Novo Israel plantaremos

as tendas dos filhos do Santo.

Os prantos, os gritos, unidos num canto
de irm3os coracgdes,

na luta e na festa do ano inteiro.

(recitado)

No rosto de todos os homens sinceros,
a marca da tribo de Deus,
o Sangue sinal do Cordeiro.

(recitado)

E a espera do nosso Quilombo total
— 0 alto Quilombo dos Céus —,

os bragos erguidos, os Povos unidos
serdo a muralha ao Medo e ao Mal,
serdo valhacouto da Aurora desperta
nos olhos do Povo,

da Terra liberta

no QUILOMBO NOVO!!!

(musica final)

11



Eduardo Hoornaert

Na noite de 22 de novembro de 1981 celebrou-se na Praca
do Carmo, no Recife, no local exato onde a cabe¢a do
lider negro Zumbi foi exposta em 1695, a Missa dos
Quilombos. Naquela noite a ‘‘memoria perigosa’’ de
Zumbi pairou sobre uma multidao de aproximadamente
8 mil pessoas que com notavel aten¢io e até devogao
acompanhavam uma liturgia penitencial inédita no
Brasil, na América e no Ambito catélico em geral: alguns
altos representantes da Igreja Catélica (no palco central,
em torno do altar, estavam Dom José Maria Pires, Dom
Hélder Camara, Dom Manuel Pereira, Dom Pedro
Casaldéaliga, Dom Marcelo Carvalheira), em presenca de
representantes do clero e do povo, se penitenciaram e
pediram perddo pela atitude multissecular da Igreja
diante dos negros, da ‘‘denegrida Africa’ e
especialmente diante dos escravos fujdes e aquilombados
considerados os maiores inimigos da empresa crista
durante séculos, conforme diz uma carta do Padre Pero
Rodrigues de 1° de maio de 1597: ‘‘Os primeiros inimigos
sdo os negros da Guiné alevantados que estdo em
algumas serras, donde vém a fazer saltos, e dao muito
trabalho e pode vir tempo em que se atrevam a destruir
fazendas como fazem seus parentes na ilha de Sdo
Tomé”’ (cf. Serafim Leite, Histéria da Companhia de
Jesus no Brasil, 11, 358).

Essa Missa dos Quilombos certamente nao brotou das
bases negras do povo nem da pratica eclesial das
comunidades de base, mas sim da sensibilidade de alguns
intelectuais. Ai esta a precariedade desta celebragido: sera
que ela realmente tera o impacto histérico que os mais
entusiasmados lhe atribuem? Qual pode ser sua
funcionalidade no catolicismo historico dentro do qual
estamos inseridos? Ha indicios de que esta celebracio
pode vir a ter desdobramentos no nivel das préaticas
eclesias na base? Quais seriam estes indicios?

Nesta perspectiva ha algo a dizer. Em primeiro lugar,
celebrar a Missa do Quilombo n2o significa apenas
comemorar o passado, significa antes de tudo intuir o
presente. Quilombo no Brasil é atualidade, ndo passado.
Pois os bairros populares das grandes metrdpoles
brasileiras sao na verdade quilombos, onde os negros se
sentem em casa (quilombo ou mocambo significa casa).
O mundo do trabalho é adverso ao trabalhador, o mundo
do bairro lhe é familiar. Ai ele se refaz, conversa, anda
no meio da rua, transforma a rua em campo improvisado
de futebol, distingue entre ‘‘quilombolas’’ (os
maloqueiros) e forasteiros, se sente aceito. Um estudo
feito por um estudante em teologia acerca do

12

comportamento das pessoas no dnibus que faz o trajeto
centro-periferia revelou como o pessoal do bairro fica
mais silencioso, ‘‘bem comportado’’ e individualista na
medida em que o 6nibus se aproxima do centro da cidade
e se solta (solta palavrdes) ao aproximar-se do bairro.
Viver num bairro popular comporta uma maneira
especifica de se relacionar e de se identificar. O fato de o
bairro ser considerado perigoso, ‘‘cheio de ladrdes e
maloqueiros’’, afasta os burgueses e os faz desistir de seu
projeto de apoderar-se destes terrenos que sao
freqiientemente muito bem localizados e agradaveis,

A Missa dos Quilombos

Valdir Afonso

o
v
- I
)
£
1<
o=
=
«
>




“hegou tarde demais?

como no caso dos morros do Recife. A especula¢ao
imobiliaria que ameaca os bairros populares encontra
neste ‘‘carater quilombola’ dos mesmos um
impedimento. No dia em que estes bairros perderem este
carater, eles ndo terdo muita resisténcia diante da invaso
burguesa. Desta forma, preservar o quilombo é preservar
uma raiz importante do povo de descendéncia africana.
Haveria muita coisa a dizer sobre os quilombos urbanos e
seu significado. Basta recordar quantos nomes de bairros
suburbanos lembram a ‘‘denegrida Africa’’. Sé para
falar em Rio de Janeiro: Catete, Catumbi, Gamboa,
Calabougo, Livramento, Morro do Desterro, etc.

Uma segunda consideragao: a atual religido dos
‘‘quilombos urbanos’’ guardou os tra¢os fundamentais
dos quilombos antigos. Os descendentes dos africanos no
Brasil foram e ainda sdo de uma surpreendente fidelidade
a uma estratégia que o sistema colonial lhes possibilitou:
a estratégia da resisténcia pela religido. A ‘‘Relacao das
guerras feitas aos Palmares de Pernambuco no tempo do
Governador Dom Pedro de Almeida, de 1675 a 1678”’,
unico documento contemporaneo da época de Palmares,
reza assim: “‘E com serem estes barbaros tdo esquecidos
de toda sujei¢do, nao perderam de todo o
reconhecimento da igreja: nesta cidade (de Macaco) tém
capela a que recorrem nos seus apertos e imagens a que
encomendam suas ten¢des. Quando se entrou nesta
capela achou-se uma imagem do Menino Jesus...;
escolhem um dos mais ladinos a quem veneram como a
paroco: este os batiza e os casa...; ensinam-se entre eles
algumas oragdes cristds, observam-se os documentos da
fé que cabem na sua capacidade’’ (Revista do Instituto
Histérico Geogrdfico Brasileiro, 22, 1859, 306-307). O
mesmo se verifica hoje: no bairro da periferia do Recife
chamado Alto do Pascoal (o tal do Pascoal foi fujao
também) existem 17 Centros Espiritas, 56 terreiros de
Xangd, 7 Assembléias de Deus, 5 Igrejas Batistas, 3
Igrejas Presbiterianas e apenas 2 Igrejas (ou capelas)
catdlicas. Pode-se dizer que os habitantes deste bairro
“‘n3o perderam de todo o reconhecimento da Igreja’’,
que eles ‘““observam os documentos da fé que cabem na
sua capacidade’’, mas que a religiao mesmo € de raiz
africana, mesmo sob a ‘‘lei dos crentes’’, como bem
observou Emile Léonard no seu estudo acerca do
protestantismo brasileiro ao falar do ‘‘carater iluminista’’
(ou iluminado, entusiasmado) do protestantismo
popular. Sob as trés ‘‘leis’’ (a catdlica, a protestante, a
espirita) tremula a chama da esperancga africana, da
identidade quilombola. Os habitantes destes bairros
vivem uma religido na qual a ‘‘idéia de Deus é a luz que

se V€, 0 ar que se respira, a pele em que se vive’’ (cit.

M. Groetelaars, Milagre e religiosidade Popular, Vozes,
1981, 96). Os colonizadores se convencionaram a chamar
a esta religido de ‘‘animismo’’ (ou espiritismo,
especialmente no Brasil) e pelo resto ndo se interessaram
em descobrir-lhe a profundidade e o significado.

Em terceiro lugar: coloca-se aqui de forma premente a
questdo da organicidade dos atuais agentes de pastoral.
Influenciados por uma ja longa tradi¢3o ocidental que
remonta ao iluminismo (século XVIII), os agentes de
pastoral mal percebem a relevancia da luta cultural. Eles
compreendem a importancia da luta pela libertacao nos
niveis econdmicos, sociais e politicos, mas fazem com
dificuldade a passagem entre estes ‘‘niveis’’ e a luta
cultural. Esquecem que cada simbolo, cada discurso,
cada expressao cultural é uma arma, a favor ou contra o
povo. As ciéncias, da forma em que foram praticadas na
Europa e na América do Norte, acreditam demais nos
esquemas de progresso e desenvolvimento para darem a
devida aten¢@o as experiéncias de luta e resisténcia dos
povos oprimidos codificadas, celebradas e vivificadas
pela religido.

Eis a razdo profunda, na nossa opinido, da pouca
receptividade diante desta Missa dos Quilombos em
certos ambientes eclesiais sinceramente engajados nas
lutas populares. Acreditamos mesmo que a Igreja na
América Latina necessita de uma nova ‘‘patristica’’, nao
no sentido de uma alianga com o pensamento elitista e
erudito da época, mas no sentido de uma aliang¢a com a
religiio vivida pelos pobres. Até hoje s6 temos
tipologias acerca da assim chamada “‘religiosidade
popular’’ mas falta-nos um mergulho mais profundo e
mais ‘‘compreensivo’’. Como diria Michel de Certeau, s6
um di4logo cultural em toda a profundidade no nivel dos
problemas existenciais pode fazer com que se
compreenda o significado dos significantes da religido
dos ““quilombolas’’ de nossos mundos suburbanos.

Eis o desafio desta Missa dos Quilombos: o de se situar
em profundidade diante da realidade negra deste pais,
como disse Dom José Maria Pires no seu excelente
sermao. Ou sera que ja é tarde demais e que o
catolicismo j& nao significa mais nada para as massas
de cor negra senfio um mero cenario, simplesmente uma
plataforma de credibilidade junto a sociedade
estabelecida?

13



DEPOIMENTO

1. Os primeiros negros trazidos ao
Brasil como escravos pertenciam a va-
rias etnias e eram oriundos de diversas
regides africanas. Embarcado, geral-
mente, através da Costa Noroeste, era
o homem africano, antes de tudo, o
perdedor de uma guerra em sua aldeia
interiorana. Vencido em sua terra,
aprisionado pelo invasor, a chegada
destes homens as terras do Brasil, na-
da tem de herodico. Foram levados pa-
ra um porto e embarcados, junto com
outros homens, de outras nacionalida-
des que falavam outra lingua e prati-
cavam outras religides. Em comum,
tinham apenas a violéncia de que fo-
ram vitimas. O horror da viagem, en-
tretanto, os irmana e, a chegada, nao
existem mais linguas ou Cajangas, ou
Acqualtunes, mas simplesmente NE-
GROS.

E a trajetoria destes negros sem nome,
rebatizado de Joao, Maria, Benedito,
Calixto... que nds, seus descendentes,
buscamos entender.

E importante para noés, negros brasi-
leiros, apreender as formas de sobre-
vivéncia dos escravos, nossos avos.
Ao descobrir que for¢a os sustentou,
submetidos ao horror do cativeiro,
coisificados na mao do opressor, va-
mos lograr encontrar o caminho da
nossa propria identidade perdida.
Porque se escravo resistiu ao regime
desumano de trabalho, as torturas
aviltantes, a ser possuido por um ou-
tro homem, o negro perdeu o amor
pela sua cor. E, por mais que os ne-
gros escravos lutassem contra a sub-
missdo total, por mais que conseguis-
sem empurrar seus elementos culturais
até os dias de hoje e, por mais que
seus descendentes sejam a maioria do
povo brasileiro — junto com o nome
foi-lhes arrancada a negritude. Fo-
ram-lhe impostos os valores do opres-
sor: e a cabe¢a do Brasil ¢ BRANCA.

14

A questao racial:
pontos de vista.

Abgail Paschoa Alves de Souza

Assistente Social
Presidente da Junta Governativa do Instituto de
Pesquisa das Culturas Negras

2. Foi somente na ultima década que
os negros brasileiros tiveram coragem
de assumir o gostar da cor de sua pele,
de admitir que havia alguma coisa de
extremamente belo na cor negra.

Este despertar coincide e é influencia-
do pelo ecoar no mundo do brado de
liberdade da Africa Negra.

Até entdo o negro brasileiro trazia em
sua cor o estigma do cativeiro de seu
povo. E a ideologia do dominador es-
tava de tal forma impregnada em seu
pensar que identifica negritude com
escraviddo. E mais, acredita que a cor
de sua pele seja o elemento causal da
escravidao.

Nao é por acaso que os livros escola-
res ensinam que OS Negros eram mais
‘‘afeitos’ a escraviddao que os indios.
E os negros se envergonham por ser
‘‘afeitos’’ a escraviddo sem levar em
conta que homem algum escolhe ser
escravo, mas alguns escolhem ser es-
cravizados. Este equivoco levou o ne-
gro e a totalidade dos brasileiros, seus
irmdos, a coisificar mais uma vez o
escravo, negando-lhe seu passado de
homem livre. Foram as duas lutas dos
povos africanos, contra os regimes co-
loniais que os submetiam, que trans-
formaram, a nossos olhos, o negro num
ser lutador, heréico e livre. E, o mais
importante, deu condi¢des para o res-
gate na memoria dos brasileiros de
seus herdis negros — Ganga Zumba,
Zumbi e muitos outros, cujos nomes
0s seus opressores nao foram capazes
de apagar, e nem a condic¢do de luta.

3. E s6, a partir deste despertar da
consciéncia negra, que alguns grupos
passam a repensar o negro no Brasil.
O movimento negro comeg¢a a desco-
brir que — na relagdo opressor/opri-
mido — o oprimido algumas vezes é
branco mas o opressor nunca é negro.
Esta colocac¢do deixa de ser meramen-
te racial e a questdo pode comecar a
ser recolocada em termos politicos.

E muito dificil para os negros brasilei-
ros passarem a pensar cOmo negros —
e é muito importante que o fagam —
sem identificarem, de uma forma mui-
to simplista, o opressor com ‘‘os bran-
cos”’. A medida que caem em mais
este equivoco, estdao afirmando a ideo-
logia do opressor e adotando a postu-
ra escravista que, reduzindo a questdo
do poder e da dominagdo a critérios
raciais, determinou nos portos africa-
nos que os povos ali submetidos eram
negros € portanto passiveis de serem
escravizados, brutalizados e até cris-
tianizados...

Os grupos negros — e todos aqueles
— que tentam entender a questdo ra-
cial devem ter claro que a ideologia
racista de dominacgdo e, somente a ela,
serve a valoracdo da cor da pele, em
qualquer analise sobre o relaciona-
mento entre os homens.

4. Os grupos negros sao cada dia mais
numerosos e, neste processo de orga-
niza¢do dos negros brasileiros, onde
as questdes fundamentais estdo longe
de serem resolvidas, surge um risco sé-
rio a ser levado em consideragéo: as
tentativas de coopta¢do de que sdo vi-
timas por parte do sistema de opres-
sdo.

O movimento negro, formado de va-
rios pequenos grupos, sem um contato
formal entre si, é representado ainda
por um niimero muito pequeno de ho-
mens e mulheres que buscam a sua
identidade étnica e lutam pelo resgate
da memoria historica de sua gente, da
importancia de seus antepassados na
formagdo do Brasil de hoje.

A sua trajetéria de volta ao homem
livre africano, a revisdo que tentam
fazer da historiografia brasileira, a co-
ragem com que falam sobre o precon-
ceito racial, antes negado pelos pro-
prios negros, envergonhados de serem
vitimas, tudo isso, coloca estes negros



Lourdes Grzybowski

despertos numa posi¢do de lideranca
frente a comunidade de que fazem
parte.

E sdo tantos os negros brasileiros, sao
tantos os descendentes de escravos que
hoje escapam do processo de bran-
queamento por que passou O povo
brasileiro, que o pequeno grupo de
militantes passa a despertar o interesse
dos donos do poder.

Estes ja ndo os podem fazer acreditar
que um dia se tornardo brancos. Esses
n3o podem transforma-los em fend-
menos individuais, novos Patrocinios
e Pelés.

E preciso, pois, apresa-los. E preciso
transforma-los em cativos de uma no-
va espécie. E necessario criar uma ca-
tegoria especial de negros que sirvam
como porta-vozes do poder junto a
grande massa negra.

5. A medida em que as organizacdes
negras avang¢arem, o sistema de poder
ira oferecer-lhes vantagens, ira conce-
der-lhes espagos e recuara taticamen-
te. A consciéncia de que a luta pela
liberdade ¢ a grande heran¢a que rece-
bemos de nossos antepassados e que,
esta heran¢a, podera ser compartida
com todo o povo brasileiro, dara a
nos, militantes negros, a legitimidade
de nossa luta.

A redencao daquele homem negro, li-
vre, de quem tiraram tudo e a quem
jogaram cativo nestas terras do Brasil
se dara no dia em que a eterna sede de
liberdade que nos legou, seja saciada
por todos os brasileiros, seus filhos,
sem diferenca de cor, credo ou raca.

Sera o Brasil
uma democracia racial?

Anténio Olimpio de Sant’Ana

Pastor Metodista

Secretario Executivo de A¢ao Comunitéria da
Igreja Metodista no Brasil

Membro da Pastoral Universitaria do Instituto
Metodista de Ensino Superior — SBC — SP

Membro do MONEME (Movimento Negro da
Igreja Metodista)

Um dos coordenadores do projeto Relagdes
Raciais no Protestantismo Brasileiro do ISER
(Instituto Superior de Estudos da Religiao, Rio
de Janeiro).

Somos parte de uma sociedade em cri-
se permanente, onde a maioria domi-
nante tem na exploracdo do trabalho
alheio e na marginaliza¢do de segmen-
tos sociais a fonte de sua riqueza e
poder, sociedade que procura silenciar
os oprimidos pela violéncia e opressao
em nome da ‘‘ordem e paz social’’ e
pelo racismo disfar¢ado de ‘‘democra-
cia racial’’. Nao ha harmonia entre
classes nem ‘‘democracia racial’’ nu-
ma sociedade onde a maioria negra
tem o seu direito ao trabalho, ao sala-
rio condigno e a seguranga social ne-
gados pela for¢a, sendo submetida a
cruéis condi¢cdes de vida, confinada
nas favelas, alagados, cortigos, lixdes,
malocas, mocambos, humilhada pela
violéncia policial que objetiva intimi-
dar e destruir a resisténcia moral fren-
te & opressao.

O mundo pensa que o Brasil ¢ um pa-
raiso racial. Essa falsa idéia difundida
pelos orgaos oficiais € uma tentativa
para esconder a realidade das relagdes
interétnicas que acontecem entre o

branco preconceituoso, dono do po-
der, e o negro oprimido e marginali-
zado.

Procurando desenvolver este conceito
de ‘‘democracia racial’’ no exterior, o
Brasil tem-se aproximado de paises
africanos; tem criado érgaos afro-bra-
sileiros que possam facilitar e incre-
mentar as relacdes comerciais, cultu-
rais e econémicas com a Africa (a
Africa é hoje uma das maiores op¢des
comerciais do mundo); tem-se coloca-
do contra a Africa do Sul em sua poli-
tica a favor do ‘‘apartheid’’; tem ofe-
recido bolsas de estudos para estudan-
tes africanos nas universidades brasi-
leiras. Estas e outras atitudes do go-
verno brasileiro, elogiaveis a nivel de
politica externa, ndo se refletem, con-
tudo, nas rela¢des interétnicas interna-
mente. A realidade é outra. O povo
brasileiro é racista, classista, e tem um
acentuado preconceito de cor. Ao
contrario das informag¢des oficiais, o
negro é vitima de uma violéncia racial
profunda, difundida e diversificada.

““O negro é barbaro e servil, tendo
nascido do nada.”
Reuter, sociologo racista americano

““O negro é desesperadamente imo-
ral.”
John Mecklin, socidlogo racista americano

“A luta da raca branca contra as de-
mais é inevitdvel e estimula o pro-
gresso.”’

Herbert Spencer, sociblogo racista americano

Para mascarar a violéncia da qual o
negro é vitima, os idedlogos do siste-
ma criaram a imagem de um Brasil pa-
raiso multi-racial e hA mecanismos para
manter esta imagem falsa. Ao mesmo
tempo em que violentam ao negro,
criam mecanismos para camuflar esta
violéncia. Criam certos mitos que s3o

15



repassados através de nossa literatura,
textos escolares, meios de comunica-
¢do social, literatura de cordel onde o
negro aparece como sinénimo de dia-
bo. O esquema de desvalorizagdo do
negro é tao perfeito que conseguiu pe-
netrar na mente das camadas sociais
onde se reflete através de uma série de
esteretipos que inferiorizam o negro
diante do branco. Além disso, estes
mitos objetivam repassar a falsa idéia
de uma sociedade onde n3o ha racis-
mo, onde h4 a auséncia de processos
aculturadores, de embranquecimento,
onde ha integracao social. Todos estes
mitos sdo hoje usados como instru-
mentos de manipulagdo ideoldgica.
Estes mitos dificultam a percep¢do da
verdadeira realidade que o negro en-
frenta no Brasil.

Estamos vivendo em uma sociedade,
nao sé racista, mas também classista.
A Europa, homogénea racialmente,
estabelece categorias econOmicas se-
gundo suas posses: oprimidos e opres-
sores na medida em que possuam ou
nao dinheiro, fabricas ou terras. E o
espirito capitalista e imperialista dos
europeus levou-os a invadir o mundo
conhecido da época, levando as suas
doutrinas religiosas, politicas e so-
ciais. O capitalismo europeu provoca
inequivocamente a luta de classes, € o
negro, dentro do contexto de reagdo
de todos os explorados e marginaliza-
dos, reage por melhores salarios, mo-
radias adequadas a sobrevivéncia hu-
mana, escolas para todos e n3o so-
mente para um grupo de privilegia-
dos. Nao podemos, contudo, reduzir
a exploracao de que o negro € vitima a
uma dimensdo somente econdmica e
politica de classe. Por outro lado n3o
podemos, também, isolar a domina-
¢do racial como um problema em si e
para si, a margem de toda considera-
¢do estrutural, separando as lutas do
racismo das lutas populares. Pablo
Richard, tedlogo costarriquenho, afir-
ma que em toda dominagdo de classes
ha sempre uma segregacao e discrimi-
nacdo racial. O opressor sempre con-
sidera o oprimido como raga inferior;
o0 pobre tem sempre outra cor. Nio
podemos, afirma ele, contrapor luta
racial e luta de classes, nem reduzi-las
uma a outra. A for¢a da luta popular
de libertag@o esta na combinag¢do dia-
lética de ambas, que se refor¢cam mu-
tuamente no interior de um mesmo
processo politico de libertagao.

16

T !

““Uma consciéncia culpada parece im-
pedir que se descubram os mecanis-
mos historicos e sociais que levaram o
negro brasileiro a se encontrar na si-
tuacdo em que se encontra... Este
processo histérico de esmagamento
social, cultural e politico explica por
que o negro se encontra nos ultimos
patamares de uma sociedade que ele
ndo apenas ajudou a construir, mas
da qual foi o grande construtor.’’
Clévis Moura, socitlogo, Sao Paulo

A violéncia contra o negro € historica.
Ela se prolonga até a Africa, a Patria-
Mae dos negros de todp o mundo. E,
na medida em que a Africa se liberta
de seus opressores e se reestrutura,
provoca no negro brasileiro o desejo
de redescobrir cada vez mais a sua ne-
gritude, a sua identidade, capacitan-
do-se assim para dinamizar a reacio,
que ja é evidente, contra a ideologia
de dominag¢do que sustenta como
‘‘conseqiiéncia natural’’ a inferiorida-
de racial e cultural do negro e a “‘su-
perioridade natural’’ do branco. O ne-
gro, dizem os racistas, estd em um es-
tagio evolutivo inferior cultural e ra-
cial, estando, portanto, incapacitado
para participar como sujeito do pro-
cesso econdmico, social e politico.
Permitem aos negros certas manifesta-
¢des culturais e religiosas que na reali-
dade objetivam ‘‘manter o negro no
seu devido lugar”’. Os temas politicos
e culturais conscientizadores, bem co-
mo as institui¢des, ndo sdo aceitas co-
mo integrantes dindmicas das demais
instituicdes sociais e essa recusa pro-
voca, conseqiientemente, o isolamento
que justifica o conceito de inferiori-
dade da cultura negra.

p>
3]
I

(=}
2
o
N
c
=
o=
™

““O discurso liberal é o trago marcante
de nossa Histdria. Restrito, evidente-
mente, ao usufruto das camadas do-
minantes... Reivindicacdes populares
foram sempre reprimidas como bandi-
tismo, postas a margem da Histdria,
criando-se desta forma o mito da de-
mocracia racial.’’ Prof2 Dulce C.A.
.Whitaker, UNESP, Araraquara, Sdo Paulo

O negro € neutralizado como sujeito
de sua proépria Histéria. A sua Histo-
ria tem sido até hoje a Historia do
branco, contada 4 sua maneira, obje-
tivando legitimar interesses racistas.
Como negros precisamos de uma His-
téria pesquisada, interpretada e rela-
tada pelo préprio negro. Historia on-
de sejamos sujeitos e ndo objetos de
analise. E preciso revelar a existéncia
de tantos negros que fizeram Historia
e que a Historia branca escondeu.

O negro ¢ neutralizado em sua inicia-
tiva para a liberta¢do. Os mecanismos
de controle e dominag¢do oficiais neu-
tralizam sua iniciativa através da per-
seguicdo sistematica aos seus mais di-
namicos movimentos. Em 1930 cria-
ram o mito da democracia racial e ao
mesmo tempo iniciou-se uma perse-
gui¢do sistematizada e o fechamento
dos principais movimentos politicos
dos negros, desenvolvendo na mesma
ocasido uma intolerancia etnocéntrica
contra as manifestagdes culturais e re-
ligiosas, transformando-as em simples
manifestacdes folcléricas. O negro é
violentado na sua cultura quando a vé
transformada em simples passatempo
para as horas de lazer e curiosidade
dos brancos. O mito da democracia

Lourdes Grzybowski



racial procura esconder a existéncia e
for¢a de uma cultura negra, isto €, um
sistema cultural simbélico com regras
proprias, possuidoras de um carater
popular e erudito, em condi¢des para
responder pela identidade histérica do
homem negro no Brasil.

““As seqtielas estdo na alienagdo men-
tal, no imperialismo cultural. Os mol-
des de referéncia aqui, como na Afri-
ca, sdo ocidentais. Nossos sabios ndo
sdo reconhecidos até que recebam o
aval da Europa ou dos Estados Uni-
dos. O préprio modelo de embranque-
cimento é uma seqiiela da coloniza-
¢do. A cultura brasileira é uma sintese
de culturas, com tendéncia marcada
para o branqueamento. Suas raizes
africanas ndo sdo muito privilegiadas
e isso para mim é consequiéncia da co-
lonizacao.”

Prof. Kabenguele Nunanga, Zaire

Os estere6tipos representam, também,
uma das maiores violéncias praticadas
contra o negro no Brasil. Eis alguns:
‘‘servico de preto’’, ‘‘negro de alma
branca’’, ‘‘negro rico é branco’’, ‘‘ne-
gro, quando nao faz na entrada faz na
saida’’, ‘‘negro que é negro, nao mija
fora do penico’’, ‘‘negro que se pre-
za’’, ‘‘a situagdo esta preta’’, ‘‘negro
metido a besta’’, ‘‘negro nao vai para
o céu nem que seja rezador, tem ca-
belo de espeto, que espetou Nosso Se-
nhor”’.

A violéncia racial profunda, difundi-
da e diversificada, gerou em toda a
comunidade negra um outro elemento
altamente pernicioso para a sua sobre-
vivéncia: o medo psicolégico. Essa
violéncia psiquica gerou no negro a
vergonha de ser negro, levando-o a
adotar, para poder sobreviver, os pro-
prios valores preconceituosos de uma
sociedade racista, facilitando assim o
seu controle, a sua desestruturagdo, a
sua impoténcia e submissdo. Interiori-
zaram no negro o papel basico de ser
mao-de-obra barata, com possibilida-
des de realizar apenas trabalhos mais
simples e penosos. Mas, apesar desta
interiorizacdo maléfica, diabolica, os
negros tém resistido heroicamente du-
rante séculos, encontrando-se hoje an-
dando pelas ruas como bébados, men-
digos, loucos (pela dureza da vida que
sdo obrigados a viver), desemprega-
dos; trabalhando como empregadas
domésticas, motoristas, trocadores de
6nibus, vendendores ambulantes,
prostitutas, serventes, limpadores de

sarjetas e bueiros fétidos, olheiros de
ponto do jogo de bicho, lixeiros, guar-
das de banco, carteiros, lavadores de
carros, lavradores. Ha negros ricos?
Ha. Existem negros exercendo profis-
soes liberais? Existem. Contudo eles
sao excecdes reduzidissimas. O baixis-
simo salario que a grande maioria re-
cebe a obriga a residir nos guetos bra-
sileiros que sdo as favelas, os mocam-
bos, as malocas, os cortigos, os alaga-
dos, onde as pessoas vivem em péssi-
mas condi¢des de satide e higiene, sem
transportes e escolas. Nestes locais os
negros e outros marginalizados per-
manecem sofrendo e resistindo, apren-
dendo sobre si mesmos, capacitando-
se através do proprio sofrimento e re-
sisténcia a questionar os papéis e luga-
res reservados para eles pela sociedade
branca opressora, pois esta prisdo psi-
cologica e fisica os mantém em cons-
tante desvantagem com relacdo as
conquistas sociais.

A Europa ocidental tem uma grande
divida para com a Africa e os negros
da diaspora. Ela tornou-se opulenta e
poderosa, também, através da transfe-
réncia de riquezas africanas; ela tor-
nou-se desenvolvida e abastada atra-
vés da explora¢do de milhdes de ne-
gros africanos e da diaspora. E nos,
negros brasileiros, sabemos do sacri-
ficio e dolorido sofrimento que tive-
mos nas lavouras e nas minas de ouro
para manter o luxo e a opuléncia das
cortes européias, principalmente as de
Portugal e Inglaterra.

““O racismo é uma dimensdo estrutu-
ral do sistema capitalista; além de ser
uma viola¢do dos Direitos Humanos é
também uma manifestacao conatural
do mesmo sistema.’’

Pablo Richard, tedlogo, Costa Rica

““CNBB: trabalhador negro recebe o
menor saldario: brancos, 72%, negros,
25%. De todos os saldrios no Pais,
72% ficam com os empregados bran-
cos que representam 57% dos traba-
lhadores. Os negros que representam
40% da forga de trabalho, levam para
casa somente 25% dos rendimentos.
No campo, onde os brancos sdo ligei-
ramente inferiores aos negros (48,3 %),
57% dos salarios lhes sao destinados.
A mesma disparidade acontece nos
servicos bragais urbanos, onde os
brancos (54%) ganham mais de dois
tercos dos saldrios, deixando com os
negros apenas 37%. Esta diferenca é
constatada em todas as ocupagées.’’
Pesquisa do IBASE para a CNBB

VIOLENCIA POLICIAL

A populag¢@o negra tem sido vitima de
uma repressdo policial violenta atra-
vés da Historia. Desde os tempos da
Coldnia até aos nossos dias, a violén-
cia policial procura manter o negro
submisso, impotente, medroso, ‘‘em
seu devido lugar’’. O mito da demo-
cracia racial iguala a todas as pessoas
e se 0 negro esta desempregado, é por-
que é vagabundo; se reclama os seus
direitos, é subversivo; e, para os ‘‘va-
gabundos e subversivos’’, ha todo um
aparato policial pronto a agir em
qualquer lugar, hora ou circunstancia,
como acontecia antes da ‘‘aboli¢ao da
escravatura’’, quando os quilombos
eram perseguidos e destruidos e de-
pois da ‘“aboli¢do’’, quando iniciaram
uma persegui¢do aos clubes recreati-
vos dos negros, as escolas de samba
(hoje n3o perseguem tanto porque
elas rendem milhdes de cruzeiros para
os brancos manipuladores da diversao
publica), aos terreiros de umbanda e
candomblé, nas ruas e bares onde os
negros se aglomeravam.

E as Igrejas? Como se tém colocado
diante do problema do negro?

A grande maioria delas estad simples-
mente ausente. Nao tomam nenhum
conhecimento do drama que o negro
enfrenta diariamente. Lamentavel-
mente elas se tornam refor¢o pondera-
vel da ideologia dominante. O conser-
vadorismo da maioria das Igrejas Pro-
testantes brasileiras tem concorrido
para a manuten¢ao do status quo € o
que é pior, para aprofundar os pre-
conceitos de que o negro é vitima. Os
seus hinos racistas sao um exemplo
disso: expressdes como ‘‘alvo mais
que a neve’’, ou ‘‘negro como o peca-
do’’, ‘““o meu coragdo era preto...”’
nada concorrem para ajudar o negro
na sua luta, ao contrario...

Ha esperangas, contudo. Nem todas
as Igrejas tém-se calado. A Igreja Me-
todista acaba de criar a PASTORAL
DO NEGRO. A Igreja Catolica acaba
de criar o GRUPO UNIAO E CONS-
CIENCIA NEGRA. Temas relaciona-
dos com os negros tém sido alvo de
dialogo nas igrejas locais € comuni-
dades eclesiais de base. Tudo indica
que teremos fortes aliados em nossa
luta pela libertagdo apesar de toda a
violéncia praticada contra nés.



James H. Cone

BIBLIA HOJE

O que ¢ Teologia Crista

Eu quero dirigir o tema: ‘‘Teologia Ecuménica num con-
texto intercultural’’ examinando uma questdo: ‘“O que é
Teologia Crista?”’. :

Teologia é linguagem sobre Deus. Teologia Cristd é lin-
guagem sobre a atividade libertadora de Deus em nome
da liberdade dos oprimidos.

Qualquer fala sobre Deus que falhe na liberagdo de Deus
para os oprimidos, sua premissa n3o é cristad. Pode ser
filosofica e ter alguma relagcdo com a Escritura, mas ndo
¢ cristd. Pois a palavra ‘‘cristd’’ conecta a teologia inse-
paravelmente a& vontade de Deus de libertar os cativos.

Eu penso que essa compreensdo da Teologia e Cristia-
nismo ndo ¢ a vis3o central da tradi¢2o teol6gica ociden-
tal e ndo é também o ponto de vista dominante da teo-
logia euro-americana contemporanea. Entretanto, a ver-
dade nao deve ser definida pela maioria ou pelo interesse
intelectual dominante dos academicistas da Universidade.
O propésito desse ensaio é examinar 0s pressupostos teo-
l6gicos que sublinham o clamor de que a teologia crista é
linguagem da liberta¢do de Deus para as vitimas da opres-
sdo social e politica.

1 Minha colocag@o de que a teologia crista é linguagem
sobre a atividade libertadora de Deus para os pobres é
baseada no fato de assumir que a Escritura é a primeira
fonte do discurso religioso. Usar a Escritura como pre-
missa da teologia ndo quer dizer dispensar outras fontes,
tais quais a filosofia, a tradi¢3o e o nosso contexto con-
temporaneo. Simplesmente significa que a Escritura defi-
nira como essas fontes vao funcionar na teologia.

Essa teologia cristd deve comecar pelo fato de que a Es-
critura parece auto-evidente. Sem esse testemunho béasico
o cristianismo nao teria significado. Esse ponto parece
td0 Obvio para mim que seria quase impossivel pensar de
outra maneira. Entretanto, esse ponto precisa de escla-
recimento. Ha muitas perspectivas na Escritura. H4 algu-
mas que a véem como infalivel, e ha outras que dizem
que ela é apenas um importante corpo de literatura. Ha
aproximadamente tantas perspectivas na teologia quanto
ha teélogos. Na medida em que n3o posso valorar a vali-
dade da maioria dos pontos de vista, eu posso colocar o
que eu acredito ser a mensagem central da Escritura.

Eu acredito que a minha perspectiva sobre a Escritura é
derivada da prépria Escritura. Desde que outros, com

10

diferentes perspectivas diriam a mesma coisa, eu posso
apenas explicar a estrutura essencial da minha perspectiva
hermenéutica. Parece claro para mim que qualquer outra
coisa que nds possamos dizer sobre as Escrituras ¢ que
primeiramente elas sdo a histéria do povo israelita que
acreditava que Javé estava envolvido na sua histéria. No
Velho Testamento a histéria comeg¢a com o primeiro éxo-
do dos escravos hebreus do Egito e continua através do
segundo éxodo da Babil6nia. E com a reconstru¢do do
templo. Para ser preciso, ha muitas maneiras de se olhar
esta histéria, mas a importancia da mensagem biblica é
clara nesse ponto: a salva¢ao de Deus é revelada na liber-
tacao dos escravos da servidao socio-politica. Verdadeira-
mente, o julgamento de Deus é infligido ao povo de Is-
rael, quando eles humilham os pobres e os 6rfaos. “Vo-
cés ndo deverdo maltratar a nenhuma viliva ou crianga
sem pais. Se vocés assim o fizerem, estejam certos de que
eu escutarei se eles a mim apelarem. Minha ira levantar-
se-a e eu os matarei com a espada’’ (Ex 22. 23,24. Neb).

Claro que ha outros temas no Velho Testamento e eles
sdo importantes. Mas a sua importancia é encontrada na
iluminag¢ao do tema central da libertacdo divina. Falhar
em ver esse ponto € entender mal o Velho Testamento e
conseqiientemente distorcer a sua mensagem.

Minha colocac¢ao de que a Escritura é a historia da liber-
ta¢do dos pobres por Deus também se aplica ao Novo
Testamento, onde a histéria é levada para dimensdes uni-
versais. O Novo Testamento n#o invalida o Velho. O
significado de Jesus Cristo é encontrado na vontade de
Deus de fazer da libertagdo, ndo uma simples proprie-
dade de um sé povo, mas de toda a humanidade. Deus
tornou-se um pobre judeu em Israel e a partir dai identi-
ficou-se com os desamparados de Israel. A cruz de Jesus
n3o € mais do que a vontade de Deus de estar com os
pobres e de ser como eles. A ressurrei¢do significa que
Deus alcancou a vitoria sobre a opressdo, sendo que os
pobres nao mais tém de ser determinados pela sua pobre-
za. Isto é verdade ndo somente para a ‘‘casa de Israel’’,
mas para os destrocados da terra. A encarna¢do entdo é
simplesmente Deus tomando para a sua divina pessoa o
sofrimento e a humilha¢do humanas. A ressurrei¢io é a
divina vitéria sobre o sofrimento, o dom da liberdade
para todos os fracos e oprimidos. Isto e nada mais é a
mensagem central da histéria biblica.

Se a teologia é derivada da historia divina, entdo deve ser
linguagem sobre libertagdo. Qualquer outra coisa seria
uma distor¢do ideol6gica da mensagem do Evangelho.



Aqui, ent3o, estad 0 meu primeiro ponto sobre o contexto
ecuménico da teologia. A Escritura deve ser a premissa
primaria para discuss@o e didlogo. Sejam quais forem as
diferengas entre os povos, hd& um ponto em comum para
todos os cristaos o qual é encontrado no clamor absoluto
de que o Deus biblico estd com eles. Ser cristao é acredi-

tar que o Deus da Escritura é o Deus de toda huma-
nidade.

2 Porque a teologia cristd comega e termina com a histo-
ria biblica da libertagdo de Deus para os fracos, ela é
também linguagem cristolégica. Neste ponto Karl Barth
estava certo. Lamentavelmente Barth n3o explicou esse
ponto cristolégico com a devida clareza, porque sua teo-
logia estava demasiadamente determinada pela tradi¢cdo
teologica de Agostinho e Calvino e muito pouco pela
Escritura. Enquanto a premissa teoldgica de Barth o ca-
pacitava para chegar mais perto da mensagem biblica do
que os seus contemporaneos, o seu entendimento de teo-
logia n3o era derivado da visdo biblica de Jesus o liber-
tador dos oprimidos. Porque Jesus o libertador ndo é o
centro da cristologia de Barth, sua visdo da teologia é
também defeituosa neste ponto. Porque a teologia co-
mega com a Escritura, ela precisa comegar também com
Cristo. A teologia crista é linguagem sobre o Cristo cruci-
ficado e levantado, que garante liberdade para todos os
que sao falsamente condenados numa sociedade opres-
siva. Que outra coisa pode a crucifica¢ao significar, exce-
to que Deus, o Santo de Israel, se tornasse identificado
com as vitimas da opressdo? Que outra coisa pode a
ressurrei¢do significar a ndo ser que a vitoria de Deus em
Cristo € a vitoria das pessoas pobres sobre a pobreza? Se
a teologia n3o tomar isso seriamente, como pode o nome
de cristdo ter algum valor? Se a Igreja, a comunidade da
qual surge a teologia, nao faz da libertagdo de Deus para
os oprimidos, o centro de sua missdo e proclamagéo,
como pode ela descansar em paz tendo um criminoso
condenado como o simbolo dominante da sua mensa-
gem?

Para a teologia ecuménica dentro de um contexto inter-
cultural, nés poderiamos dizer que todas as teologias cris-
tds ndo somente come¢am com a Escritura, elas também
come¢am com o testemunho biblico de Cristo. Ao invés
de nos separar, Cristo nos traz juntos desde diferentes
contextos culturais e, a partir dai, nos presenteia a todos
com a identidade da liberdade que é afirmada ou negada
de acordo com 0 nosso compromisso com a libertagdo de
todos.

3 Porque a teologia cristd é mais do que o recontar da
historia biblica, ela também tem de fazer mais do que a
exegese da Escritura. O significado da Escritura nao é
auto-evidente em toda situago. Por isso mesmo, € fun-
¢3o da teologia relacionar a mensagem da Biblia a cada
situacdo. Nao é uma tarefa facil na medida em que as
situacdes sdo diferentes e a Palavra de Deus para a huma-
nidade nd3o é sempre auto-evidente.

Porque a teologia deve relacionar a mensagem com a
situacdo do envolvimento da Igreja no mundo, a Teolo-
gia deve usar outras fontes em adi¢do a Escritura. Nesse
ponto, Bultmann e Tillich sdo mais apropriados que
Barth, embora, eles deturpassem a fun¢fio da cultura na
teologia. Distintamente de Barth, meu desacordo com
Bultmann e Tillich n3o est4 em se a teologia deveria usar
a cultura (filosofia, sociologia e psicologia) na interpreta-
¢do do Evangelho.

Que a nossa linguagem sobre Deus est4 inseparavelmente
ligada a nossa propria historicidade parece tdo 6bvio que
nega-la € tornar-se escravizado pela nossa proépria ideo-
logia.

Nao obstante Karl Barth afirmar que a premissa da teolo-
gia natural estd morta, pelo menos, na medida em que
nossa linguagem n#o é simplesmente sobre Deus, e tao-
somente isso, bem que podiamos desejar que falasse de
outra forma. Isso quer dizer que a teologia ndo pode
evitar a filosofia e outras perspectivas no mundo. A pre-
missa, entdo, ndo € se noés podemos ou devemos evitar
falar da cultura humana no ato de fazer teologia. A ques-
tdo € mais se a revelacao divina na escritura nos garante a
possibilidade de dizermos alguma coisa sobre Deus que
ndo seja simplesmente sobre nds mesmos. A menos que
essa possibilidade seja dada, mesmo que pouco seja, en-
tdo parece nao haver nenhuma razdo para falarmos na
distingdo entre teologia branca e teologia negra ou a dife-
renca entre falsidade e verdade.

Eu creio que enfocando a Escritura, é garantida a liber-
dade a teologia de tomar seriamente a situag3o social e
politica sem ela ser determinada por isso. Conseqiiente-
mente, a questdo nao é se ndOs tomamos a sério nossa
existéncia social mas, como e de que maneira n6s toma-
mos isso seriamente. Que situa¢do social representa a
nossa teologia? De quem nés falamos? A importancia da
Escritura na nossa teologia estd em que ela pode ajudar-
nos a responder aquela questao de como representar o
interesse publico daqueles a respeito dos quais o cristia-
nismo fala. Através do uso da Escritura, ndés somos for-
¢ados por ela propria a enfocar a nossa existéncia social,
mas n3o meramente em termos de nossos préprios inte-
resses, embora estes estejam sempre envolvidos. A Escri-
tura pode libertar a teologia para ser cristd na situagao
contemporanea. Ela pode tirar os te6logos das suas ideo-
logias sociais e capacita-los a escutar a palavra que nao
seja outra seno a sua propria consciéncia.

Essa ‘‘outra’’ em teologia é distinta mas nunca separada
da nossa existéncia social. Deus tornou-se humano em
Cristo de maneira que nés somos livres para falar sobre
Deus em termos de humanidade. Verdadeiramente qual-
quer outra fala ndo é sobre o Senhor crucificado e levan-
tado. A presenga do Senhor crucificado e levantado co-
mo testemunhada nas Escrituras determina quais interes-
ses sociais n6s devemos representar € a nossa proposta ¢ a
de sermos fiéis a Ele.

No intento de fazer teologia a luz do testemunho da Es-
critura em rela¢ao ao Cristo crucificado e levantado co-

19



mo ele é encontrado dentro da nossa situa¢do contempo-
ranea, eu tenho falado de teologia cristd como teologia
negra. Logicamente ha outras maneiras de falar de Deus
que também s3o cristds. Eu nunca neguei isso, € ndo
desejo negar hoje. A teologia cristd pode ser escrita a
partir das perspectivas dos povos vermelho, marrom e
amarelo. Ela também pode ser escrita a luz da experién-
cia feminina no Japao. Eu fiquei impressionado pela ma-
neira como 0s cristdos coreanos estdo escutando a pala-
vra da divina libertagdo dentro de uma cultura japonesa
opressora. A teologia cristd também pode ser escrita a
partir de uma perspectiva de classe como tem sido pro-
fundamente colocada nos escritos dos te6logos da liber-
tacao latino-americanos. E também possivel combinar as
premissas de classe, sexo e cor como foi recentemente
mostrada no trabalho de Letty Russel: ‘‘Liberta¢do hu-
mana numa perspectiva feminista’’. As possibilidades sao
muitas e variadas. Nao ha uma teologia crista, mas mui-
tas teologias cristds que sdo expressdes validas do Evan-
gelho de Jesus.

Mas o que ndo € possivel é fazer teologia crista separada
do clamor biblico de que Deus veio em Cristo para colo-
car os cativos em liberdade. Nao é possivel fazer teologia
cristd como se os pobres nao existissem. Verdadeiramente
nao pode haver nenhum discurso cristdo sobre Deus que
nao represente o interesse das vitimas da nossa sociedade.
Se nés apenas fizéssemos com que esse ponto fosse incor-
porag¢do da nossa identidade cristd, entdo nos teriamos
percorrido um longo caminho desde os dias de Cons-
tantino.

Uma teologia ecuménica num contexto intercultural no
simplesmente comec¢a com a Biblia e Cristo, mas da ma-
neira como o Cristo biblico é encontrado entre os pobres
e fracos de todas as culturas. Quando a teologia comega
com o testemunho biblico em Cristo, ela é for¢ada pelo
proprio Cristo a localizar a identidade da teologia crista
no contexto cultural das vitimas. Isso nos leva ao pro-
ximo ponto.

4 Porque a teologia cristd é linguagem de Deus para a
libertacao dos fracos como assim é definido pela Escri-
tura em relagdo a nossa situagdo contemporanea, a teolo-
gia cristd é inseparavelmente conectada com a comuni-
dade oprimida. Se Deus é o Deus dos pobres, aquele que
os esta libertando da escraviddo, como podemos falar
constantemente sobre este Deus, de outra forma, a nio
ser que nossa linguagem seja levantada a partir da comu-
nidade onde Deus é encontrado? Se a teologia crista é a
linguagem sobre o crucificado e levantado, aquele que
elegeu a todos para a liberdade, que outra linguagem
pode ser ela, a ndo ser a linguagem daqueles que estdo
lutando pela liberdade?

Minha limita¢3o de teologia cristd para a comunidade
oprimida ndo significa que tudo que os oprimidos falam
sobre Deus seja porque eles sejam fracos e desampara-
dos. Fazer isso seria igualar a palavra dos oprimidos a
palavra de Deus. Nao ha nada na Escritura que garanta

20

essa possibilidade. Quando os oprimidos estdo inclinados
a usar sua posi¢ao como um privilégio, como uma imuni-
dade para o erro, eles fazem bem em lembrar que o teste-
munho da justi¢a divina na Escritura nao tem nada a ver
com alguma coisa que seja humana. Nesse ponto Karl
Barth estava certo. H4a uma infinita distin¢do qualitativa
entre Deus e Humanidade. Quando eu limito a teologia
cristd a comunidade oprimida, minha inten¢do é a de
dizer nada mais do que aquilo que acredito ser a mensa-
gem central da Escritura. Deus escolheu mostrar a justi¢a
divina através da libertacdo dos pobres. A partir dai estar
fora dessa comunidade é estar num lugar onde se esta
excluido da possibilidade de escutar e obedecer a palavra
de libertacao de Deus. Através do fato de ter-se tornado
pobre e ter confiado a revelag¢do divina ao carpinteiro de
Nazaré, Deus deixa claro o lugar onde se tem que estar
para se escutar a palavra divina e experimentar a presen-
¢a divina. Se Jesus houvesse nascido na corte do rei e
tivesse sido o conselheiro do Imperador de Roma, o que
eu estou dizendo nao teria validade. Se Jesus ndo tivesse
feito distingdo entre rico e pobre, entre o fraco e o forte,
entdo o Evangelho cristdo nao teria a palavra de liberta-
¢do para os oprimidos. Se Jesus ndo tivesse sido crucifi-
cado como um criminoso de Roma e condenado como
um blasfemador pelos lideres religiosos judeus, entdo o
meu clamor sobre teologia cristd e sobre os oprimidos
nao teria sentido. E apenas porque a Escritura é tao deci-
sivamente clara a respeito desse ponto que eu insisto em
que a teologia nao pode separar-se da histéria cultural
dos oprimidos, se ela pretende ser fiel aquele que faz a
linguagem crista possivel.

O que entdo temos a dizer sobre essas outras também
chamadas teologias cristds? Na medida em que elas fa-
lham em permanecer fiéis & mensagem central do Evange-
lho, elas sao heréticas. Em dizendo isso, eu nao pretendo
sugerir que possuo a verdade total e nada além da ver-
dade. De fato eu é que poderia ser o herético. Além do
mais, eu ndo acredito que o propédsito de identificar a
heresia esteja em capacitar a identificacdo dos bons e dos
maus, ou diferenciar a verdade infalivel do erro. Eu me-
ramente pretendo dizer o que eu acredito ser fiel ao Evan-
gelho de Jesus, assim como esta testemunhado na Escri-
tura, nada mais e nada menos. Se ndo dissermos em que
acreditamos, em amor, e fé, e esperanca, se nio estiver-
mos falando e praticando a verdade, ent3o para que fa-
larmos? Se nao ha diferen¢a entre verdade e erro, Evan-
gelho e heresia, entdo nao ha meios para se dizer o que a
teologia cristd é. NOs temos que ser capazes de dizer
quando a linguagem nao € crista, se ndo sempre, pelo
menos as vezes.

Eu devo dizer que a teologia americana branca é heresia
nao pelo fato de querer queimar ninguém no cadafalso.
A identificacdo da heresia nio é para o propédsito de
tomar medidas drasticas sobre quem deve viver ou mor-
rer, ou quem sera salvo ou condenado. Saber o que here-
sia é, ¢ saber o que parece ser verdadeiro, mas que na
verdade ¢ falso. A partir disso é pela prépria causa da
verdade do Evangelho que n6s devemos colocar o que
nao ¢ verdade.



Dizer o que a verdade é esta intimamente ligado com o
praticar a verdade. Saber a verdade é praticar a verdade.
Falar e fazer estdo juntos, dai o que dissermos pode ape-
nas ser autenticado por aquilo que fizermos. Lamentavel-
mente, a Igreja ocidental ndo tem sido sempre clara a
esse respeito. Seu erro tem constantemente sido a identi-
ficacdo da heresia mais em rela¢do a palavra do que em
relacao a a¢ao. Ao falhar na explica¢do da conexdo entre
a palavra e a aco, a Igreja tendeu a identificar o Evan-
gelho com o discurso da direita e conseqiientemente tor-
nou-se chefe dos heréticos. A Igreja tornou-se tdo preo-
cupada com a sua propria palavra falada sobre Deus que
falhou em escutar e conseqiientemente em viver de acor-
do com a palavra de Deus para a liberdade dos pobres.
De Agostinho a Schleiermacher, é dificil encontrar um
tedlogo na Igreja ocidental que defina o Evangelho em
termos de libertagdo de Deus para os oprimidos.

O mesmo € verdade em muitos dos discursos contempo-
raneos sobre Deus. Isso pode ser visto na separag¢do da
teologia da ética e na falta de libertagido em ambos. O
erro base da teologia contempordnea nao é simplesmente
encontrado no que ela diz a respeito de Deus, embora
isso também nao esteja excluido. Ele é encontrado na sua
separa¢ao entre teoria e praxis, e na falta do ponto de
vista libertador na sua analise do Evangelho.

5 A limitag@o da teologia cristd em relacao a comunidade
oprimida n3o apenas nos ajuda a identificar a heresia,
mas também nos ajuda a reexaminar as fontes do discur-
so teoldgico. A linguagem da libertacdo deve refletir as
experiéncias do povo sobre quem nds queremos falar.
Dizer que determinado discurso é teologia da libertagdo
nao significa que ela represente os oprimidos.

H4 muitas teologias da libertacao e nem todas represen-
tam os fracos e desfavorecidos. A diferenga entre teolo-
gia da libertagdo em geral e teologia da libertacdo dentro
de uma perspectiva crista é encontrada na linguagem so-
bre liberdade se é derivada da participa¢cdo na luta dos
oprimidos. Se a linguagem sobre liberdade é derivada do
envolvimento na luta dos oprimidos pela liberdade, entdo
ela é definitivamente uma linguagem crista. Ela ¢ uma
linguagem que é computada ao Deus encontrado na co-
munidade oprimida, e nZo a algum Deus abstrato dentro
de um livro teérico. Dizer que determinada teologia re-
presenta os pobres significa que a representacdo reflete as
palavras e os atos dos pobres. O te6logo comeca a falar
como 0s pobres, a orar como 0s pobres e a pregar com
os pobres em mente. Ao invés de fazer de Barth, Tillich e
Pannrubere a fonte exclusiva para se fazer teologia, o
verdadeiro tedlogo da libertacao é compelido a escutar os
choros e as lamentagdes do povo que canta ‘‘eu queria
saber como é ser livre, eu desejaria quebrar todas as cor-
rentes que me prendem’’.

O que seria a teologia se nds levassemos a sério a coloca-
¢3o de que teologia crista é o discurso dos pobres, sobre
suas esperanc¢as € sonhos de que um dia ‘‘os problemas
nio mais existirdo?’’ Uma coisa é certa: ela ndo parece-

ria com a maioria dos papéis apresentados nas sociedades
biblica e teol6gica. Nem se pareceria com ‘‘teologia pro-
cesso’’, ‘‘teologia liberal’’, ‘‘teologia da morte de Deus’’.
E uma porc¢ao de outros adjetivos usados pelos universi-
tarios para descrever seus esforgos intelectuais.

Meu proéprio trabalho construtivo em teologia tem focali-
zado o contexto cultural da comunidade negra na Amé-
rica do Norte. Eu tinha que comegar meus esfor¢os teo-
l6gicos aqui, porque nasci na comunidade negra. Eu ti-
nha que perguntar: o que tem a ver o Evangelho de Jesus
com os negros fracos e desfavorecidos que estdo lutando
contra o racismo branco? Quando eu coloquei essa ques-
tao, eu cheguei a conclusdao de que a teologia derivava
das lamentacgdes e dos gritos dos negros oprimidos que
mostram um consenso bem diferente dos problemas do
que aqueles apresentados nos livros de teologia tedrica
dos brancos. Ao invés de perguntar se a Biblia é infalivel,
0 povo negro quer saber se ela € real, isto é, se o Deus
cujo testemunho ela sustenta esta presente na sua luta. A
teologia negra procura investigar o sentido que tem a
confianga do povo negro na proposta biblica de que Je-
sus é o caminho, a verdade e a vida. A teologia negra é a
consciéncia do povo analisando o significado de sua fé
quando eles tém de viver numa situagdo extrema de sofri-

21

Sidney Waismann



Sidney Waismann

mento. Como pode a teologia negra permanecer fiel ao
povo e ao Deus revelado na sua luta, se ela nao respeita a
conceituagdo do povo de que ‘“‘Deus fard o caminho de
nenhum caminho’’. Ele realmente acredita que:

Quando vocé esta atribulado,
Sobrecarregado de caréncias,

E nao sabe o que fazer,

Nao tema em chamar pelo nome dele
e ele acertard as coisas para vocé.

A teologia derivada da experiéncia negra deve refletir o
ritmo e o espirito, a paix3do e o éxtase, a alegria e a
tristeza de um povo na sua luta para libertar-se das garras
da opressdo. Essa teologia deve ser negra porque o povo
¢ negro. Ela deve lidar com a liberta¢3do porque o povo é
oprimido. Ela deve ser biblica porque o povo clama pelo
Deus do Exodo e dos Profetas, de Jesus e do Apdstolo
Paulo que esta envolvido na sua histéria, libertando-os
da servidao. A teologia derivada das fontes negras teria
de focalizar em Jesus Cristo como o comeco € o fim da
fé, porque essa afirmacdo é o sumario do testemunho
negro que ‘‘Jesus me pegou, me transformou, e colocou
meus pés em chao solido”’. Ele é as vezes chamado de ‘O

22

disco no meio do disco’’, de ‘““A rosa de Sharon’ e de
““O Senhor da vida’’. O povo negro proclama que ele
curou os enfermos, deu vista aos cegos e capacitou os
invalidos para andar. ‘“Jesus’’, eles dizem, ‘‘faz de tudo”’.

6 A presenga de Jesus como ponto de partida da teologia
negra nao significa que ela passe por cima da experiéncia
de sofrimento na vida negra. Toda a teologia que leva a
sério a liberta¢do deve também levar a sério a presenga
continua de sofrimento na vida negra. Como podemos
clamar que ‘““Deus vai acertar as coisas’’ para os pobres
quando os pobres ainda vivem em pobreza?

Os ‘“‘blues’’, folclores e outras expressdes seculares s3o a
constante memoria de que uma visdo simplista da liberta-
¢do divina n3o é nunca adequada para o povo na sua luta
contra a opressdo. A religido negra nunca foi silenciosa
em relacdo ao tema do sofrimento. Verdadeiramente a fé
negra surgiu da experiéncia de sofrimento do povo negro.
Sem o quebrantamento na existéncia negra, sem sua dor e
sua tristeza, ndo haveria nenhuma razao para a existéncia
da fé negra:

Ninguém sabe das tribulacdes que eu vi
Ninguém sabe da minha tristeza
Ninguém sabe das tribula¢des que eu vi
Gloria, Aleluia!

O “‘Gléria e Aleluia” no final desse cantico ndo foi uma
negacao da tribula¢do mas a afirmacgdo de fé que a tribu-
la¢do nao tem a ultima palavra para a experiéncia negra.
Isso significa que o mal e o sofrimento enquanto ainda
inquestionavelmente presentes, ndo podem contar decisi-
vamente contra a fé do povo em que Jesus esta também
presente com eles, lutando contra as tribulagdes. Sua di-
vina presenga conta mais do que a dor que o povo experi-
menta na sua historia. Jesus é para o povo ‘‘a balada na
terra dos exaustos’’ e o seu ‘‘abrigo em tempos de tem-
pestade’’. Nao importa qudo dificeis as penas da vida
possam se tornar, elas nao podem destruir a confian¢a do
povo em que a vitoria sobre o sofrimento ja foi ganha na
ressurrei¢cao de Jesus. Dai o povo canta:

Algumas vezes abaixo a cabeg¢a e choro
Mas Jesus enxugara meus olhos que choram.

Logicamente ndo ha evidéncia de que o clamor da fé do
povo negro seja ‘‘objetivamente’’ ou ‘‘cientificamente”
verdadeira. Conseqiientemente quando William Jones,
um critico negro da teologia crista, pergunta se a liberta-
¢ao é o evento decisivo na historia negra, ele estd pondo a
questdo de um ponto de vista que é exterior a fé negra
(1). Porque a fé negra afirma que Jesus é a tinica evidén-
cia que alguém precisa ter a fim de estar seguro de que
Deus nao abandonou os pequeninos na serviddo. Para os
que estao fora dessa fé, tal clamor é um escindalo, ele é

(1) Veja William Jones. “‘E Deus um racista branco?'' (Nova York.
Doubleday, 1973). Para uma critica mais completa de Jones, veja o meu
“Deus dos oprimidos’ (Nova York, Seabury Press, 1975 — Cap. VIII).



uma idiotice para aqueles cuja sabedoria é derivada da
histéria intelectual européia. ‘“‘Mas para aqueles que s3o
chamados... Cristo (é) o poder de Deus, e a sabedoria de
Deus (1 Co 1.24). Na religido negra, Cristo é o alfa e o
Omega, aquele que veio para fazer dos primeiros os ulti-
mos e dos ultimos os primeiros. O conhecimento dessa
verdade nao é encontrado na filosofia, sociologia ou psi-
cologia. Ela é encontrada na presenca imediata de Jesus
com o povo, ‘‘restaurando-os onde se acham destruidos e
levantando-os em cada queda’’. A evidéncia de que Jesus
os esta libertando da servidao é encontrada no seu cami-
nhar e falar com Ele, contando a Ele as suas tribulagdes.
Ela é encontrada na forga e na coragem que Ele coloca
no povo quando eles lutam para humanizar o seu desen-
volvimento.

Essas respostas podem ndo satisfazer o problema (da)
teodicéia como foi definido por Sartre e Camus. Mas as
colocag¢des da fé negra nunca pretenderam ser respostas
para os problemas intelectuais nascidos de uma experién-
cia cultural diferente. Elas sa3o reflexdes negras sobre a
vida e pretendem ser testemunhos para os oprimidos, pa-
ra que eles nao desanimem no desespero. Elas n3o s3o
argumentos racionais. Conseqiientemente a verdade des-
ses clamores ndo é encontrada no fato da perspectiva da
fé negra ser uma resposta para o problema da teodicéia
colocado na ‘“‘praga’’ de Camus ou no ‘‘ser e o nada’’ de
Sartre. A verdade do clamor da fé negra é encontrada no
fato do povo receber aquela forca extra para lutar até
que a liberdade venha. Sua verdade é encontrada no fato
de que sendo o povo vitima da filosofia e da teologia
branca sejam levados a lutar para fazer existir a liber-
dade da qual eles falam. O mesmo é verdade em relagéo a
teologia e a filosofia negras que procuram falar em nome
do povo. Se William Jones esta certo ou se minha analise
esta correta, ndo deveria ser decidido através de um cri-
tério tedrico decorrente da filosofia e da teologia ociden-
tais. Teoria pura é para aqueles que tém tempo disponivel
para o prazer da reflexao, mas ndo para aqueles que s3o
as vitimas da terra. A verdade, portanto, da nossa analise
teoldgica deve ser decidida pela fung¢ao historica das nos-
sas colocacgdes para a comunidade a qual nés afirmamos
representar. Qual a analise que leva a praxis histdrica
contra a opressao? Eu argumentaria que o humanismo
negro, assim como foi articulado por William Jones, nao
leva o povo a lutar contra a opressdo, mas ao contrario,
leva-os a desistir no desespero, no sentimento de que
pouco eu posso fazer contra o poder branco. Mas minha
analise da fé negra, com Jesus como ‘‘o capitdo do velho
navio de Sion’’ pode levar o povo a acreditar que a sua
luta n3o é em vao. Foi por isso que Martin Luther King
Jr. pdde mover o povo para lutar por justica. Ele tinha o
sonho de que estava ligado a Jesus. Sem Jesus, o povo
teria permanecido passivo e satisfeito com a humilhacdo
e o sofrimento. Quando eu me volto para a analise filo-
sofica ocidental da metafisica e da ontologia, eu ndo sei
se King estava certo, isto se o direito € definido pelo
racionalismo americano branco. Mas no contexto da fé
da religido negra, King estava certo, porque o povo foi
levado a atuar de acordo com a fé que eles professavam.
Se a teologia negra existe para ser a teologia da e para a

fé negra, ela ndo vai se importar muito com as contra-
di¢des logicas das suas colocac¢des quando elas sdo com-
paradas com a filosofia branca ocidental. Apesar do hu-
manismo de William Jones, alguns de nos negros ainda
acreditamos que:

Sem Deus eu nd@o poderia fazer nada,
Sem Deus minha vida falharia

Sem Deus minha vida seria dura
Assim como um navio sem navegar.

Note a falta de ceticismo filoso6fico no proximo verso:

Sem uma duvida, ele é meu Salvador

Sim minha for¢a ao longe do meu caminho

Sim em dguas profundas, ele é minha dncora

E através da fé ele me protegera durante todo o meu
caminho.

E justamente porque 0 povo negro se sente seguro ‘‘em
encostar-se e depender de Jesus’’ que eles freqiientemente
levantam suas vozes em louvor e adorag¢3o, cantando:
““Obrigado Jesus, eu lhe agrade¢o Senhor, porque vocé
me trouxe um longo caminho poderoso. Vocé tem sido
meu meédico, tem sido meu advogado e tem sido meu
amigo. Vocé tem sido o meu tudo’’. O povo de maneira
total cré que com a presenga de Jesus eles ndo podem
perder. A vitdria sobre a opressdo e o sofrimento é certa.
Se n3o agora, entdo nos ‘‘bons tempos’’ de Deus’’, ‘“‘um
dia tudo passara’’. No6s vamos ‘‘atravessar o Jordao’’ e
‘‘sentar-nos-emos com o Pai e conversaremos com o Fi-
lho’ e “‘contaremos a eles sobre o mundo do qual vie-
mos’’. Dai, que a luta do povo negro pela liberdade nao é
em vao. Isso é o que o povo negro quer dizer quando eles
cantam: ‘‘Estou tdo feliz porque as tribula¢des nao per-
manecem sempre’’. Porque aitribula¢ao nao tem a ultima
palavra, n6s podemos lutar agora para realizar em nosso
presente aquilo que sabemos estar vindo no futuro de
Deus.

Quando o povo oprimido tomar consciéncia de que eles
se tornaram pobres pelos opressores, entdo eles podem
lutar contra tais condi¢des, sabendo que Deus esta lutan-
do com eles. E ¢é esse grito de liberdade, fundamentado
em Cristo, que estabelece nossa identidade como cristaos
€ nos capacita a nos comunicarmos entre nés mesmo que
seja entrecortando diferentes linhas culturais.

O Dr. James Cone ¢ tedlogo da Igreja Metodista Primitiva (Igreja negra)
e professor de Teologia Sistematica no Union Theological Seminary de
Nova York além de membro da Ass. Teol. do 3° Mundo. Autor de varios
livros (entre os quais Black Theology and Black Power, The God of the
Oppressed), é hoje um dos tedlogos exponencias da chamada Teologia
Negra nos Estados Unidos, pais onde o movimento de defesa e
emancipaglo da raga negra consolidou-se como forga social imporatnte
nos Gltimos 30 anos. Sua viséo do Evangelho e da tarefa da Teologia
parte de sua situag#@o concreta de membro da comunidade negra
norte-americana, vitima secular do racismo branco, presente e atuante
nessa sociedade.

Tradugdo
Paulo Cezar Veira da Costa

23



* ULTIMA
PAGINA

ORACAO A MARIAMA

D. Hélder Camara

Mariama, Nossa Senhora,

Mae de Cristo e Mae dos Homens!

Mariama, Mae dos Homens de todas as ragas,

de Todas as Cores, de todos os cantos da Terra.

Pede ao teu Filho que esta festa ndo termine aqui,

a marcha final vai ser linda de viver.

Mas é importante, Mariama, que a Igreja de teu Filho

nao fique em palavra, ndo fique em aplauso.

O importante é que a CNBB, a Conferéncia dos Bispos,
embarque de cheio na causa dos negros,

como entrou de cheio na Pastoral da Terra e na Pastoral dos Indios.
Nao basta pedir perddo pelos erros de ontem.

E preciso acertar o passo hoje sem ligar ao que disserem.

Claro que dirdo, Mariama, que é politica, subversdo, que é comunismo.
E, Evangelho de Cristo, Mariama.

Mariama, Mae querida, problema de negro,

acaba se ligando com todos os grandes problemas humanos.
Com todos os absurdos contra a humanidade,

com todas as injustigas e opressoes.

Mariama, que se acabe, mas se acabe mesmo a maldita fabricacao de armas.
O mundo precisa fabricar é Paz.

Basta de injusti¢a, de uns sem saber o que fazer com tanta terra
e milhdes sem um palmo de terra onde morar.

Basta de uns tendo de vomitar pra poder comer mais

e cingiienta milhdéés morrendo de fome num ano sé.

Basta de uns com empresas se derramando pelo mundo todo

e milhdes sem um canto onde ganhar o pdo de cada dia.
Mariama, Nossa Senhora, Mae querida,

nem precisa ir tdo longe como no teu hino.

Nem precisa que os ricos saiam de mados vazias

e os pobres de maos cheias.

Nem pobre nem rico.

Nada de escravo de hoje ser senhor de escravos amanha.

Basta de escravos.

Um mundo sem senhor e sem escravos.

Um mundo de irmaos.

De irmdos nd@o so de nome e de mentira.

De irmados de verdade, MARIAMA.

g



A QUEM NOS LE.

E lugar comum falarmos de crises, uma constante de todos no Brasil de
hoje. Também estamos sendo atingidos.

A periodicidade do Preseng¢a nao pode ser mantida da maneira como
desejdvamos. Entretanto ndo queremos deixar quem nos 1€ em falta.

Remeteremos sempre, nos proximos meses, alguma publicagao nossa, até
completarmos, pelo menos, doze remessas neste ano. Enviaremos, ora
Presenga, ora Cadernos, ora Aconteceu Especial, porém n3o vamos deixar
os que nos ap6iam sem algo de nossas publicagdes.

Um novo e mais amplo projeto para nossas publicagdes estd em andamento
e teremos a alegria de brevemente informarmos.

0 apoio e compreensdo de quantos nos léem, se mantido, apesar das falhas,
hao de permitir-nos superar a crise.

Agradecidos por toda atengao.
CEDI
Centro Ecuménico de Documentagdo e Informagao

Rio de Janeiro, maio de 1982



