
Suntementc
ceí

2



T E M P O  E P R E S E N Ç A

CE! S U P L E M E N T O  N.° 2
DEZEMBRO — 1972

Publicação de Tempo e Presença 
Editora Ltda.

Registrado de acordo com a 
Lei de Imprensa

DIRETOR-RESPONSÁVEL:
Domício Pereira de Mattos

REDATOR:
Carios A. C. da Cunha

CORPO REDATORiAL:
Rubem A. Aives 

Ana Vitória de Toiedo Barros 
Breno Schumann 

Hugo Paiva
Jether Pereira Ramaiho

DIAGRAMADOR:
Hamilton Francischetti

tMPRESSÀO:
Princeps Gráfica e Editora Ltda.

Rua Teodoro da Silva, 574

Distribuído aos assinantes 
do CEI

Assinatura anual: Cr$ 25,00
Cheque pagável no Rio de 
Janeiro em nome de:

Tempo e Presença Editora Ltda.
Caixa Postal, 16.082 — ZC-01 
20.000 RIO DE JANEIRO, GB

Preço do exemplar avulso: 
Cr$ 3,00

!ND!CE

ED)TOR!AL ...................  1

ESTUDOS

Igreja Institucional:
Função Negativa

— Paulo César L. Botas 2

Missão da Igreja Hoje
— Claude E. Labrunie .. 7

O que é Igreja Hoje?
— José Sotero Caio ___  15

DOCUMENTO

Católicos Pentecostais
nos Estados Unidos

— Antônio Abreu ........  26

INDICAÇÕES ................  34



A Igreja é o tema-centro des­
ta reflexão número dois, a que 
chamamos ainda Suplemento.

A parábola:
Um homem descia no elevador 

de serviço (edifício de luxo) do 
décimo andar para o térreo. À 
altura do sétimo, ainda só, foi 
atacado por um desconhecido 
que lhe levou relógio, uns tro­
cados, a camisa, as calças e o 
deixou desacordado, machucado 
e quase nu. Como o elevador so­
cial estivesse ainda no vigésimo 
andar, à altura do sexto, atra­
sada para a missa, uma elegante 
senhora abriu a porta. Vendo o 
"espetáculo", deu um gritinho 
"minha nossa senhora!" e dei­
xou o elevador seguir enquanto 
iniciava uma reza pelo coitado 
que tanto a assustara. Por mo­
tivos de pressa também, no 
quinto, um jovem que àquela 
hora ia ao Seminário estudar 
Ética e Teologia Cristã, quando 
viu o tipo atravessando sua se- 
minudez desfalecida também 
exclamou "meu deus!" deixou 
fechar-se a porta e ficou mui­
tíssimo preocupado e aflito, sem 
saber se ia pela escada ou es­
perava mesmo o outro elevador. 
No terceiro andar o porteiro que 
tinha ido levar uma encomenda 
à madame do 301, vendo a víti­
ma, naturalmente cônscio de sua 
posição e função de oíicial-da- 
-boa-ordem-e-do-bem-estar, deu 
uns tapinhas no pobre coitado 
e. não conseguindo fazê-lo rea­
nimar-se, ao abrir-se a porta no 
térreo, o agarrou e o levou para 
um canto do "hall" suntuoso. 
Pessoas (umas nove) que aguar­
davam para subir, se acercaram, 
espectadoras, da vítima. Ou­
viam-se expressões "Está bêbe­
do!" "É um tarado!" "Um ma­
níaco sexual!" "Não, foi assalta­
do, pega o ladrão!" Enquanto 
isso o oficial-da-boa-ordem pro­
videnciava um táxi, depois de

arranjar umas roupas. Pediu a 
ajuda dos que estavam em re­
dor, botou uns quatro ou cinco 
pra trabalhar, afastou os curio­
sos, tranquilizou o chofer do 
táxi preocupado com quem ia 
pagar a corrida. Solucionou o 
caso.

A eterna parábola. Eu quis 
contá-la assim. Milhares de pes­
soas saberão contá-la melhor, 
doutra forma.

Neste número, dois teólogos, 
um católico romano (Sotero, Fa­
culdade de Teologia Santa trr- 
sula, Rio, GB), outro protestante 
(Labrunie, Centro de Estudos 
Teológicos da Vitória, ES) estão 
reexaminando a original de Lu­
cas, e extraindo-lhe luzes novas, 
profundas, surpreendentes.

Sotero, num artigo cheio de 
destaques e grifos de quem pesa 
e mede cada palavra — a refletir 
e fazer refletir no mistério do 
ser-igreja.

Labrunie — uma conferência 
proferida em Salvador — deci­
de "situar (sua) reflexão na 
perspectiva de um diálogo com 
nossas comunidades cristãs bra­
sileiras" e abre, amplia apaixo- 
nantemente a perspectiva e o 
diálogo em-igreja.

Quem bisa neste 2 é o Paulo 
César. E volta com sua vivacida­
de para questionar, criar para- 
!elos bíblicos e envolver-nos nas 
Sagradas Escrituras fazendo-nos 
cúmplices dele e delas.

Como documento, uma quase 
reportagem, algo muito sério 
sobre o fenômeno ressacralizan- 
te dos Pentecostais Católicos. 
Uma visão factual de ser-igreja.

Nas Indicações, um novo novo. 
o José Ricardo que de sobreno­
me é Ramalho e que amplia em 
número e assuntos nossa faixa 
de colaboradores. E há outras.

Lançamos o diálogo. Houve 
gente escrevendo e falando do 
número 1. Outros o farão com 
este 2. E vamos metendo na con­
versa uma porção de gente de 
primeira plana ampliando o ad­
mirável intercâmbio ecumênico.

É isso...



estudes

tGREJA !NST!TUCONAL: 
FUNÇÃO NEGAUVA?

GÊNESIS 32.27-29 PaMÍo Ce.sar Loareiro Boias

Perguntou-lhe, pois: 
Como te chamas?
Ele respondeu: Jacó. 
Então disse: Já não 
te chamarás Jacó, e, sim 
Israel.

MATEUS 16.17-18

Então, Jesus aiirmou: 
Bem aventurado és 
Simão Barjonas, porque 
não ioi a carne e sangue 
quem te revelou, mas 
meu Pai que está 
nos céus.
Também eu te digo que 
tu és Pedro, e sobre 
esta pedra ediiicarei a  
minha Igreja.



1. Problemática,

Ao propormos uma. reflexão so­
bre o possível paralelismo en­
tre Gênesis e Mateus, pretende­
mos levantar uma gama de 
possibilidades para o papel his­
tórico da Igreja enquanto ins­
tituição visível através da qual 
Deus atua. no mundo.

Temos consciência de que os 
desígnios de Deus são insondá­
veis e de que nunca se reduzem 
ou se enclausuram em realida­
de ou situações passíveis de 
controle.

Não pretendemos defender te­
ses ou atacar teses, queremos 
apenas colocar, humildemente, 
uma contribuição pessoal e in­
tuitiva a uma problemática tão 
densa e, muitas vezes, tensa.

A reflexão basear-se-á, unica­
mente, em pistas intuitivas que 
terão a seguinte estrutura:

a) Em Gênesis 32, Deus cna 
um povo e este ato de criação 
é expresso na troca do nome de 
Jacó para Israel.

b) Israel traz em si a pro­
messa da Terra, tem a certeza 
de que caminha para essa Ter­
ra Prometida onde viverá a sua 
plenitude.

c) Em Mateus 16, Cristo reas­
sume o poder criador de Deus 
e cria o novo povo, expresso 
igualmente na troca de nome de 
Simão para Pedro.

d) O novo povo, congregado 
na Igreja, traz em si a promessa 
do Reino, tem a certeza de que 
este Reino já veio mas ainda 
não em sua plenitude.

"O vento sopra onde quer, 
e ouves a sua voz, mas não 
sabes de onde vem nem 
para onde vai. Assim é to­
do aquele que nasceu do 
Espírito".

(Jo. 3.8)

2. A tensão entre Lei e 
Proíecia.

Toda esta problemática gira 
em torno de duas palavras: 
fidelidade e infidelidade. Sem­
pre se refere de maneira, incisi­
va à fidelidade de Deus apesar 
da infidelidade do povo. E iníi- 
deiidade do povo não deve ser 
tomada aqui como infidelidades 
individuais e subjetivas somen­
te, mas uma infidelidade cole­
tiva, infidelidade esta manifesta 
nas estruturas injustas e opres­
soras criadas peio povo de Is­
rael. Israel, apesar de ser o povo 
eieito, é o povo infiei. Israel, 
apesar de conhecer o desígnio 
de Deus, de ter a Promessa de 
Deus para se orientar, tem-se a 
si mesmo como ponto de refe­
rência, fecha-se em normas rí­
gidas, fecha-se na sua pretensa 
auto-suficiência.

"Mas se confessarem a sua 
iniquidade, e a iniquidade 
de seus pais, na infideli­
dade que cometeram con­
tra mim; como também 
que andaram contraria­
mente para comigo ( . . . )  
então me lembrarei da mi - 
nha aliança com Jacó".

(Lv 26.40-42d)

Israel, enquanto expressão visí­
vel da eleição de Deus, tem uma 
função histórica negativa: mos­
trar como não deve ser o povo 
de Deus, o que não pode fazer o 
povo de Deus, o que não deve 
ser o seu comportamento.

E tudo isto decorre da sua in­
fidelidade. A literatura proféti­
ca denuncia a infidelidade de 
Israel.



"A tua malícia te castigará 
e as tuas infidelidades te 
repreenderão; sabe, pois, 
e vê, que mau e quão 
amargo é deixares o Se­
nhor teu Deus, e não teres 
temor de mim, diz o Se­
nhor Deus dos Exércitos".

(Jr 2.19)

E a infidelidade é concretamen­
te descrita:

"O mercador, tem nas 
mãos balança enganosa e 
ama a opressão, mas diz: 
tenho-me enriquecido e 
adquirido grandes bens; 
em todos esses meus es­
forços não acharão em 
mim iniquidade alguma o 
nada que seja pecado".

(Os 12, 8)

"Ai daquele que para si 
construir p a l á c i o  por 
meios desonestos, e seus 
salões violando a eqüida- 
de. Ai daquele que faz seu 
próximo trabalhar sem 
pagar e lhe recusa o salá­
rio! E daquele que diz: 
"vou mandar construir 
suntuosa morada, salões 
espaçosos, com largas j&* 
nelas e revestimento de 
cedro e pinturas de ver­
melho".

(Jr 22.13-14)

"Ai de vós que ajuntais 
casa com casa e que acres­
centais campo a campo, 
até que não haja mais lu­
gar e que sejais os únicos 
proprietários do país. Os 
meus  ouvidos ouviram 
ainda este juramento do 
Senhor: grande número
de casas, eu o juro, serão 
devastadas e magníficas 
herdades ficarão destruí­
das".

Ou ainda:

"Contra o povo da terra 
praticam extorsão, andam 
roubando, fazem violência 
ao aflito e ao necessitado 
e ao estrangeiro oprimem 
sem razão".

(Ez 22.29)

"Ai dos que decretam leis 
injustas, dos que escrevem 
leis de opressão, para ne­
garem justiça aos pobres, 
para arrebatarem o direi­
to aos aflitos do meu po­
vo, a fim de despojarem 
as viúvas e roubarem os 
órfãos!"

(Is 10, 1-2)

Ora, toda a fidelidade de Deus 
se manifesta num nivel de con­
testação a esta infidelidade do 
povo. Deus contesta através da 
profecia e a profecia tem uma 
dupla dimensão:

1. Lembrar ao povo a fideli­
dade de Deus.

2. Denunciar ao povo a sua 
infidelidade a Deus, infidelida­
de que impede a plenitude da 
Terra Prometida, que coloca o 
povo numa situação de falsas 
seguranças e que provoca a ira 
de Deus.

O que os profetas mostram é 
que novas estruturas sociais e 
políticas não serão impostas ou 
dadas magicamente por Deus, 
mas estarão na dependência da 
liberdade e lucidez dos homens 
e do povo para criá-las.

A tensão na história de Israel 
vai ser vivida na dimensão da 
Lei e da Profecia. Não que a Lei 
não contenha a verdade, mas a

(Is 5.8-9)



Toda a fidelidade de Deus se manifesta 
num nível de contestação à infidelidade 

do povo. Deus contesta através da 
profecia e a profecia lembra a 

a fidelidade de Deus e 
denuncia a infidelidade 

do povo.

má interpretação da Lei leva o 
povo a uma situação de opres­
são, de fechamento e portanto 
de infidelidade. A profecia tem 
a missão de denunciar isto, pu­
blicamente.

3. A  tensão entre Magis­
tério e Carisma.

Se Mateus escreve seu Evan­
gelho para os judeus, se preten­
de mostrar com o Sermão da 
Montanha a nova Lei e Cristo 
como o novo Moisés, nada mais 
lógico — e assim nos parece — 
que haja possibilidade efetiva de 
que no seu capítulo 16 tenha 
pretendido mostrar que Cristo 
cria o novo povo, o novo Israel. 
Ele assume na sua narrativa o 
mesmo tipo de comportamento 
de Deus em relação a Jacó, mos­
trando que no mesmo ato da 
troca de nome duas dimensões 
são expressas:

1. A autoridade de Jesus Cris­
to e o seu poder criador.

2. A criação do novo povo, do 
novo Israel, a partir de Pedro.

Ora, conseqüentemente, a ex­
periência e a vivência histórica 
da Igreja deve ser vivida em 
continuidade à experiência e vi­
vência de Israel.

Neste sentido a Igreja Institu­
cional teria uma função também 
negativa: a de mostrar ao mun­
do o que não é o Reino de Deus

e de ser sinal da fidelidade de 
Deus ao seu povo apesar da in­
fidelidade da sua Igreja.

Na verdade podemos sentir e 
constatar o quanto, na sua ex­
periência histórica, a Igreja 
Institucional se fechou dentro 
de falsas seguranças, de normas 
rígidas, de atitudes meramente 
formais e formalizadas. E, como 
em todas estas vezes apareceram 
contestações de pessoas caris­
máticas e proféticas que, por 
causa da sua fidelidade à Igreja 
e ao Reino de Deus, contesta­
ram e denunciaram esta infide­
lidade da Igreja Institucional.

Sem dúvida o paralelismo se 
faz. A tensão existe: dentro do 
povo denunciando a infidelidade 
do povo, dentro da Igreja de­
nunciando a infidelidade da 
Igreja.

A tensão é vivida entre a ver­
dade do carisma e a verdade do 
magistério. O Espírito atua na 
Igreja através de pessoas caris­
máticas e contestatárias (padres



do deserto fundadores de novas 
ordens, S. Domingos, S. Fran­
cisco, S. Bento, Lutero; e por que 
não João X X III? ). Quantas ve­
zes o magistério não acabou in­
tegrando o conteúdo destas con­
testações? (Teillard de Chardin, 
padres operários, etc. . . . ) .  O ca­
risma e a sua verdade íogem 
das garras do controle magiste­
rial e aparecem onde menos se 
espera e há de se esperar.

Assim como a Lei não encerra­
va toda a verdade, a verdade do 
magistério não reduz em si mes­
ma toda a verdade da Igreja. 
É nesta tensão que se íaz o 
crescimento do Reino e de Is­
rael. Nesta tensão Deus atua e 
íaz caminhar o seu povo para 
a plenitude da Vida.

A profecia novamente é exer­
cida ao ser contestada a infide­
lidade da Igreja Institucional. E 
o reino da profecia é o carisma.

Em síntese teríamos o seguinte grático:

Gênesis 32.27 -  29 Matens i8.17-!8

V
!V

li Simão =  Pedro =  iqreja
!
V t

V
Infidelidade — > PROFECtit < — Infidelidade

1V !V
que imqede a qlenitnde qne impede a qlenitnde

da Terra Prometida do Reino

v
missão de contestai tsiael 
missão de contestar a Iqreja 

em tinas dimensões:

a) Afirmando a fidelidade de Deus;
b) Denunciando a infidelidade de Israel e da Igreja. 

Esta missão é vivida numa situação de constante tensão:
a) Entre a Profecia e a Lei;
b) Entre o Carisma e o Magistério.

Fica a questão aberta para se pensar...



Missão da igreja Hoje
CYcMíde La^rimíe

1. INTRODUÇÃO
T I ECIDI situar a presente re- 

flexão na perspectiva de um 
diálogo com as nossas comuni­
dades cristãs brasileiras. Per­
tenço a uma tradição evangéli­
ca, a calvinista, radicada em 
nosso território desde meados do 
século passado, e, como tal, es­
tou preocupado ccm a enorme 
responsabilidade que nos está 
confiada frente ao povo brasi­
leiro e de nossas igrejas. Justa­
mente, será na medida em que 
houver um serviço relevante de 
compaixão ao povo que elas te­
rão chance de enxergar melhor 
uma dimensão prioritária do 
Evangelho hoje.

Parece-me que a melhor for­
ma de contribuir para este in­
tento será a tentativa de uma 
fundamentação bíblico-teológica 
de dimensões de ética social 
cristã, imprescindíveis a uma 
consideração do relacionamento 
entre proceso de desenvolvimen­
to e missão dos cristãos ou da 
Igreja. Sinto-me fascinado não 
só pela complexidade e urgência 
da elaboração, por cristãos, de 
projetos de desenvolvimento, 
mas também pela missão dé en­
carnar e transmitir a todos os 
crentes de nosso país o novo ho­
rizonte de serviço e testemunho 
que a relação entre desenvolvi­
mento e fé cristã torna inesca- 
pável para todos nós.

Importante é o 
aparecimento de gente 
íundamentalmente livre 
para inventar seu 
comportamento 
e conduta Irente às 
exigências do mundo.
O íuturo da íé cristã 
no Brasil dependerá da 
coragem e inventiva 
dos cristãos.

DRAMATIZAÇÃO DO 
NOVO HORIZONTE

Uma das passagens-chaves do 
Novo Testamento, que nos apon­
ta para o estilo prioritário de 
ação para nossos dias, está em 
Lucas (10.25-37). É preciso ob­
servar aqui alguns elementos 
desta parábola.

Há uma inversão completa na 
conclusão da narrativa (vv. 36, 
37) do problema inicial que de­
sencadeou a estória. A indaga­
ção "Quem é o meu próximo?" 
não vai ser atendida. Nenhuma 
definição teórica é dada. Não se 
trata, para o evangelista, de Je-



sus "definir", nem de modo 
"conservador", nem de modo 
"inovador" o tema doutrinário- 
-teológico proposto, o  nível da 
pergunta originária é doutriná­
rio, pois trata-se do cumprimen­
to da revelação (da Lei, que de­
termina que se ame o próximol.

Seria conservadora a respos­
ta, se Jesus se subscrevesse à 
posição considerada ortodoxa na 
igreja do judaismo contemporâ­
neo — o próximo é somente 
aquele que faz parte do povo de 
Israel. Modernista, ou matizada 
heresia, haveria de ser outra 
qualquer solução. Mas, como a 
questão proposta foge, por sua 
importância e enfoque novo em 
Cristo, à alternativa obcecante 
entre ortodoxia e heresia, Jesus 
aparece inserindo-.a em horizon­
te e nível inesperado, desnorte- 
ante.

A resposta (conclusão) não é 
uma teoria — debatível como 
toda teoria — mas um desafio 
à ação. Trata-se de inventar a 
ação, de realizar nossa "proxi­
midade" com todos os caídos e 
necessitados de misericórdia pe­
lo mundo em fora. Nesta ação, 
e somente nela, é, quando inse­
ridos neste movimento — e isto 
só basta, — que a Revelação (a 
Lei que outorga a vida eterna) 
cumpre plenamente a sua inten­
ção. Quando há "próximos", 
quando os oprimidos e privados 
de vida são iibertados, quando 
os espezinhados são redimidos, 
então a salvação de Deus está 
presente, encarnando-se ao ní­
vel do mundo e patenteando-se 
com força irresistível na vida 
dos homens.

Se esta passagem do Novo Tes­
tamento deve ser levada a sério, 
então a fé cristã não consiste 
tanto em idéias certas acerca de 
Deus, da Igreja e do mundo, mas 
em idéias práticas e agônicas a 
respeito de como socorrer e mi­
norar as desgraças dos vilipen­
diados e desonrados da terra. 
Idéias agônicas (que se servem 
do que está ao nosso aicance: 
azeite e vinho para feridas) por­

que inspiradas por aquele que 
agonizou por nós e continua exi­
gindo, e constrangendo-nos com 
o seu "Faze isto e vivevás" (v. 
28).

NOVO VERSUS VELHO

Toda parábola tem um núcleo 
ou cerne. Para ele convergem as 
linhas todas da estória, que é 
ilustração do Reino, do Evange­
lho, ou de ação de Deus em Cris­
to por nós e no meio de nós. 
Este núcleo emerge na conduta 
de um samaritano que se torna 
o meio de redenção de uma si­
tuação humana desesperadora.

O foco da parábola ilumina o 
contraste entre duas religiosida­
des vividas, duas concepções da 
revelação de Deus e derivadas da 
Bíblia do Antigo Testamento, 
postas em prática: a dos repre­
sentantes do judaismo (sacerdo­
te e levita) e a de Jesus tipifica­
da pelo samaritano. Os dois 
primeiros, surpreendidos pela 
descoberta do corpo caído à bei­
ra do caminho, sábia, coerente e 
fielmente conformaram-se aos 
preceitos da Lei, da tradição, que 
prescrevem condição de impu­
reza para quem tocar um de­
funto ou moribundo. O mínimo 
que se requer de ministros de 
culto não é justamente o pre­
servarem-se de contaminações 
para o serviço sagrado?

Eis aue sobrevém um samari­
tano. Defronta-se com a situa­
ção. Envolve-se nela. Assume 
riscos e faz sacrifícios. Movido 
nor compaixão, inventa medidas 
nrecárias, mas relevantes, para 
remediar os ferimentos. Lança 
mão dos recursos disnoniveis e 
deita vinho e azeite às equimo­
ses.

Em outras palavras, o Senhor 
da Igreia. ao reouerer do crente, 
especialista em investigar a re­
velação bíblica ("o intérprete da 
lei" e nós mesmos), uma decisão 
existencial frente aos dois esti­
los de vida ou comportamentos 
destacados pela parábola, desen­
cadeia uma escolha entre a mor-



"Quem é o meu 
próximo?" 

Quando há "próximos", 
quando os oprimidos 

e privados da vida 
são libertados, 

quando os espezinhados 
são redimidos, então 

a salvação de Deus 
está presente.

te e a vida. Salienta a bancarro­
ta total do judaismo. E com ele, 
o judaismo, de toda fé, mesmo 
a que se reporta à Bíblia, que 
interpreta o desígnio de Deus 
para nossa ação, ou a preocupa­
ção do Deus da História com 
nossas vivências diárias, em ter­
mos de conformação com mode­
los ou esquemas fixos que se 
pretendam encontrar no texto 
sagrado.

Ao contrário, a inquietante in­
dagação "Qual destes três te pa­
rece ter sido o próximo dq ho­
mem que caiu?..." preconiza a 
conversão, metanóta, a uma no­
va concepção e atitude de vida. 
Trata-se, nada mais, nada me­
nos, do aparecimento de novo 
homem, de uma humanidade in­
teiramente nova e desconhecida 
até então.

O que está em jogo é o apa­
recimento de gente fundamen­
talmente livre para inventar seu 
comportamento e conduta fren­
te às exigências e possibilidades 
concretas de nosso mundo. Gen­
te que não está atada por nrin- 
cípios de ortodoxia, tradição ou 
esquemas conceptuais, mesmo 
bíblicos, mesmo representativos 
de soluções válidas de fé e de 
fidelidade eclesial no passado. A 
novidade radical, revolucionária, 
da proposta de Cristo — implí­
cita no repto ao doutor da lei 
— é a liberdade total e impres­
cindível para descobrir as saí­
das para os becos fechados da 
existência e do mundo.

A DINÂMICA DO EVANGELHO

Não é difícil perceber que a 
dinâmica do Evangelho impli­
cada nesta interpretação é ra­
dicalmente desafiante para o 
protestantismo, senão cristianis­
mo brasileiro, historicamente 
tradicionalista.

Desafiante na medida em que 
o testemunho do Novo Testa­
mento convergir na insistência 
de um Evangelho assim encar­
nado e combativo no seio dos 
cativeiros do mundo. Minha con­

vicção é de que esta visão vis­
ceralmente dinâmica e prática 
do Evangelho corresponde ao co­
ração da Nova Aliança. Basta, 
por ora, citar apenas alguns 
grandes textos que patenteiam 
de modo inequívoco esse dina­
mismo. (1).

Está muito inadequado o que 
foi dito até agora acerca da pa­
rábola do bom samaritano, que 
escolhi para dramatizar o hori­
zonte do Evangelho — as di­
mensões do intento de Cristo 
para nós, cristãos brasileiros da 
segunda metade do século XX.

Uma primeira precisão se im­
põe. O conceito de Evangelho, e 
sinônimos, como Reino (de 
Deus), Revelação, são amplos e 
abstratos demais para o enten­
dimento da maioria de nossas 
igrejas locais.

Usei Evangelho, t e n t a n d o  
abarcar dois aspectos insepará­
veis e complementares. O pri­
meiro é de iniciativa de Deus. 
Abrange a ação presente de Deus 
no meio humano, no passado, 
no presente e no futuro. Esta 
presença constante e transfor­
madora de Deus, no mundo e

PARÁBOLA E EVANGELHO



para o mundo implica em aspec­
to de vitória, e obra concluída 
e acabada por Deus em Cristo. 
E implica, paradoxalmente, tam­
bém aspecto de inconclusão, 
não-acabamento e continuidade 
do operar de Deus. Este último 
sugere, para nós cristãos, que o 
Evangelho também é constituí­
do de nossa participação, envol­
vimento. engajamento no mun­
do dos homens, de uma certa 
maneira. Em outras palavras, 
Evangelho (e seus sinônimos) 
indica uma atuação de Deus, no 
meio e a favor de homens (do 
mundo), mas também por in­
termédio de homens. Isto levan­
ta o véu sobre a missão da 
Igreja.

PARÁBOLA DO ENGAJAMENTO 
MARTIRIAE

Outra indicação fundamental 
é que a parábola do bom sama- 
ritano, tomada nesta reflexão 
como representante do Evange­
lho, da ação de Deus (em Cristo) 
na qual se imbrica nossa parti­
cipação humana, eclesial, nada 
tem a ver com a beneficência 
humanitarista. Esta pode lá ter 
seu lugar, mas a parábola é re­
velação de especificidade da 
ação dos cristãos ou da Igreja. 
Isso ocorre porque Cristo é a 
fonte última da parábola e por­
que ele assumiu total e terrivel­
mente sobre si toda a realidade 
de ser Deus para o mundo, no 
mundo; e ser Homem para o 
mundo e no mundo.

Só Jesus Cristo poderia ter a 
autoridade de exigir do doutor 
da lei uma decisão existencial 
última entre seu passado de le- 
galismo, de fidelidade à revela­
ção bíblica em termos de Lei, e 
uma novidade de vida tão radi­
cal como a plena liberdade para 
a invenção e descoberta de atos 
de amor, atos de atendimento 
e socorro, ações planejadas ou 
não, de compaixão e libertação 
para os deserdados do mundo.

E donde vem esta autoridade? 
Do fato de ser ele, o Ressusci­

tado, a presença atuante de 
transformação e vida do mun­
do, Ele pode nos constranger, e 
de fato nos constrange, por uma 
vida crucificada de amor a nós, 
ao engajamento do martírio no 
mundo, porque é no mundo que 
ele nos espera para possibilitar 
a realização de nossa proximi­
dade com os caídos e necessita­
dos.

A vítima, na paráboia, ao con­
trário das outras personagens, 
não vem caracterizada, nem 
étnica, religosa ou socialmente. 
A vítima é o oprimido, o explo­
rado, o subdesenvolvido. É o ho­
mem. O homem que precisa do 
homem para ser homem.

Todo o Novo Testamento con­
verge na insistência do mister; c 
de identificar a condicão do 
oprimido com a presença e a 
pessoa de Cristo, do Servo que 
se fez oprimido, escravo, vítima, 
para que a opressão se abra de­
baixo. em promoção e liberta­
ção.(2)

O oprimido é o que possibilita 
a invenção de nossa "proximi­
dade", de nossa fraternidade 
com ele. O caráter de sua opres ­
são determina o tipo de aten­
dimento ou libertação a ser des­
coberta. determina o estilo da 
missão da Igreja, o estilo da v i­
da de cada cristão, a forma de 
cada comunidade de crentes que 
descobre e vive a Redenção no 
risco e movimento de realizar 
a encarnação e identificação: 
quer este movimento seja o de 
estabelecer relações pessoais de 
amor ou relações impessoais de 
humanização de estruturas so­
ciais e culturais.

EVANGELHO E SOCIE­
DADE MODERNA

Alguém indicará que, na pará­
bola já comentada e no Novo 
Testamento como um todo, o 
Evangelho — a atuação de Deus 
em favor do homem e por in­
termédio de homens — estabe­
lece relações pessoais entre in­



divíduo e indivíduo. Se relações 
individuais de amor são as con­
templadas peio Novo Testamen­
to, então não haveria lugar pa­
ra preocupação com o mundo 
social, e, portanto, com suas 
estruturas, na missão da Igreja.

Esta observação é séria pois é 
feita diariamente em nossas 
igrejas brasileiras. Ela invalida 
a preocupação cristã com pro­
jetos de desenvolvimento e qual­
quer relacionamento com hori­
zontes sociais e políticos. Deve 
ser encarada com cuidado, pois 
coníirma-se que a ética neotes- 
tainentária é bastante pessoal e 
convoca o homem a estabelecer 
relações individuais de amor. 
Nem poderia deixar de o ser, 
pois trata-se de testemunho 
apostólico situado no primeiro 
século de nossa era.

O mundo antigo era diverso 
do nosso. Para apenas dar uma 
indicação deste fato, basta lem­
brar que a ordem político-social 
era sacrahzada, considerada co­
mo ordenamento divino do mun­
do. Isso é típico no Império 
Romano onde seu cabeça, Cesar, 
era adorado como Deus. Nesse 
mundo nem mesmo o Estado 
exercia funções sociais propria­
mente. Como em Romanos 13 
se deixa ver claramente, a fun­
ção social exercida pelo Estado 
limitava-se à manutenção da 
ordem vigente (considerada co­
mo expressão da intenção di­
vina para o povo). O Estado 
ocupava-se principalmente do 
aspecto jurídico, ou propriamen­
te do direito penal, reprimindo 
os crimes ou delitos nas rela­
ções individuais que vinham 
perturbar a ordem. Esta sacra- 
iização da ordem sócio-política 
já vinha da Grécia, onde a ci- 
dade-estado era considerada co­
mo a manifestação adequada do 
grande ordenamento divino do 
cosmos.

Foi a fé cristã que operou a 
secularização do Estado e da 
ordem sócio-político-econômica 
que ele preside. O próprio Jesus 
está à frente desta mudança ao

estabelecer a distinção "Dai a 
César o que é de César e a Deus 
o que é de Deus". "Isto significa 
que as exigências da autoridade 
política são e devem permanecer 
exigências limitadas a um âmbi­
to muito definido e não devem 
nunca minar as exigências infi­
nitas de Deus. Jesus previne-nos, 
pois, contra a confusão entre 
a ordem nacional (sócio-políti­
ca) e a ordem divina. O cris­
tianismo efetivamente introdu­
ziu na história uma relativização 
da ordem política." (3)

Como demonstra com felicida­
de o artigo citado, a percepção 
de que a vida social hoje exige 
da Igreja uma teologia ética 
própria, é uma percepção recen­
te. "É, sem dúvida, o mérito dos 
diferentes movimentos de ideo­
logias socialistas de haverem 
evidenciado o caráter específico 
da ética social e sua impossível 
redução às normas de consciên­
cia individual. ( .......) Em outras
palavras, a descoberta do socia­
lismo consiste em ter percebido 
que os principais problemas de 
ética social são problemas de 
estruturas: estas são realidades 
objetivas evoluindo segundo leis 
próprias. É possível criar a ciên­
cia destas realidades. A desco­
berta do socialismo teve por con­
sequência específica a constitui­
ção de uma ciência das estru-

Não há uma fórmula 
de organização e 
instituição eclesiástica no 
testamento apostólico do 
primeiro século.
A diversificação 
começou com os 
contrastes entre as 
comunidades judaico- 
-cristãs e gentílico-cristãs.

11



turas sociais, a sociologia. As 
decisões individuais, a boa von­
tade, têm influência muito li­
mitada sobre as estruturas so­
ciais. ( . . . . . )  A descoberta de 
uma ética social especifica, ir­
redutível à ética individualista, 
deixou a consciência cristã de­
samparada." (4)

Para a aquisição de uma visão 
responsável do mundo contem­
porâneo e de suas implicações 
para a missão da Igreja, é pre­
ciso perceber o intrincado da 
teia de relações sócio-político- 
-econômicas na sociedade de que 
fazemos parte. Essa é realmente, 
e cada vez mais, uma "aldeia 
global" na estimulante expres­
são de McLuhan. O homem ho­
dierno, chamado a exercer a 
CIDADANIA, interfere, por sua 
ação ou omissão, na teia já re­
ferida. É uma infantilidade in­
telectual pretender atualmente 
que o cidadão cristão, como tal, 
só tem a preocupar-se com re­
lações pessoais-individuais de 
amor. Estas serão sempre im­
portantes. Mas confinar-se a 
elas é fazer como a avestruz que 
enfia a cabeça na areia para não 
ver o mundo do século XX  e não 
divisar as exigências da men­
sagem bíblica como um todo. Le­
var o mundo atual a sério, sig­
nifica perceber que cada homem 
é ser-social e que todas as fibras 
de sua personalidade têm ex­
tensão e realidade social. Impli­
ca na sensibilidade para a con­
juntura vigente, onde qualquer 
realismo e eficácia para a pro­
moção e libertação do homem 
significa interferir em realidades 
de estrutura social.

Quanto à revelação bíblica, 
ela deixará de ser tão barateada 
pelas vivências diárias dos cris­
tãos brasileiros, quando come­
çarmos a nos aperceber, existen­
cialmente, da insistência do No­
vo Testamento sobre a sobera­
nia cósmica de Cristo. E por 
esta soberania, tão teórica em 
nossas consciências, deve-se en­
tender não apenas que o uni­
verso está sustentado pelo poder

criador e redentor de Deus, mas 
que o Ressuscitado está atuante 
nas estruturas sócio-político- 
-econômicas que permeiam a to­
dos nós brasileiros de nosso tem­
po. Nestas estruturas o Cristo 
nos está esperando, e nelas, tem 
um encontro marcado conosco. 
(5).

Nestas dimensões complexas 
vivem os homens caídos de nos­
so tempo. Tentar viver em com­
paixão realista e eficaz, quer di­
zer, entrar na rede de relacio­
namentos sociais com lucidez, 
informação e consciência de que, 
na medida em que apoiamos a 
auto-promoção de oprimidos, es­
taremos servindo ao levanta­
mento de sinais do Reino, de 
consequências imprevisíveis pa­
ra o todo global da sociedade. 
Não podemos deixar de prosse­
guir em nossa associaçao com 
a edificação que Deus faz destes 
sinais. Serão ambíguos como to­
dos os sinais, mas a presença do 
Ressuscitado está ativa neles.

LIBERDADE PARA AS 
ESTRUTURAS SOCIAIS 
E O ESPÍRITO 
CONDICIONAREM A. 
FORMA DA IGREJA

Nesta reposição a respeito do 
dinamismo do Evangelho e da 
flexibilidade de formas com que 
ele se encarna livremente nas 
maisimpossíveis e complexas si­
tuações sociais e humanas, falta 
um elemeno significativo para 
a missão de nossas igrejas. Como 
evangélicos brasileiros, costuma­
mos conceber que a estrutura 
eclesial em que vivemos corres­
ponde ao padrão revelado no 
Novo Testamento. Cada denomi­
nação zela por esta fidelidade e 
ortodoxia. Tal compreensão da 
Escritura congela as nossas tra­
dições e comunidades em com­
partimentos estanques e infle­
xíveis. Toda a vida das paróquias 
tende a ser atividade centrípeta, 
destinada a defender e a reani­



13
mar o pretendido modelo bíblico 
da Igreja.

É chegada a hora de alguns 
se arriscarem a divulgar entre 
nós que a exegese bíblica do sé­
culo X X  converge para o enten­
dimento de que não há uma 
fórmula de organização e ins­
tituição eclesiástica no testa­
mento apostólico do primeiro sé­
culo. A unanimidade dos histo­
riadores desse período coníirma- 
-se cada vez mais na percepção 
da grande variedade das estru­
turas e dos ministérios das igre­
jas na primeira geração de cris­
tãos e nas subseqüêntes. A di­
versificação começou com os 
contrastes entre as comunida­
des judaico-cristãs e gentílico- 
-cristãs. Tais contrastes eram 
inevitáveis pela adaptação das 
igrejas às oportunidades e con­
dições sócio-culturais de sua in­
serção concreta.

Urge que nós evangélicos to­
memos consciência de que o câ­
non da Nova Aliança é antes 
eloquente testemunho da liber­
dade com que nossos pais en­
frentaram as exigências da mis­
são no mundo de seu ambiente. 
Não teria chegado o momento de 
nos sensibilizarmos com a reve­
lação neotestamentária que, an­
tes de mais nada, convoca-nos 
para a liberdade quanto às for­
mas (que devem ser missioná­
rias) da Igreja? Não seria as­
sim pelo fato do Ressuscitado 
reservar para sua exclusiva com­
petência o inspirar pelo seu Es­
pírito qual ou quais os contor­
nos incarnacionais (institucio­
nais) que as igrejas brasileiras 
devem inventar para servir nas 
oportunidades à mão?

A discrepância de leitura do 
texto sagrado, que cada deno­
minação tradicionalmente faz 
no que tange à eclesiologia, de­
veria levar a perceber o equí­
voco, e talvez a idolatria, inclusa 
num modelo estático de igreja, 
que se quer defender a todo 
custo contra as exigências mis­
sionárias de nosso mundo. Se 
esta observação faz sentido, abre

perspectivas generosas para a 
aproximação e cooperação entre 
igrejas que precisam cada vez 
mais aproximar seus recursos e 
membros para atuarem em seto­
res, níveis e estruturas humanas 
diversas, da realidade brasileira.

CONCLUSÃO

Parece-me que o futuro da fé 
cristã no Brasil irá depender, em 
não pouca medida, da coragem 
e inventiva dos cristãos. Assim 
creio, porque, justamente, são os 
cristãos que se encontram con­
vocados ecumenicamente para 
se atritarem com as terríveis 
realidades do pobre e da socie­
dade neste querido e grande 
país-continente.

Parábola do que havemos de 
ser nestes dias e nos vindouros? 
De paródia ou de milagre? Os 
extremos se tocam. A diferença 
está por um fio. Se houver a 
audácia que só o Ressuscitado 
autoriza, e o criterioso levanta­
mento das situações concretas 
que as estruturas brasileiras 
condicionam, poderemos achar 
o caminho que separa a desco­
berta de nova etapa para a 
Missão da Igreja, do fracasso de 
mais uma tentativa de discernir 
as oportunidades.

APÊNDICE:



14
NOVO TESTAMENTO 
EM VERSÃO RECENTE

Eíésíos 5.15, 16 "Sejam, pois, 
extremamente cuidadoso3 

na maneira como se conduzem: 
como homens atilados (percep- 
tivos, vigilantes i e não como 
quadrados. Esgotem todas as 
possibilidades da presente opor­
tunidade, porque estamos em 
dias que são maus."
Fiiipenses 2.5-11 ' ' T e n h a m  

aquele comportamento, em 
suas mútuas relações, que carac­
terizava Cristo Jesus. Estando 
na situação (condição) de Deus, 
não considerou, como presa, sua 
igualdade com Deus, mas despo­
jou-se a si mesmo, assumindo a 
situação de escravo, tornando-se 
semelhante aos homens; tido co­
mo homem comum, rebaixou-se 
a si próprio, mostrando-se obe- 
diante até à morte, e até à mor­
te de cruz. Pelo que também 
Deus o exaltou sobremaneira e 
lhe deu o nome que está acima 
de todo nome, para que ao nome 
de Jesus se dobre todo joelho, 
nos céus, na terra e debaixo da

terra, e toda língua confesse que 
Jesus Cristo é Senhor, para gló­
ria de Deus Pai."
Colossenses 1.15-20 "...d e le  é 

a primazia sobre todas as 
coisas criadas. Nele tudo, no céu 
e na tera, foi criado, as visíveis 
e as invisíveis, sejam tronos, se­
jam soberanias; quer principa­
dos, quer potestades. Todo o uni­
verso foi criado mediante ele e 
para ele. E ele existe antes de 
qualquer outra coisa, e todas as 
coisas são mantidas juntas nele. 
Ele é, além disso, a cabeça do 
corpo, da Igreja. Ele é a origem 
dela, o primeiro a regressar da 
morte, para ser em todas as coi­
sas o único supremo. ( .......) Por
intermério dele Deus escolheu 
reconciliar consigo mesmo o uni­
verso inteiro, estabelecendo paz 
mediante o derramamento de 
seu sangue sobre a cruz — para 
reconciliar todas as coisas, tanto 
na terra como no céu, através 
de Jesus Cristo somente."

NOTAS

(1) Mt 11.2ss.; 2 S .31-46; Le 4 .1 7 ss; 
2 Ce S. 15-21 e 6.1 ; G1 5 .1 ;  E f 1; 
5 .15-17 ; Fp 2 .5 -1 1 ; Ci 1.13ss etc.

(2) M t 25.31-46 ; Le 4 .1 7 ss; 2 Co 25. 
21 ; Fp 2.5-11 etc.

(3) Mehl, Roger. ''D u  fondement de 
l'éthique sociale chrétienne'' in

Labor, 1965, p. 30.
(4) Op. cit., pp. 29, 30.
(5) Cf. E f 1; 5 .15-17 ; Cl 1.13ss. etc.



José -Sotero Caio

1. UMA TAREFA 
URGENTÍSSIMA

1DRECISAMOS reencontrar
**- originariamente a missão 

de Abraão para perceber em to­
da a sua autenticidade o sentido 
e o significado do que é igreja. 
Paulo já fez isso quando se tra­
tou de identificar o verdadeiro 
Israel, o Israel-no-Espírito, des- 
mitizando ou dessacralizando o 
significado da circuncisão judai­
ca (cfr. sobretudo Gálatas). Pa­
ralelamente, o mesmo tem que 
ser feito livremente em nossa 
época, para que os verdadeiros 
filhos de Abraão possam encon­
trar a Igreja-no-Espírito, "a Je­
rusalém lá do alto é livre e é 
nossa mãe." (1)

Isto implicará em traduzir 
para os nossos dias a Boa Nova 
de como acontece reaimente 
igreja. E tal procedimento se 
fará do seguinte modo: Assim 
como Paulo mostrou a reconci­
liação de judeus e gentios no 
projeto orginário de Deus, por 
nossa vez devemos mostrar a re­
conciliação da IGREJA e do 
MUNDO naquele único e eterno 
projeto.

Como se fará isto? Desmitt- 
zando-se o caráter separado, ou 
melhor, a compreensão sacrali- 
zada (e sacralizante) da reali­
dade eclesial. Isto é: transfor­
mando nossa própria mentali­
dade para que se liberte em nós 
o ESPÍRITO ECLESIAL. Ele de­

ve-se libertar da "casca sagra­
da" com que, culturalmente, — 
talvez para que fosse "guardado" 
fielmente — se revestiu. Neste 
sentido, um esforço comunitário 
de discernimento está sendo exi­
gido de todos os cristãos. E, nes­
se esforço de reflexão da fé, será 
preciso distinguir nitidamente 
três níveis de realidade que ge­
ralmente se confundem, na 
mentalidade cristã habitual.

Não podemos mais consentir 
na confusão entre:

a) instituições eclesiásticas: 
paróquias, colégios, associações 
pias etc.;

b) instituição eciesiai: forma 
sociológica e cultural com que 
se expressa a vida cristã no es­
paço e no tempo;

c) espírito eciesiai: o sentido 
real da missão cristã no mundo.

Trata-se, portanto, da tarefa 
urgentíssima de VER e de MOS­
TRAR a reconciliação do Espíri­
to que trabaiha no mundo e o 
impuisiona com o mesmo Espí­
rito que se acha na raiz da mis­
são eclesial originária que já se 
explicita a partir da vocação de 
Abraão. É o mesmo e único Es­
pírito que deu origem à consti­
tuição cultural de Israel e, em 
seguida — como Paulo mostrou 
— à constituição da Igreja-dos- 
-gentios.

Segundo a vivência e o pró­
prio método paulino, o ponto 
nevrálgico de toda essa tarefa 
consistirá na desmitização do 
sentido sagrado, ainda agora vi-



gente, do Batismo; e, conse­
quentemente, dos sacramentos 
em geral. Em concreto, pois, é 
imperioso mostrar como todo e 
qualquer empreendimento hu­
mano sem o ESPÍRITO BATIS­
MAL vai à falência, na cons­
trução do homem e do mundo 
segundo o plano eterno do Pai.

Abre-se então a perspectiva de 
um novo tipo de catecumenato 
para os nossos dias: o primitivo 
catecumenato (época patrística) 
foi uma iniciação à comunidade 
sagrada dos discípulos de Jesus, 
entre os gentios; o novo cate­
cumenato será uma iniciação à 
missão de como ser rei, sacer­
dote e profeta dentro da evolu­
ção e do desenvolvimento da 
comunidade humana cuja meta 
é a manifestação do Cristo cós­
mico, quando "Deus será tudo 
em todos".

2. IGREJA: A PALAVRA 
E O FATO

Preciso se faz. antes de tudo, 
ultrapassar os ídolos da palavra 
igreia. Chamo de idolos. no caso, 
as falsas imagens que se inter- 
nõem entre a palavra-igreja e o 
fato-igreja e que perturbam a 
percepção direta deste último. 
São representações, imaginati­
vas ou conceituais que tradicio­
nalmente se entronizaram em 
nossa mente e que. por isso, 
substituem o acontecimento que 
na verdade constitui igreja. Se, 
portanto, queremos investigar e 
compreender o fato-igreja, é ne­
cessário primeiro não nos dei­
xarmos embaraçar pelas fanta­
sias ("fantasmas", diriam os es­
colásticos) pseudo-teológicas que 
impedem sua descoberta real e 
sua visão imediata.

Convém notar, aliás, que to­
dos esses ídolos se originaram 
dos modos historicamente vivi­
dos de se experimentar o que se 
tem denominado "igreja" ou 
"igrejas". Por isso, nem mesmo 
todos os teólogos puderam sem­
pre escapar da fascinção de tais 
"ídolos." A noção da Igreja" —

confessa um deles — "é essen­
cialmente co-determinada pela 
fisionomia que ela assume em 
cada período da história. Pode 
a Igreja tornar-se prisioneira da 
imagem que ela moldou de si 
mesma numa certa época. Eíeti- 
vamente, tem cada época sua 
imagem própria da Igreja, ela­
borada a partir de uma situação 
histórica determinada, vivida e 
forjada por uma certa Igreja 
histórica, conceitualizada, an­
tes ou depois, por certos teólogos 
na história". (2) Seria fácil mos­
trar como isso aconteceu com a 
auto-compreensão da Igreja ex­
plicitada, por exemplo, no Con­
cílio Vaticano II (cfr. LUMEN 
GENTIUM).

O imenso obstáculo, pois, para 
se encaminhar uma investiga­
ção autêntica do fato-igreja 
consiste, precisamente, na per­
sistência quase intransponível 
de tais ídolos em nossa mente. 
São imagens primitivas e ingê­
nuas de igreja, pressupostas até 
em nosso subconsciente, ima­
gens pré-críticas que certo pen­
samento teológico e muito da 
catequese contemporânea ainda 
hoje continuam a alimentar e 
a transmitir. E assim, — mesmo 
já ultrapassadas nas definições 
mais atualizadas do que seja 
igreja — continuam inconscien­
temente deformando nossa per­
cepção real do que é na verdade 
igreja,

Apesar de praticamente anu­
ladas pelos fatos, tais fantasias 
ou fantasmas têm uma força de 
permanência extraordinária. E 
por quê? Simplesmente porque 
esses ídolos são considerados 
mais essenciais do que os pró­
prios fatos. Pois. segundo al­
guns. eles se baseariam nas pa­
lavras bíblicas. Mas o que acon­
tece de verdade, é que esses teó­
logos tanto se acostumaram a 
justificá-los a partir da Bíblia 
oue. finalmente. se esaueceram, 
no estado atual das coisas, de 
que o verdadeiro critério foi nor 
e l e s  inteiramente invertido. 
Pois. na. mentalidade habitual 
dos teólogos, acontece que as



próprias palavras bíblicas só são 
vistas, interpretadas e entendi­
das mediante o crivo desses ído­
los perturbadores.

Portanto, histórica e cultural­
mente constituídos como ima­
gens subjacentes ou como fan­
tasmas "locativos" de toda nos­
sa reflexão sobre Igreja, os "ído­
los" de que falamos, retroagem. 
por sua vez, sobre toda e qual­
quer leitura, bem como sobre 
toda e qualquer interpretação 
que fazemos hoje dos textos da 
Escritura onde aparece a pala­
vra igreja. E tudo isto é fruto 
do estado ainda teoricamente 
pré-crítico da nossa reflexão 
teológica. Quero dizer: quase to­
da a teologia, especialmente so­
bre a Igreja, ainda se faz a par­
tir de uma ingenuidade funda­
mental. Ingenuidade que provém 
da não conscientização crítica 
dos seus pressupostos, tanto psi­
cológicos como sociológicos.

Desta nossa reflexão concluí­
mos o seguinte: É preciso que 
nos libertemos de tais ídolos. 
Para isso, importa primeiro tra­
çar uma imagem prospectiva e 
simbólica da transformação por 
que irá passar (e já está pas­
sando) a Igreja. Tentar-se-ia, 
em seguida, recolocar nos seus 
devidos termos as configurações 
atuais e passadas da Igreja. Ou 
seja, aproximativamente, "come­
çando por Moisés e percorrendo 
todos os profetas", seria preciso 
reinterpretar "o que concerne à

Igreja em todas as Escritu­
ras". (3). É o que vamos tentar 
fazer, ainda que de forma bem 
fragmentária.

3. O SENTIDO REAL DE 
IGREJA

Haverá um futuro para a 
Igreja? É a pergunta que todos 
os cristãos se colocam com certa 
inquietação nos dias que vive­
mos. Cada vez mais explicita­
mente ela se impõe, queiramos 
ou não, à consciência de todos 
os homens.

Resumidamente, a resposta se 
esboçaria nos seguintes termos: 
Em princípio, sabemos que a 
Igreja é obra do Espírito, e, sen­
do obra do Espírito, ela pode 
mudar infinitamente sua ex­
pressão concreta, sem que por 
isso se negue a si mesma na sua 
essência. Pode expressar, de 
modos infinitamente variáveis, 
a sua mesma e única verdade, 
a qual é fruto de um mesmo e 
único Espírito.

Daí é que, vista assim, não há 
limites absolutos para uma NO­
VA EXPRESSÃO da única e 
mesma realidade eclesial. Assim 
como não há limites para o Es­
pírito donde ela se origina.

Qual será a NOVA EXPRES­
SÃO, prospectivamente previsí­
vel, em que se esboçará a rea­
lidade eclesial?

Para responder a tal pergun­
ta de modo claro (tanto quanto 
nos é possível), retomemos nos­
so raciocínio anterior e tente­
mos figurá-lo num arquétipo 

Preciso Se íaz imaginário. Este nos servirá de
i. /i 1 imagem-símboio e, ao mesmo

Ultrapassar OS ld o io s  tempo — como, de resto, todo
da palavra igreja, arquétipo — de fonte inspira-

, i . dora e estimulante de nossosas ialsas imagens que pensamentos.
se interpõem entre a
Palavra-igreja e o Fato-igreja. Todos esses ídolos 
se originaram dos modos historicamente 
vividos de se experimentar o que se tem 
denominado "igreja" ou "igrejas".



Quem de nós poderia direta­
mente reconhecer, na energia 
motora que impulsiona os nos­
sos automóveis, os antigos mús­
culos dos animais de tração que 
outrora puxavam as diligências 
e carroças dos nossos antepas­
sados? Creio que muito pouca 
gente hoje se lembra de fazer 
tal relacionamento.

No entanto, a unidade que 
serve ainda agora de base para 
se medir a potência de um au­
tomóvel é — como repetimos 
hoje, sem geralmente nos dar­
mos conta disso — o HP. Isto é, 
o "horse-power", ou seja, a for­
ça de um cavaio. Nossos auto­
móveis variam a sua potência 
conforme seus respectivos moto­
res sejam de 30, 36, 40, 100 HP. 
Sendo assim, poderiamos dizer 
que é a mesma energia do ca­
vaio, enquanto energia de tra­
ção, que continua a puxar cs 
nossos carros moderníssimos. É 
a mesmíssima potência, embora 
transformada numa expressão 
aparentemente irreconhecível. 
Já não se podem ver os corpos 
dos cavalos. Desapareceram seus 
membros, seus músculos, suas 
caudas, em movimento conjuga­
do, diante das antigas caleças e 
carruagens.

O mesmo — quero dizer — vai 
acontecer, e já está acontecendo, 
com a potência espiritual que se 
manifesta naquilo que o Novo 
Testamento denominou de igre­
ja. O que essa potência foi no 
passado, continua a ser no pre­
sente e também no futuro. Na 
sua manifestação eclesial será, 
no porvir das suas aparências, 
completamente irreconhecível, se 
nos deixarmos guiar pelos crité­
rios dos músculos, das caudas, 
dos membros, ou dos corpos dos 
"cavalos". Como também seria 
inteiramente desproposital, ago­
ra, tentar descobrir nos motores 
e nas configurações moderníssi­
mas dos nossos veículos de 
transporte vestígios concretos 
dos animais que moveram as di­
ligências e carroças de outrora.

Tudo isto foi dito por alego­
ria. E para prolongá-la um pou­
co mais é bom acrescentar o 
seguinte: antigamente eram os 
cavalos que moviam as carroças, 
mas eram eles, também, que im­
pediam uma velocidade maior 
nas carroças. De tal modo que, 
em face do presente, o uso de 
cavalos atrapalha, em vez de 
ajudar, o movimento dos veí­
culos.

Assim, analogamente, as es­
truturas expressivas do que até 
agora se denominou igreja mu­
darão tanto quanto se diferen­
ciou o modo de tração de um 
motor, comparado com o modo 
de puxar de um organismo como 
o do cavalo. Porque em toda a 
mutação pela qual está passan­
do a Igreja fe passará até o fim 
dos séculos) o que se atinge e 
transforma não é a sua ESSÊN­
CIA mas as suas FORMAS-DE- 
COMPORTAMENTO estrutura­
das. Ocorreu, muitas vezes, na 
concepção confusa de muitos 
cristãos, identificar-se a essên­
cia (wesen) da Igreja com sua 
variadíssima forma-de-compor- 
tamento (gestalt) através da 
História.

Eis aí, sucintamente, nosso 
arquétipo imaginário. Consoante 
já foi dito, é esta a imagem, a 
que nos referiremos sempre, no 
decorrer das presentes reflexões.

Qual a essência da Igreja?

Para quem refletir com a 
mente lúcida, mais ou menos 
liberta do crivo dos fantasmas 
do passado, igreja significa, an­
tes de tudo, a maneira especial 
de se relacionarem os homens. 
E não, propriamente, uma de­
terminada instituição sociológi­
ca; ou, como antigamente se 
dizia, uma sociedade perfeita, 
paralela ou à margem da socie­
dade civil. Negativamente, essa 
maneira especial de convivência 
se define como não sendo fruto 
das luzes daquele tipo humano,



produto exclusivo, segundo o 
Evangelho, da "carne e do san­
gue". E, positivamente, tal mo­
do especial de relações humanas 
se definiria, para usar uma ex­
pressão de Fernando Pessoa, 
como a maneira-Deus". A ex­

pressão do poeta, dentro do seu 
próprio contexto, tem uma sig­
nificação tão profunda que po­
de legitimamente ser transposta 
e assumida como uma caracteri­
zação bem precisa dos ser-de- 
igreja que estamos buscando:

"Tudo o que há dentro de mim tende a voltar a ser tudo. 
Tudo o que há dentro de mim tende a despejar-me no chão, 
No vasto chão supremo que não está em cima nem embaixo 
Mas sob as estrelas e os sóis, sob as almas e os corpos 
Por uma obliqua posse dos nossos sentidos intelectuais.

Sou uma chama ascendendo, mas ascendendo para baixo e para
[cima,

Ascendo, para todos os lados ao mesmo tempo, sou um globo 
De chamas explosivas buscando Deus e queimando 
A crosta dos meus sentidos, o muro da minha lógica,
A minha inteligência limitadora e gelada.

Sou uma grande máquina movida por grandes correias 
De que só vejo a parte que pega nos meus tambores,
O resto vai para além dos astros, passa para além dos sóis,
E nunca parece chegar ao tambor donde parte...

Meu corpo é um centro dum volante estupendo e infinito 
Em marcha sempre vertiginosamente em torno de si,
Cruzando-se em todas as direções com outros volantes,
Que se entrepenetram e misturam, porque isto não é no espaço 
Mas NÃO SEI ONDE ESPACIAL DE UMA OUTRA MANEIRA-

[DEUS". (5)

Toda a vida e a mensagem 
do Cristo outro sentido não têm 
senão o de revelar aos homens 
o que seria, precisamente, esse 
NÃO SEI ONDE ESPACIAL DE 
UMA OUTRA MANEIRA-DEUS.

A maneira-Deus não se iden­
tifica nem se pode confundir 
com uma estrutura em si e de 
si mesma "sagrada". Porque a 
maneira-Deus de que falamos 
não tem nada a ver com os mi­
tos religiosos ou metafísicos, 
nem tampouco com os sacrifí­
cios e rituais que acompanham 
seus cultos.

Por aí já se esboça como será 
preciso desvincular o fato-igre­
ja de qualquer enfeudamento 
necessário a uma estrutura sa- 
cralizada e sacralizante, conce­

bida e vivida como uma esfera 
separada daquele autêntico exis­
tir humano que se transfigura 
realmente "exversistir" divino 
(exversistir — modo de ser co­
munhão; derivado de si — ex —, 
e voltado — versus — para o ou­
tro). E aqui está o núcleo de 
maior interesse para uma redes- 
coberta ou re-invenção do mo­
vimento iniciado por Abraão em 
Israel, prolongado por Moisés, e 
transfigurado por Jesus.

A superaçao do existir huma­
no atual pela maneira-Deus está 
de fato acontecendo, progressi­
vamente, na História. E acon­
tece ou pode acontecer com ou 
sem a contribuição das cristali­
zações culturais caracterizadas 
como religiões. E, de acordo 
com certas dominantes históri­
cas, pode o fato-igreja acontecer 
apesar das religiões e até contra 
elas. Por isso mesmo, pode-se 
dizer que nem sempre acontece

19



20 igreja, onde mais se pretende 
usurpar tai denominação. Ao 
contrário, muitas vezes e de vá­
rios modos, ela veio acontecendo 
onde mais se fugiu dos seus 
quadros vigentes.

Caminhemos agora um pouco 
mais concretamente.

Sendo Igreja um modo espe­
cial de existirem os homens, uns 
em comunhão com os outros à 
maneira-Deus, modo de EX- 
VERSISTÊNCIA cujo protótipo 
vêem os cristãos em Cristo, o 
ato que faz Igreja é o gesto de 
Amor desinteressado. Existe, 
portanto, igreja, ou melhor, 
convivem os homens em-igreja 
todas as vezes que se encontram 
realmente, em colaboração de­
sinteressada, para atenderem 
responsavelmente a um apelo 
da realidade. O que pode acon­
tecer em qualquer empresa hu­
mana onde se necessite, livre­
mente, da presença do Amor 
desinteressado.

Isto é muito importante. Por­
que nos faz lembrar a parábola 
do herege ou do heterodoxo que 
Jesus descreveu, em contraste 
com dois membros do clero do 
seu tempo, como o próximo do 
homem semimorto, assaltado 
quando descia de Jerusalém em 
direção a Jerico (Lc. 10.25-37). 
Como também nos faz lembrar 
as palavras de Jesus à mulher 
samaritana, quando disse: "Deus 
é espírito, e os seus adoradores 
devem adorá-lo em espirito e 
verdade" (6). Pois se poderia 
dizer também: Igreja é um
acontecimento do Espírito, e os 
seus membros devem realizá-la 
em espírito e verdade. Sería­
mos tentados até a dizer com o 
mesmo Jesus: A hora virá, e já 
chegou, em que não será nem 
em Jerusalém nem em Samaria, 
nem na Igreja Romana, nem na 
Anglicana, nem na Congregação 
Batista, nem na Pentecostal em 
que se verificará autêntica e ex­

clusivamente o fato-igreja, de 
verdade, como acontecimento de 
salvação dos homens.

Se é válida nossa reflexão até 
agora, existe portanto Igreja 
vivida e convivida entre os ho­
mens em vários níveis possíveis 
de auto-conscientização. Mas 
nem sempre a mais auto-consci- 
entizada na pretensão de ser 
igreja, é de fato, realmente, a 
mais autêntica. Acontece aqui 
também, muitas vezes, o que em 
verdade acontecia quando des­
tas palavras de Jesus: "Os escri­
bas e fariseus ocupam a cátedra 
de Moisés. Observai e fazei tudo 
o que eles dizem, mas não fa­
çais como eles, porque dizem e 
não fazem ..." (Mt. 23.2,3). 
Daí porque é necessário situar 
na linha do espírito e da ver­
dade a significação do fato- 
igreja.
Não podemos, portanto, con­

fundir Igreja com aquilo que 
certos teólogos chamam de igre­
ja em expressões como: "Fora
da Igreja não bá salvação"; "A 
Igreja no mundo de hoje"; "A 
Igreja e a salvação do mundo": 
etc. Porque em tal forma de 
linguagem, Igreja quase sempre 
é tomada no sentido de um clã 
determinado, separado religio­
samente do restante dos ho­
mens. Ora, muitas vezes, pode 
haver mais "igreja" no que eles 
chamariam "mundo", como, de 
outro lado, bem mais "mun­
do" no que ainda chamariam 
"igreja".

Por tudo isto, valeria a pena 
refletir com cuidado porque 
Igreja só existe e acontece onde 
há convivência amorosa de po­
bres, de mansos, de aflitos, de 
famintos da justiça, de miseri­
cordiosos, de puros no coração, 
de pacificadores e de presegui- 
dos por amor da justiça. Há, 
portanto, um grande equívoco 
naqueles que pretendem locali­
zar e aprisionar a maneira-Deus 
dentro do muro de uma cidadela



Não é lícito dizer: "Fora da Igreja não há 
salvação!" Mas é válido dizer:
"Fora de Igreja não há salvação."

bem delimitada. Porque signi­
fica tentar "domesticar" o Es­
pírito de Deus.

-#

A progressiva e total salvação 
do homem dependerá da sua 
introdução experimental na at­
mosfera da maneira-Deus. En­
tretanto, não se poderia apontar 
ainda o locai exclusivo desse 
modo de ser, nem aqui nem aco­
lá. Seria gerar uma Babel de 
equívocos, como algumas vezes 
ocorreu na história do Cristia­
nismo.

Mais claramente: não é lícito 
dizer que "fora da Igreja não 
há salvação", mas é absoluta­
mente válido dizer que "fora de 
Igreja não há salvação". No 
primeiro caso, Igreja tem um 
sentido, ora de instituições ecle­
siásticas, ora de instituição ecle- 
sia! considerada como corpo 
substancialmente separado do 
contexto do mundo. No segundo 
caso, o que se pretende dizer é 
que "fora de comunidade", fora 
da maneira-Deus de que fala­
mos, não há outro modo de so­
brevivência para a humanidade. 
Porque toda salvação ou liber­
tação da presente realidade hu­
mana depende exclusivamente 
do seguinte: da mutação das 
relações humanas em relações 
divinas. E isto só pode aconte­
cer quando dois ou três homens 
começam a se relacionar em- 
-Igreja. Igreja, portanto, é o 
modo único futuro, capaz de 
sobrevivência e de indefectível 
perenidade, das relações huma­
nas. Tudo mais está condenado 
a perecer.

Ora, viver plena ou só inicial- 
mente em relações divinas, vi­

ver dentro do modo único futuro 
e imperecível das relações hu­
manas, é uma espécie de relâm­
pago que se rasga de repente no 
coração da matéria deste mun­
do. Vindo do Oriente e ilumi­
nando todo o Ocidente, esse re­
lâmpago é desconcertante. Pode 
acontecer, e já está acontecen­
do, em pólos completamente 
alheios às instituições religiosas 
estabelecidas. Pois, "o vento 
sopra onde quer; ouves-lhe o 
ruído, mas não sabes donde vem, 
nem para onde vai." "Porque, 
como o relâmpago parte do Ori­
ente e ilumina até o Ocidente, 
assim será a vinda do FILHO 
DO HOMEM."

4 .  A TAREFA DAS IGRE­
JAS INSTITUCIONALIZA­
DAS

Mas — perguntaria alguém — 
qual a função das igrejas insti­
tucionalizadas? Por que então 
as Igrejas? Por que as diversas 
organizações religiosos? Por 
que tantas "confissões" e "de­
nominações" eclesiásticas? Não 
teriam sentido? Estariam abo­
lidas? Foram um mero contra- 
senso? uma equivocação abso­
luta?

De maneira nenhuma. A 
função e o papel das igrejas ins­
titucionalizadas são necessários. 
Imprescindíveis. Trata-se de 
uma função pedagógica. Edu­
cativa. Trata-se de um papel 
de conscientização. Despertador.

No cristianismo, a razão da 
existência de instituições ecle­
siásticas sempre foi e ainda é 
uma razão provisória. As insti­
tuições religiosas, tais quais as 
conhecemos hoje. foram um 
complemento ajuntado em vista 
da imaturidade espiritual vi­
gente em nossas relações huma­



22 nas. Assim, a existência de tais 
instituições é necessária na 
medida mesma em que é preciso 
proteger a mensagem do Espíri­
to e, de certo modo, salvaguar- 
dá-la da raiva inconsequente de 
"porcos e cães" (Mt. 7.6). De 
uma forma ou de outra, toda 
a humanidade se revelou como 
uma raça pré-histórica em re­
lação ao Espírito. Neste sentido, 
somos todos, ou quase todos co­
mo "símios que se fingem de 
homens" (S. Cirilo). Entesourar 
e saivaguardar, dentro de vicis­
situdes históricas que nos cau­
sam hoje admiração e espanto, 
entesourar e salvaguardar a 
Mensagem do Espirito até que 
todos os homens se capacitem 
de sua necessidade — eis a ina­
lienável função das Igrejas Ins­
titucionalizadas. Pois, "enquan­
to o herdeiro é menor, em nada 
difere do escravo, ainda que seja 
senhor de tudo; mas está sob 
tutores e administradores, até 
ao tempo determinado por seu 
pai." (7)

"Ar
Podemos dizer que as Igrejas 

Institucionalizadas estão para o 
Espírito, assim como a institui­
ção matrimoniai está para o 
Amor entre os homens. Ê uma 
certa proteção contra a imatu­
ridade dos amantes. Os dois 
grandes obstáculos para o desa­
brochar da maneira-Deus entre 
os homens são o medo dos es- 
cravizadores e dos escravizados, 
e a tendência à prostituição. 
Mas, como acontece na institui­
ção matrimonial, as instituições 
eclesiais de si mesmas, enquanto 
instituições, nem são capazes de 
libertar os esposos do medo nem 
de evitar neles completamente 
a prostituição.

Também caberia falar sobre a 
importância e necessidade das 
heresias (8), que são como des­
quites e separações. Por causa 
da tentação permanente de en­
feudar dogmaticamente o Espí­
rito dentro de um certo partido 
ou "igreja" determinada.

*

A Igreja qu as igrejas, como 
instituições sagradas e sacrali- 
zantes, foram e serão ainda 
(pelo tempo que for necessário) 
como o "sinal" de Alguém que 
está comprando ou conquistan­
do o Mundo a prestação. Eco­
nomicamente. Deus, aquele que 
conquista, só íaz economia dos 
seus dons quando está em jogo 
a Liberdade. É um perfeito 
amante, paciente, persistente.

Mediante as igrejas, dentro da 
História, o sinal continua pre­
sente. Nunca, um mês sequer, 
esqueceu o Senhor de enviar as 
parcelas com que está compran­
do o vestido e o véu da noiva. 
A sua noiva, sim, ou seja, esta 
humanidade miseranda, filha de 
um amorreu e de um hitita, 
cujo cordão umbelical no dia do 
seu nascimento ainda não foi 
cortado, e que precisa ainda de 
água para se banhar, de sal 
para se untar e de paninhos 
para se enfaixar. Neste dia em 
que ainda está nascendo, se ex­
põe no meio dos sertões, banha­
da do seu próprio sangue, nua, 
inteiramente nua. Depois — 
oráculo do Senhor Javé — "pas­
sando junto de ti, verifiquei que 
já havia chegado o teu tempo, 
o tempo dos amores. Estendi 
sobre ti o pano do meu manto, 
cobri tua nudez: depois fiz con­
tigo uma aliança ligando-me a 
ti pelo juramento, e tu me per­
tenceste. Então eu te mergu- 
lei n'água para limpar o sangue 
de que estavas coberta, e te 
ungi com óleo. Eu te vesti de 
tecidos bordados, calcei-te com 
sapatos de pele de delfim, cin­
gi-te com um cinto de fino linho 
e um véu de seda... Tu, porém, 
te fiaste na beleza, aproveitaste 
da tua fama para te prostituíres 
e oferecer tua lascivia a quan­
tos vinham e aos quais tens 
pertencido." (9)

Assim, portanto, a Igreja, no 
sentido antigo, como sagrada, é 
o sinal de Deus nas suas pro­
postas econômicas do Espírito 
ao Mundo. Mas, sobretudo ago­
ra, é preciso ver e entender co-



23
A Igreja ou as igrejas serão como o sinal de 
Alguém que está conquistando o Mundo 
a prestação. Um mês sequer esqueceu o 
Senhor de enviar as parcelas com que está 
comprando o vestido e o véu da noiva.

mo se dá a CONVERGÊNCIA da 
ação do mesmo e único Espírito 
na Igreja sagrada e no Mundo, 
considerado por ela profano.

5. CONVERGÊNCIA DO 
ESPÍRITO: NA IGREJA E 
NO MUNDO

A Ingreja-no-Espírito já está 
sendo suscitada, desde sempre, 
no Mundo, embora não se cons­
cientizando deste seu ser-igreja 
pelo e no Espírito Santo. Esta 
sua conscientização vai depen­
der da tareia evangelizadora 
das Igrejas institucionais.

Para assumir a tarefa evan­
gelizadora de auto-conscientiza- 
ção do Mundo do seu ser-lgreja, 
importa à Igreja institucionali­
zada reencontrar o espírito do 
seu próprio CREDO quando con­
fessa e anuncia: "Creio no Espí­
rito Santo que atualiza a Santa 
Igreja Católica, a comunhão dos 
santos, a remissão dos pecados, 
a ressurreição da carne e a vida 
eterna." A única fé expressa em 
tudo isto é a fé no ESPÍRITO. 
Por isso modificamos um pouco 
a maneira de apresentação ha­
bitual. Pois os verdadeiros cris­
tãos não crêem na Igreja: põem 
sua FÉ EM Jesus Cristo. NO seu 
Pai e NO Espírito Santo. E, só 
etn consequência, dão seu crédi­
to à Igreja. Agostinho já vira 
isto muito bem: credere Eccle- 
siam e não credere in Ecclesiam, 
no mesmo nível em que se diz 
credere in Deum Patrem Omni- 
potentem (seria desvirtuar o es­
pírito de nossa fé). Uma vez 
absolutizada, a Fé decompõe a 
Igreja; mas uma Igreja abso­
lutizada, hipostasiada, põe em 
tutela a Fé. (6)

Podemos dizer, também, em 
plena lucidez, que estes artigos 
do CREDO necessitam de expli­
citação segundo a luz dos acon­
tecimentos atuais. Traduzindo- 
-se para os homens de nossa 
cultura secular, eles poderão 
soar e ressoar mais ou menos 
assim: "Creio no Espírito, envia­
do como primeiro dom aos ho­
mens de fé para santificar todas 
as coisas, levando à plenitude a 
Criação". Ou, por outra: "Creio 
no Espírito, vitalizador, que pre­
side à evolução de tudo para a 
divinização do Mundo."

#
A tarefa evangelizadora das 

Igrejas institucionalizadas só se 
poderá fazer no dia em que elas 
permitirem de fato sua reelabo- 
ração institucional a partir do 
LEIGO ADULTO, PROFÉTICO, 
NÃO-CLERICALIZADO. Isto é: 
à medida que seu clero morrer, 
deixando-se questionar e con­
verter pelo ministério do profe- 
tismo leigo. Pois enquanto as 
igrejas não tiverem a coragem 
de fazer isto, morrerão necessa­
riamente de inanição. Por isso 
Paulo dizia à igreja dos tessalo- 
nicenses: "Não extingais o Espí­
rito. Não desprezeis as profe­
cias. Examinai tudo. Retende o 
que for bom" (11).

O profetismo de tipo, se qui­
sermos, secular, será o traço de 
união que fará as riquezas do 
Espírito que age no Mundo, en- 
contrarem-se e plenificarem-se 
com as riquezas do Espírito es­
condidas e guardadas no inte­
rior (sagrado) das Igrejas.

Há, portanto, uma dupla e re­
cíproca conscientização (con­
vergente) a ser urgentemente 
executada. A saber: a auto-



conscientização do mundo a res­
peito do significado crístico de 
suas alegrias e tristezas, angús­
tias e esperanças. E, de outro 
lado, a autoconscientização das 
igrejas tradicionais a respeito 
do significado cósmico de suas 
riquezas e preocupações interio­
res. Tudo isto em íunção do 
REINO DE DEUS que transcen­
de a Igreja, como também 
transcende muito mais o Mundo.

E Espirito que age no Mun­
do é maior do que a Igreja e as 
igrejas. Por isso, há também 
uma mensagem contínua que 
converge do mundo para a 
Igreja. O Espirito que atualiza 
a Igreja é maior que todo o 
Mundo. E assim, há uma men­
sagem guardada na Igreja em 
função do sentido último do 
Mundo. Uma mensagem, tanto 
quanto a outra, só se iluminará 
quando em confronto perma­
nente e reciproco mediante a 
vivência e a percepção de pes­
soas capazes de relacionar as 
duas. Percebe-se aqui o sentido 
profundo da expressão de Tei­
lhard du Chardin, quando disse: 
"Creio no mundo". Embora res­
salvada a não-justeza da lo­
cução, o que ele queria dizer no 
fundo era o seguinte: "Creio no 
Espírito, cuja energia -age no 
mundo."

6. O FUTURO DE 
IGREFA

A Igreja-no-Espírito, como 
único modo futuro e imperecível 
das reiações humanas, já está 
sendo, hoje mais do que nunca, 
suscitada no Mundo. Se bem 
que, como dissemos, isto acon­
tece sem autoconscientização do 
seu ser-no-Espírito. O que é ex­
tremamente arriscado. Porque 
poderá esgotar-se. É dos mem­
bros das igrejas tradicionais que 
se espera a pleniíicação das es­
peranças dos construtores do 
Mundo. Onde estão eles?...

Aliás, o mesmo ocorreu, ana­
logamente, com a primitiva 
igreja dos discípulos de Jesus.

Em relação à autocompreensão 
de si mesma como Israei-no-Es- 
pírito, isto só se deu claramente 
algum tempo depois de já ter 
acontecido... " o  novo Israel, o 
novo Povo de Deus, já estava 
fundado como tal, se bem que 
ainda não se qualificasse a si 
mesmo como tal" (7). Sendo as­
sim, o PLENO ISRAEL que, 
pouco a pouco, acontece no 
Mundo inteiro e nos lugares 
mais inesperados, só se dará em 
plenitude consciente pela con­
vergência do Novo Israel de Je­
sus com a totalidade do Mundo, 
onde também trabalha o Espi­
rito para fazê-lo do Reino.

Trata-se agora do profetismo 
leigo — tal como ocorreu com a 
pregação dos apóstodos de Jesus 
em relação aos judeus — fazer 
com que os cristãos eclesiásti­
cos — clero e leigos clericali- 
zados — levem de fato a sério 
suas igrejas. Isto significa: que 
as tornem eficazes e eficientes 
na sua verdadeira e autêntica 
significação, no sentido de con­
vergirem todas para o MUNDO 
a fim de fazê-lo, onde já se faz 
possível, despertar consciente­
mente como criatura (que é) do 
Espírito.

O Espírito não abandona as 
Igrejas institucionalizadas. Só 
pretende levá-ias inteiramente 
a sério.

Paulo de Tarso anunciou aos 
"agãos — os não-membros do 
Povo de Israel — a reconciliação 
de JUDEUS e GENTIOS num só 
CORPO: O CORPO DO CRISTO 
RESSUSCITADO. Os novos pau- 
los, os cristãos fiéis a Jesus 
Cristo e doados à construção do 
Mundo, irão anunciar dentro 
das estruturas seculares deste 
mesmo Mundo sua TOTAL E 
ALVISSAREIRA RECONCILIA­
ÇÃO com as EXPECTATIVAS E 
ESPERANÇAS tanto tempo pre­
gadas numa linguagem sagrada 
pelas Igrejas cristãs. Esta re­
conciliação se dará na medida



25em que a Igreja e Mundo con­
vergirem na busca permanente 
do REINO FUTURO, Reino que 
será totalmente de Cristo e do 
seu Pai, na unidade do Espírito 
Santo. E assim, é preciso que 
os cristãos anunciem e teste­
munhem o advento do Reino. 
Reino que nem será deste Mun­
do, embora neste mundo já se 
manifeste; nem será das igrejas, 
embora por elas e nelas deva ser 
anunciado e prefigurado.

7. NA UNIDADE DO ES- 
PÍRITO SANTO

Eis como se realizará progres­
sivamente a maneira-Deus da 
qual estivemos falando. Pois, na 
unidade do Espírito Santo é o 
mesmo que se dissermos: em-
-igreja.

O Espírito, ninguém tem a 
segurança de senti-lo, singular­
mente, isoladamente. É em- 
-igreja que ele se manifesta, e 
fala. À maneira-igreja, portanto, 
é que se doa sempre o Espirito 
de Deus entre os homens. A 
maneira-igreja é, por isso, aque­
la em que, estamos certos, se 
revela o Espírito do Senhor. 
Pois só através das relações hu­
manas em transformação é que 
vai se expondo, se consolidando 
e entendendo a GRANDE LIN ­

GUAGEM — viva em ação, po­
der e significação — do Criador 
do Mundo.

Do Espírito, também, ninguém 
é dono. Se o quisermos conhe- 
.cer, se nele pretendermos estar 
e nos mover, importa que viva­
mos lealmente, em espírito e 
verdade, a maneira-Deus. Isto 
é: em-igreja ou na unidade do 
Espírito Santo. Ora, o único 
modelo perfeito e definitivo des­
ta unidade, ninguém ainda o 
conhece porque ninguém jamais 
viu. Porque se trata da própria 
UNIDADE DA COMUNIDADE 
DIVINA: PAI — FILHO — ES­
PÍRITO SANTO. Por enquanto, 
a tarefa infinita dos homens é 
pesquisar, viver e recriar de for­
mas sempre novas esta UNIDA­
DE BUSCADA, num FUTURO 
ABSOLUTO.

O modelo absoluto nos é, por­
tanto, ainda desconhecido e en­
coberto. Pois é a própria CON­
SUMAÇÃO, para a qual tende, 
profunda e radicalmente, o SER - 
-IGREJA. "Sede perfeitos como 
o vosso Pai celestial é perfeito". 
Esta unidade, como se vê, é a 
unidade básica do AMOR. Amor 
oblativo de si mesmo e de tudo 
o que se é.

4-

NOTAS

(1) Gálatas 4.21-31.
(2) Kúng, Hans, IPÉglise, Desclce de 

Brouwer, 1968, pág. 24.
(3) Lucas 24.25-27.

tianismo ou Cristianismo sem Ig re ­
ja ?  Moraes Editores, Lisboa-Rio, 
1969, pág. 181.

(5) Pessoa, Fernando, Obra Poética, 
Comp. A guiiar Editora, Rio, 1965, 
Poesia n. 518, pág. 408.

(6) João 4.24.
(7) Gálatas 4. lss.
(8) 1 Coríntios 11.19.

(9) Ezequiel 16. Valeria e pena 1er 
todo o capitulo.

(10) Kúng, H ans, Die Kirche, cit. por 
Encarnação Reis, op. cit., pág. 
170.

(11) 1 Tessalonicenses 5.19-21.
(12) Küng, Hans, L 'Église, Desclée de 

Brouwer, 1968, pág. 162.



dccumentc

M IO U C O S  FEMTECOSTMS
MOS

E s ia o o s  u n o s
Este artigo é um resumo da se­
gunda parte do trabalho "UM 
FENÔMENO DE RESSACRALt 
ZACAO NA SOCIEDADE IN 
DUSTRIAL AVANÇADA? — CA­
TÓLICOS PENTECOSTAIS E 
OUTROS CARISMÁTICOS NOS 
ESTADOS UNIDOS" pubiieado 
peia Revista ATUALIZAÇÃO, 
B. Horizonte (MG), número 32, 
agosto, 1972, pp. 311 a 361, de 
autoria de Antônio Abreu.

1. Introdução
O Movimento Pentecostal Ca­

tólico (MPC) nasceu de grupos 
independentes de oração e me­
ditação da Bíblia. Houve con­
tágio. Grupos de oração e 
estudo visitavam pessoas e co­
meçavam a receber o "Batismo 
do Espirito".

O MPC começou na Duquesne 
University, Pittsburg (1967), on­
de o grupo pediu a Deus dons 
carismáticos. De lá passou a 
Notre Dame e Ann Arbor. Esta 
primeira íase íoi a "fase-cam­
pus".

A resistência, que sempre fa­
vorece tais movimentos, se deu 
no "Caso Potomac". O arcebis­
po de Washington proibiu as 
reuniões de grupos nos prédios 
paroquais de Our Lady of Mery 
em Potomac e transferiu o pá­
roco P. Cahill. Era o fim da 
segunda fase fora do campus e 
até da Igreja.

Os pentecostais católicos (PC) 
descobrem que o movimento 
para ser válido deve desenvolver 
a fidelidade à igreja visível e 
levá-la à construção do Corpo 
Místico de Cristo.

Esta é a terceira fase, a fase 
pastoral. Formam-se comuni-



dades nos lares em que os PC 
partilham em comum o que têm. 
Deüicam-se à difusão do Evan­
gelho, ao reaíervoramento dos 
cristãos na oração (especial- 
mente na participação litúrgi- 
ca), à recuperação de toxicôma­
nos e desajustados.

Muitos grupos falharam. Res­
taram os que eram fortes para 
fazerem o MPC crescer. As 
causas das falhas foram:

(a) Pseudo-ecumenismo: Em­
polgados, aderiram às Assem­
bléias de Deus e ao literalismo 
bíblico e ao emocionalismo. 
Terminaram por deixar a Igreja 
Católica porque, se os protes­
tantes estivessem errados, Deus 
não os abençoaria.

(b) "Curtição mística": Em­
bora irreverente, a expressão 
serve para caracterizar a busca 
de sensações novas e excitantes 
que remedeiam o tédio, mas que 
são experiências rapidamente 
declinantes.

(c) Falta de generosidade:
Este motivo de fracasso os pró­
prios PC reconhecem. Os gru­
pos buscavam auto-satisfação e 
não estavam dispostos a dar de 
si mesmos na tarefa de fazer 
algo pela Igreja. Além do im­
pacto sociológico desagregador, 
essa falta de generosidade blo­
queava a ação do Espirito Santo.

(d) Atitudes da Hierarquia:
Uns bispos ficavam reservados, 
outros hostilizavam os PC. As 
teorias hierárquicas eram: a
oração ou é litúrgica, seu lugar 
é a paróquia, sua forma obe­
dece a rubricas; ou é particular; 
fora da Igreja não há salvação, 
i. é. não há graças; se a reno­
vação viesse de Deus, seria atra­
vés da Hierarquia. Alegavam 
ainda que os PC não erguiam 
sequer uma escola paroquial, 
igreja, centro paroquial, hospi­
tal.

2. Os pentecostais cató­
licos na igreja: papel e 
relação

Os PC dizem que o seu movi­
mento é resposta de Deus a uma 
crise de fé, que lavra na Igreja. 
Haja vista a exemplos de ex- 
-religiosos para os quais Deus e 
Cristo contavam pouco. Outros, 
leigos, revelaram-se em ações 
pessoais naturais, onde não se 
via fé pessoal em Deus como 
Pai. Para alguns os sacramen­
tos não são vida. Alegam que 
estes ainda não foram "fermen­
tados" pela fé.

Um cristianismo homeopático, 
racionalizado nos sermões, não 
leva os cristãos a reagirem à 
Palavra de Deus. Para conver­
tê-los é preciso ação "chocante" 
do Espirito Santo. Assim o pa­
pel dos MPC seria levar pessoas 
a se "transfermentarem" e se 
tornarem fermento na Igreja. 
Uma fé que não invada toda 
vida é aceitação do amor de 
Deus como algo óbvio e "tran­
quilo". Pelo reavivamento do 
nosso amor (dom de Deus) é 
que se toma consciência do 
quanto é gratuito o amor de 
Deus.

Os PC observam que os capí­
tulos 12 e 14 (1 Corintios) sobre 
os dons, escoltam o 13 sobre o 
amor (caridade). Para renovar­
mos nossa fé e amor é preciso 
abrir-nos à ação de Deus, reno­
vando a nossa oração. Isto cs 
MPC desejam oferecer à Igreja.

A atitude básica é servir à 
Igreja em paz e alegria. Estas 
duas palavras ("peace and joy") 
vivenciadas revelam neles algo 
diferente.

A atitude de paz permanece 
diante de pastores benévolos 
(que dizem: o importante não



são os dons, mas o fruto, a re­
novação da vida cristã) que os 
PC endossam; e diante dos que 
atacam, ridicularizam, mesmo 
quando a hostilidade vem de 
uma visão eclesiológica que não 
assimilou o espirito do Vati­
cano II.

OS PC não se consideram 
"cristãos de elite", mas pobres e 
necessitados de ajuda. Daí Deus 
os levar à ação diante do mate­
rialismo, ausência de comunica­
ção, tibieza da Igreja Institu­
cional. Acreditam que devem 
repetir a trajetória diíicil da 
renovação litúrgica e bíblica que 
empolgou a comunidade católica 
anos atrás. O MPC desapare­
cerá, deixando na Igreja as 
marcas da oração que o Espírito 
quer dar.

3. Os pentecostais cató­
licos e os protestantes

O MPC representa uma ponta- 
-de-lança ecumênica nos Esta­
dos Unidos. O diálogo católico- 
-protestante tem permanecido 
em nível de pioneiros e não 
muito bem visto pela Igreja Ins­
titucional.

O Movimento recebeu forte 
influência de "The Cross and 
the Switchblade" (A Cruz e o 
Punhal), cujo autor é ministro 
da Assembléia de Deus. Desen- 
volvendo-se, as comunidades PC 
atraíram os "neo-pentecostais" 
(episcopais, luteranos, presbite­
rianos, metodistas e outros que 
não sendo pentecostais "tradi­
cionais" aderiram ao movimento 
e formaram outro semelhante).

Desde Ann Arbor os PC foram 
acompanhados por neo-pente­
costais. O convívio no lar-co­

munidade, a oração comum, a 
reflexão bíblica sobre a Aliança 
de irmãos no contexto da Ali­
ança com Deus, a atividade co­
munitária de serviço, interpe­
netração na vida religiosa de 
cada um, se criam problemas, 
criam também perspectivas de 
diálogo, inimaginável há alguns 
anos.

Alguns aspectos desse diálogo 
são:

(a) A casualidade principal de 
Deus que os protestantes enfa­
tizam, querendo ver nos católi­
cos a preocupação com as coisas 
materiais (será falta de fé?). O 
católico acha que o protestante 
"empurra" tudo para Deus.

(b) A esperança escatológica 
(protestante) frente ao relativo 
engajamento católico. O PC 
choca o protestante que pensa 
que a guerra, a paz, o recruta­
mento, o racismo não são preo­
cupações dos consagrados.

(c) A hinologia pntecostal 
(das seitas) é mais subjetiva e 
pietista, enquanto que o PC 
prefere louvores alegres e ritmos 
idem.

(d) Os pentecostais tradicio­
nais enfatizam a Bíblia (funda- 
mentalismo literalista) intocá­
vel. Os neo-pentecostais, na 
"grande comunidade cristã", di­
rigida pelo Espírito Santo, se 
aproximam dos católicos.

(e) A tradição anti-intelec­
tual não é alinhada pelos neo- 
-pentecostais e pelos PC.

(f) A liderança nas seitas é 
personalista, enquanto que en­
tre os PC e neo-PC é colegiada.

4. Grupo de oração

O tamanho dos grupos varia 
de acordo com a localização, an­
tiguidade etc. O "número mo-



dal" é de cerca de 25. Embora 
iniciados em ambiente universi­
tário, os grupos de oração se fa­
zem "inter-classe". No caso de 
comunidades grandes que se di­
videm, podem-se ter acidental­
mente classes homogéneas, mas 
que se encontram às vezes para 
maior conhecimento.

O encontro de oração não é 
fim mas instrumento que deve 
servir ao -aprofundamento da 
vida eucarística. A validade dos 
grupos é testada quando os faz 
voltarem-se para a vida paro­
quial.

A construção do Corpo Místico 
de Cristo e o culto de louvor são 
finalidades dos encontros. Para 
isso o reafervoramento tem que 
ser comunitário. Os membros 
precisam sentir-se em comuni­
dade e não como indivíduos. Da­
qui a continuidade através de 
contatos e convivência também 
fora do encontro.

A liderança deve ser aberta 
ao Espírito Santo e coordenar 
iniciativas mais do que deter­
minar ações. O encontro ideal 
terá crescido em afeição mútua 
e sincera, sem adulações e sem 
intrigas. Paz e alegria em tudo. 
Para isso contribui o canto ale­
gre e espontâneo, ritmado e de 
conteúdo. A liderança é caima 
sem se prender a programas de­
talhados.

A petição (intenções espiri­
tuais e materiais) está presente 
no encontro. O grupo grande se 
divide para que todos conheçam 
as petições de uns e outros e as 
assumam.

Na "oração por texto", todos 
rezam silenciosamente, e, à me­
dida que cada um se sente im­
pulsionado, vai lendo o texto que 
lhe ocorreu. Freqüentemente se 
forma um tema comum.

Vejamos algumas diagnoses c 
receitas de líderes a respeito de 
problemas em encontros de ora­
ção:

(a) Algo está errado num 
grupo que, por muito tempo, 
está voltado para problemas in­
ternos, apesar de línguas e pro­
fecias.

(b) Nada de publicidade para 
os encontros.

(c) As reuniões desanimadas 
são consequência de os partici­
pantes estarem negando algo a 
Deus. Impõe-se a autocrítica e 
a oração a Deus para que ele 
mostre o que quer.

(d) Quando aparece muito 
debate exegético é que falta es­
pírito de oração. Deve-se orar 
melhor.

(e) A liderança e os compo- 
debates devem agir caridosa­
mente com as pessoas-proble­
mas que sempre aparecem .evi­
tar que tomem o controle do 
grupo ou da reunião. O grupo 
deve orar por eles.

Muita oração e penitência 
para solucionar problemas como 
esses se pede dos líderes.

5 .  Comunidade, lar, 
vida comum

Dos encontros nasceram gru­
pos que sentiram urgência de 
ação. Disto brotaram -a unidade 
e a continuidade. Naturalmen­
te, e sem plano, pequenos con­
tingentes passaram a viver jun­
tos. Jovens, em Ann Arbor 
inicialmente (2/3 da comunida­
de, estudantes; 1/3 da cidade, 
população estudantil), alugavam 
uma casa e formavam um "lar". 
Quando o "lar" estruturado se 
revelava grande demais, era re­
conhecido como unidade básica.

29



Os membros de um "lar" fa­
zem uma Aliança que varia de 
acordo com a finalidade a que 
se propõem (lares contemplati­
vos, por exemplo, usam o tempo 
livre para a oração). Tal Alian­
ça fraternal é vinculada com a 
Aliança a que o Pai nos chama 
como povo. A Aliança de cada 
"lar" é reexaminada mensal­
mente à luz da experiência ilu­
minada pela oração.

Há lares de rapazes e moças. 
Há famílias que aderem ao MPC 
e constituem "lar" onde hospe­
dam irmãos. Há testemunhos 
da bênção que representou o 
fato de uma "casa onde mora­
vam indivíduos do mesmo sobre­
nome" que passou a "lar". Num 
Tar" tudo é comum. Pessoas 
trabalham meio tempo para de­
dicarem a outra parte ac apos­
tolado ou à contemplação. De­
cidem isto em comum, pela 
oração.

Casar-se é decisão tomada à 
luz da experiência da comuni­
dade. Pela oração, jejum e pe­
nitência, se preparam para a 
execução e, casados, pertencem 
mais e não menos à comuni­
dade.

Na comunidade o amor não 
é cegueira para com os defeitos 
do outro, mas ajuda honesta, 
paciente e alegre à auto-supe- 
ração.

O sentido de estruturação 
houve em Ann Arbor. Estrutu­
ração segundo as necessidades 
que surgiam. A idéia de estar 
construindo o Corpo de Cristo 
rege toda decisão organizatória. 
O mínimo de controle institu­
cional.

No lar a direção se reveza. 
Decisões em comum. Nos seto­
res há "coordenadores" e "ser­
vidores". Presbíteros e diáconos

não se atribuem poder sacra­
mental quando portadores de 
responsabilidades.

O "servo" ("servant") e a 
"serva" ("handmaid") cuidam 
de problemas materiais e assis- 
tenciais. O coordenador cuida de 
seu setor, adverte os que erram. 
A maior parte de seu trabalho 
consiste em pequenos serviços: 
local de conferências, lanches 
de grupos, músicos para toca­
rem nas missas, preparo de lis­
tas de cantos.

Liderança é serviço. A comu­
nidade em oração escolhe (ou 
às vezes elege) o coordenador e 
líder. A grande finalidade que 
esperam dele ou do "servo" é f i­
delidade. Todos participam e 
leva-se muito a sério a lealdade 
de todos.

6 . Teologia e exegese

Reina no MPC grande apreço 
pela reflexão teológica e sobre­
tudo pela fermentação pós-vati- 
cana.

Alguns pontos periféricos da 
Teologia do MPC.

(a) A diferença entre ser e 
não ser cristão está na relação 
pessoal com Cristo. Em Jesus 
Cristo, Deus se revela como Pai, 
ama cada um e tem um plano 
para cada um. Testemunhar 
que Deus é amor, está no plano 
do próprio Deus. Atitudes e 
ações são dados do testemunho, 
e também o louvor. O não-cris­
tão pode irradiar fraternidade 
mas não sabe louvar. Pelos sa­
cramentos e pela unção do Es­
pirito nos assimilamos a Jesus 
no afã de revelar e louvar o Pai.

(b) Pelo Espírito em nós ad­
quirimos a liberdade de fazer o 
bem. O que é puramente hu­
mano tende a afastar de Deus



e é mau. Deus nos chama para 
nos esforçarmos por tornar me­
lhor o mundo, mas sabendo que 
o que fazemos é transitório e 
ambíguo. O progresso e a evo­
lução devem ser olhados com 
reserva; a realidade revelada é 
a luta constante que se resolve 
com a intervenção de Deus.

(c) As mulheres devem ser 
submissas (diz Paulo), porque 
devem ser guiadas. A falta de 
amor gera o problema racial e 
não a desigualdade. Os povos 
diferentes, Deus os quer assim 
porque têm missões diferentes, 
como as pessoas. Diante de 
Deus não há povo melhor, nem 
pior (" . . .  judeu nem grego"). 
A solução das tensões virá quan­
do todos se reconhecerem como 
pessoas e irmãos.

(d) A Aliança é a mão de Deus 
estendida sobre nós. Ela explica 
a nossa relação com Deus e com 
o próximo. Perante nossa re­
cusa de amor e de fidelidade, 
Deus nos oferece a sua Aliança 
ao nível de Jesus Cristo. A 
Aliança torna efetiva a Comu­
nidade. Das tribos fez um povo, 
da "patota", um "lar". Nessa 
Aliança o matrimônio é indisso­
lúvel, a "sphragis" do batismo e 
o "character" sacerdotal são in­
deléveis.

7. O Batismo no Espírito

O "Batismo no Espírito" é vi­
vência, experiência de conver­
são, de paz e de alegria; não 
é "dado" definitivamente, po­
de-se perder. Não é sacramento. 
Chamam-no de batismo porque 
assim o faz o Novo Testamento. 
Vêem ligação íntima entre os 
dois batismos, o sacramento e a 
vivência no Espírito. Afirmam, 
no entanto, que Deus, às vezes, 
concede o dom antes do sacra­
mento (centurião Cornélio).

Pelo "Batismo no Espírito" se 
manifesta a unidade na vida de 
oração e de piedade. Passa a 
haver "vida" de oração; vive-se 
o calendário litúrgico e a pie­
dade individual é inserida na 
oração da Igreja.

Na atividade pessoal há reor­
ganização de certas prioridades. 
Pessoas se desprendem dos bens 
materiais. Não excluem o de­
sejo de se mortificarem e de so 
igualarem aos pobres. Outros 
se decidem pelo celibato e ad­
mitem que o fizeram para maior 
liberdade na pregação. Porém, 
num e noutro caso, o elemento 
decisivo foi o de se identifica­
rem com Cristo.

Objeções são feitas por padres 
e religiosos a esta mística do 
"Batismo no Espírito". Segundo 
eles não há distinção entre os 
frutos que os PC alegam e os 
que a Igreja atribui à Confir­
mação. E, ao rezar "sobre" ou­
tro para lhe obter o "Batismo 
no Espírito", os PC (dizem os 
críticos) estão admitindo que 
há sacramento.

A opção de pobreza (ainda os 
críticos) é ingratidão para com 
Deus. porque recusam dons, os 
bens materiais. Implica uma 
crítica velada aos que se sacri­
ficam para obter e garantir 
conforto para a família. Por 
outro lado, o Evangelho louva 
os pobres de espírito e não a 
pobreza efetiva. (Os PC nãò se 
incomodam de ser usados para 
sacudir os que buscam conforto 
e status.)

Segundo os críticos, o compro­
misso de pobreza e castidade na 
Igreja sempre foi: (a) perpétuo;
(b) reconhecido pela Hierar­
quia; (c) feito numa comunida­
de que, inteira, os pratica. Ora, 
os PC se decidem a vivê-los: (a)

31



sem compromisso de eternos; 
(b) sem o reconhecimento da 
Hierarquia; (c) em comunidade 
de pessoas casadas. Respondem 
cs PC que a semelhança de vo­
cações não implica necessaria­
mente uniformidade.

Noutro lado (os mesmos crí­
ticos) o "Batismo no Espírito" 
é terapia emocional, catarse que 
os PC adotam por causa de sen­
timentos reprimidos, vida com­
petitiva e solitária na universi­
dade etc. A superação desses 
problemas que alegam os "ba­
tizados no Espírito", corrobora 
tal interpretação..

As respostas dos PC vão nas 
seguintes linhas:

(a) Certamente pessoas dese­
quilibradas confundem transe 
emocional com ação do Espí­
rito.

(b) O ambiente dos encontros 
de oração é distenso e bem-hu­
morado. Não há quem consiga 
ter ataque religioso-histérico no 
meio de uma turma sentada no 
tapete, comendo pipocas.

(c) Os cantos de ritmo ale­
gre "interrompem" o encontro 
e não contribuem para "emo- 
cionaiizá-lo".

(d) O pessoal que vem aos en­
contros é amostra bastante 
aleatória da população ameri­
cana. Uma explicação baseada 
na tensão do campus é insufi­
ciente.

Os PC chamam a atenção 
para a recomendação paulina de 
que os cristãos desejem seria­
mente os dons especiais do Es­
pírito; eles trazem incômodo 
para o detentor. Tais dons. ob­
servam (1 Co 12 e 14) são equi­
pamento para servir melhor à 
comunidade. O amor-caridade 
não é um dom no sentido de 
equipamento. Os PC distinguem 
os sete dons do Espírito Santo 
para fortalecimento e cresci­
mento pessoal (sabedoria, inte­

ligência, ciência, fortaleza, con­
selho, temor de Deus, piedade) 
e os nove (1 Co 12) para a cons­
trução do Corpo Místico de 
Cristo. Insistem, porém, que 
todo dom é dado à comunidade 
através de pessoas.

Os dons não são prêmio ou re­
compensa nem são dados a pes­
soas de grau mais avançado.

O dom de línguas é o menos 
relevantes. Os que o possuem 
alegam poder controlá-lo. Há 
sempre quem traduza e, caso 
contrário, não deveria ser usa­
do. Vezes houve em que pessoa 
presente identificou a língua 
(isso não exclui a hipótese de 
fenômeno parapsicológico). O 
critério da glossolalia é servir 
de luz e ânimo para a pessoa 
crescer em caridade, dedicação, 
amor à oração. Algumas vezes 
há cantos em línguas que ser­
vem de louvor.

Contrariamente às seitas que 
julgam a presença de dons es­
peciais (sobretudo glossolalia) 
como indicador de madureza da 
comunidade ou como estágio ao 
qual toda comunidade deve 
chegar, os PC acham que os 
verdadeiros critérios são os de 
Paulo: caridade, paz, alegria, 
longanimidade, irradiação no 
ambiente ("que Cristo seja 
anunciado"). O oposto lhes 
parece infantilidade espiritual. 
Isto não os impede de se ale­
grarem quando eles — ou ami­
gos — recebem dons.

8. Oração e frutos do 
Batismo no Espírito

O resultado do "Batismo no 
Espírito" é poder, energia.

Trata-se de testemunhar Cris­
to, de anunciar a Boa Nova, efe­
tivamente, atuar de forma nova 
o que se recebeu.

Traz crescimento na oração,



íaz crescer os elementos de íé 
e expectativa. Empresta cons­
ciência de indignidade aos "ba­
tizados", reconhecimento das li­
mitações e coragem para agir 
confiado na fidelidade de Deus.

Os PC observam que o Cris­
tianismo surgiu de uma Pessoa 
(não de doutrinas) com a 
qual fazemos um relacionamen­
to pessoal. O Ordenador Supre­
mo é Pai e nós, filhos.

A fé nos leva à oração. Esta 
está para aquela, como andar, 
dormir, trabalhar, falar, rir es­
tão para a vida.

O cristão médio (observam) 
raramente pára a fim de agra­
decer e louvar, dando vida nova 
às palavras. Os PC se entusias­
mam com o "Glória" da Missa. 
Repetem-no como quem diz que 
Deus é maravilhoso, especta- 
cular. Gostam de outras rezas 
que atribuem a autores "bati­
zados".

Acham os PC que sua contri­
buição pode levar as pessoas a 
agradecerem e louvarem espon­
taneamente.

Há tipos que admitem a 
crença pentecostal no poder de 
quem ora. Os críticos insinuam 
que os PC atribuem poder sacra­
mental a ditas orações. Exem­
plos: "oração sobre alguém"
para impetrar o "Batismo no 
Espirito"; oração "para sarar 
memórias" (para ajudar alguém 
a enfrentar e aceitar fatos do 
passado. Tem-se conseguido 
que pessoas se integrem em seu 
passado e se aceitem). Os PC 
reconhecem relação profunda 
entre esta oração e o sacramen­
to da penitência, mas observam:

(a) jamais fizeram da oração 
substituto do sacramento;

(b) integrar o passado de pe­
cado é certamente madureza no 
arrependimento, mas difere da 
graça própria d.a penitência;

(c) o passado pode ser odioso

por culpa própria, ou alheia, ou 
sem culpa humana direta.

Outro ponto da oração, ques­
tionado, é "colocar um velo pe­
rante o Senhor". (Lembrar o 
caso de Gedeão). Um exemplo 
entre os PC: "Senhor, se quereis 
que eu seja catequista, fazei que 
Debbie me telefone até sábado, 
insistindo".

Fruto do MPC (do "Batismo 
no Espirito", segundo os PC) é a 
abertura para o outro. Supera­
ção da competividade típica 
americana (o outro é adversário 
até prova contrária), o ecume­
nismo que queima etapas e per­
mite vida comum entre jovens 
que têm visões diferentes de Eu­
caristia e Igreja.

Outro critério de uma comu­
nidade madura é: 'Os' pobres 
são alimentados, os necessitados 
atendidos".

São reservados os PC quanto 
a assistência e promoção huma­
na. No entanto lideram um mo­
vimento (em Ann Arbor) para 
se dar a ativistas negros locais 
uma soma que tais grupos exi­
giam de cada igreja, como "in­
denização moral" pelos danos 
causados pelos estereótipos dos 
brancos à economia da minoria 
negra.

Pode-se lançar a questão, se 
a abertura que procuram ter, 
não flexibilizará a sua Teologia 
tão pessimista a respeito do cos­
mos e da natureza humana.

Fruto do Espírito que parti­
cularmente impressiona o ob­
servador que conviva com os PC, 
é que, em todo seu desejo de 
"arder como uma vela perante 
o Senhor", em geral não são 
criaturas tensas. Misturam im­
previsivelmente bom humor le­
vemente baderneiro com expres­
sões piedosas, que simplesmente 
seriam ridículas nos lábios do 
católico mediano bem compor­
tado.



intMcacões

JESUS CRISTO LIBERTADOR — Ensuio do 
Cristclogia Crítica para o nosso tempo — 
Leonardo Boíf, 288 pp. Editora Vozes. 
Cr$ 18,00

Quem é Jesus Cristo hoje, para nós? Onde 
o encontramos? Que nomes lhe vamos dar?

Este livro quer ser um ensaio cristoló- 
gico pensado e escrito no horizonte de ex­
periência de fé como é encarado na Amé­
rica Latina. A figura de Cristo que nele sc 
apresenta nasceu de cuidadosos estudos dc 
exegese, história dos dogmas e de antropo­
logia. A humanidade de Cristo especialmen­
te é posta sob luz nova. Foi nessa humani­
dade e não apesar dela que Deus se mani­
festou. Por isso Deus não pode ser encontra­
do fora do Homem-Jesus.

Em Cristo Deus revelou sua face humana 
e o homem a sua face divina. É nele que 
descobrimos quem é Deus e quem é o ho­
mem. Tal embasamento antropológico per­
mite ao autor aproximar de nossa realidade 
6 de nossos anseios mais fundamentais a 
figura de Jesus de Nazaré com aquela viva­
cidade e imediatez que reluz nos Evange­
lhos.

Por isso essa cristologia nasceu de bai­
xo, das raizes da vida humana e da ânsia 
de libertação. O Cristo que surge dos vários 
capítulos deste livro é um ser livre e liber­
tado que chama a todos para uma abertura 
total de seu ser até à extrapolação em Deus. 
A sua história é a história do amor de Deus 
no mundo. Ressuscitado, ele continua a vi­
ver no mundo, invisível, mas não ausente; 
incógnito, mas não inativo; sofrendo, quan­
do os seus irmãos são humilhados; crescen-



do, quando os homens se libertam para si, 
para os outros e para Deus. Embora tivesse 
atingido já a meta em Deus, ele continua 
a esperar e a ter um futuro, porque nós, 
seus Irmãos, ainda não logramos completa 
libertação e a transfiguração total da nossa 
realidade, como a logrou ele.

Quem é Jesus de Nazaré? — Um mis­
tério, não um enigma. O enigma desaparece 
quando conhecido. O mistério, quanto mais 
é conhecido, mais se abre para o conheci­
mento e para o fascínio da inteligncia e 
da vida. Assim é Jesus. Tentar defini-lo é 
definir o próprio autor. Tentar achegar-se 
ao mistério é deixar-se envolver pela sua 
profundidade. Só o mistério consola e fala 
a linguagem inefável do sentido, que se fez 
carne em Jesus de Nazaré.

Um livro admirável, oportuno, necessário, 
já em segunda edição.

O BISPO E O PREFEITO (Jean Laffargue. 
Editions Ouvrières). Em francês.

Será normal que o ministro e a autori­
dade civil sejam personagens quase seme­
lhantes, notabilidades paralelas e muitas 
vezes intercambiáveis? que as autoridades 
religiosas estejam presentes a toda espécie 
de cerimônias patrióticas e a outras, como 
recepções, inaugurações, celebrações... na 
mesma linha que as autoridades civis e mi­
litares — enquanto que estes últimos assis­
tam com mais ou menos embaraço a uma 
missa oficial, a funerais religiosos de um 
grande deste mundo, ou à dedicação de um 
novo templo?

E se as relações são polidas, os convites 
corteses, se uns afirmam que o respeito é 
devido à autoridade política, e os outros 
exaltam as "forças espirituais" — sem defi­
ni-las — se a "união sagrada" e a "manu­
tenção da ordem" se contaminam recipro­
camente, pode-se realmente ficar satisfeito?

Se no Evangelho a -autoridade se define 
pelo serviço — ver o texto do lava-pés — 
podem-se pôr no mesmo plano autoridades 
civis, militares e religiosas?

A Igreja deve permanecer — a todo 
custo — "a amiga de César" — das amiz-a-



des, a que tem custado mais! — e dar a 
sua bênção — e a sua caução — à ordem 
estabelecida que alguns chamariam antes 
desordem, injustiça e violência estabeleci­
das?

Ou é preciso separar-se totalmente do 
mundo e do Estado e se limitar à preocupa­
ção do individual, do "religioso", deixando 
ao Estado o cuidado com o político, o social, 
o econômico?

Se o silêncio da Igreja é tomado como 
uma aprovação tácita, as suas palavras 
mesmo as mais avançadas permanecem as 
mais das vezes letra morta, palavrório pie­
doso sem importância. Uns se julgam traí­
dos, outros temem ser "recuperados" e de 
toda forma permanece a distância entre <as 
declarações e os compromissos de fé!

Tais são as questões que o livro de Jean 
Laffargue situa. A obra se compõe de notas 
e observações de tipo anedótico e até mesmo 
quase folclórico; nela não se trata nada mais 
nada menos do que dos reais problemas 
teológicos encontrados no documento do 
Sínodo de Roma sobre a justiça, partindo 
de uma análise de situação mais global, da 
dominação política e econômica.

Mas se o Sínodo afirmou que "a luta 
pela justiça é uma dimensão implícita da 
pregação do Evangelho" se reconheceu "a 
injustiça econômica" a opressão e aliena­
ção em que vivem tantos homens, se con­
denou uma "mentalidade que beatiíica a 
posse" e a "domesticação através da ordem 
estabelecida da escola e da classe m édia"... 
então não se fazem necessários atos de 
ruptura? O fermento revolucionário do 
Evangelho não deve anular comportamen­
tos reacionários? O verdadeiro serviço da 
Igreja não deve ser função crítica, respon­
sabilidade de tipo profético a serviço da 
paz, da justiça e da dignidade de cada ho­
mem. atacado pela violência institucionali­
zada? As suas relações — inevitáveis — 
com o Poder não devem ser submissas a 
uma constante e vigiiante autocrítica, ge­
radora de tensões necessárias?

E depois de tudo, tais questões são 
postas somente para a Igreja, o Ministro, 
a Instituição? Cada um de nós não é bispo 
de qualquer prefeito, não dá cada um sob 
uma forma ou outra seu "placet" mais ou 
menos interessado ou inconsciente à desor­
dem estabelecida? (Denise).



GILBERTO GIL, Philips — 1972
37

Após um período longo no ex­
terior, onde inclusive gravou um 
disco, reaparece GG para o pú­
blico brasileiro. Esse novo LP 
é a síntese de todo o trabalho 
musical feito depois de sua volta 
ao Brasil. As faixas todas ex­
celentes. Destaque principal, o 
Expresso 2222, música em que 
ele demonstra toda a sua capa­
cidade de excepcional composi­
tor. (J. Ricardo Ramalho)

CS INCONFIDENTES, Joaquim 
Pedro de Andrade — Brasil, 
1972

Abordando um assunto por de­
mais controvertido na História 
do Brasil, Joaquim Pedro de 
Andrade (Macunaima, Padre e 
a Moça, entre outros) consegue 
fazer de "Os Inconfidentes", um 
dos mais fiéis e esclarecedores 
relatos já conseguidos de um 
fato histórico tão importante.

Uma de suas preocupações é 
a de se manter veraz quanto ao 
acontecimento de modo que o 
roteiro e os diálogos são todos 
baseados nos poetas da Inconfi­
dência, em Cecília Meireles e 
nos autores da época. Os In ­
confidentes é um filme para ser 
visto. (J. Ricardo Ramalho)

ANALISE DO "MODELO" BRA­
SILEIRO, Celso Furtado — Civi­
lização Brasileira, 122 páginas, 
Cr§ 15,00

O Autor (professor da Sor- 
bonne) analisa as virtudes e os 
defeitos do "modelo brasileiro". 
O livro está dividido em dois 
ensaios que certamente farão 
polêmica entre os que se inte­
ressam pelo estudo, em profun­
didade, de tal assunto. No pri­
meiro CF discute as origens, o 
desenvolvimento e as malfor­
mações da industrialização bra­
sileira. No segundo estuda o 
problema da estrutura agrária 
brasileira a partir da interação 
das instituições transplantadas 
num meio físico que desempe­
nha papel fundamental na for­
mação do quadro estrutural. 
(J. Ricardo Ramalho)



QUINTETO VIOLADO, Philips 
— 1972

Conjunto formado por cinco ra­
pazes baianos apresenta o seu 
primeiro LP, depois de uma su­
bida vertiginosa no cenário da 
música popular brasileira. Lan­
çados por Gilberto Gil ainda 
este ano, o Q. Violado teve acei­
tação imediata, devido, princi- 
paimente à alta qualidade de 
sua interpretação. O LP é for­
mado de composições de Luís 
Gonzaga (Asa Branca, Vozes da 
Seca, Baião da Garoa), de Zé 
Dantas (Acauã) e dos próprios 
integrantes do grupo, destacan­
do-se dentre elas Santana, sem 
dúvida a faixa de maior beleza. 
(J. Ricardo Ramalho)

CADERNOS DO CEAS (Centro 
de Estudos e Ação Social) — 
Edições Loyola (Cx. 12.958 — 
010Ó0 — São Paulo — SP) — 
6 Cadernos anuais, Cr$ 40,00.

Uma publicação que pretende 
divulgar e debater os principais 
problemas sociais da atualidade, 
especialmente os do Terceiro 
Mundo.

Um forum para discussões 
fundamentais do nosso tempo. 
Como se trata de forum, é publi­
cação aberta a quantos tenham 
ou queiram prestar uma contri­
buição significativa para o es­
tudo dos problemas do Homem.

Entre os títulos deste ano 
(1972) os Cadernos publica­
ram: Tóxicos: Cultura-juventu­
de-contestação (17); Modelos 
Latino-americanos (18); Expe­
riências Nordestinas (20; Censo 
— Nacionalismo (21).

CADERNOS DE TEOLOGIA 
(trimestral) — Camacuá, 282 — 
Buenos Aires, Argentina — 
US$ 4.00.

Revista de reflexão teológica 
em nível acadêmico. É publica­
da em castelhano sob a super­
visão do Instituto Superior 
Evangélico de Estudos Teológi­
cos. Excelente apresentação que 
traz, além de bons artigos, uma 
ótima contribuição entre indi­
cações de livros e artigos das 
melhores publicações estrangei­
ras.

CANGACEIROS E FANAT1COS, 
Rui Facé — Civilização Brasilei­
ra, 3A edição, 223 páginas, 
Cr§ 20,00

O Autor foi escritor que sempre 
se preocupou com os problemas 
brasileiros. O livro, agora re­
lançado, aborda de maneira 
bastante séria a problemática 
do cangaço e do fanatismo re­
ligioso. Para ele esses fenôme­
nos eram formas de reação con­
tra a injusta estrutura social 
existente, e, com este livro, pro­
cura dar maior profundidade à 
análise daqueles movimentos. 
(J. Ricardo Ramalho)



LMEROME E FE
Tempo e Presença Editora - Cr$ 15,00

3

Alves, Rubem A. — Deus Morreu — 
Viva Deus!
Hermenêutica Poiítica tto Evangelho. 

Moitmann, Jürgen — Indicações para uma 
Santa Ana, Júiio — Notas para uma Ética 

de Libertação.
Lepargneur, Hubert — A Tolerância cristã 

numa Sociedade Pluralista.
Gorgulho, Gilberto — Sacerüocio, serviço 

da Liberdade.

Este livro surgiu do desejo de dar maior 
expressão ao pensamento de alguns teólo­
gos modernos. São cristãos e pertencem a 
diferentes confissões religiosas, estão entre­
tanto, dentro de uma mesma linha de 
pensamento teológico de após Vaticano II. 
Antes os cristãos estavam mais ou menos 
divididos por linha vertical: de um lado, os 
pensadores protestantes e do outro os ca­
tólicos romanos. A que hoje divide o pen­
samento cristão é a linha horizontal. Abaixo 
da linha os conservadores, os íundamenta- 
listas, os defensores das velhas estruturas. 
Acima, os progressistas e renovadores, que 
buscam a atualização do pensamento teo­
lógico, sem qualquer preocupação com as 
estruturas e até com muita disposição de 
derrubá-las, para que, dos escombros, re­
nasça magnificamente viçosa a mensagem 
de Cristo para um novo mundo.

É muito mais perceptível o diálogo, a 
pesquisa, a análise bíblica entre católicos 
e protestantes de dentro desta faixa do que 
entre si (protestantes ou católicos) das fai­
xas não correspondentes.



A temática que move e motiva o mundo 
de hoje é a da liberdade. Em nova concep­
ção teológica os problemas do mundo é que 
são a base para sua reflexão. E, dentro des­
sa base, a mesma temática reúne aqueles 
que estão comprometidos com os problemas 
de sua época. E aí que se dá a possibilidade 
de trabalho conjunto de teólogos e pensado­
res de diversas confissões. É a força da rea­
lidade, a inegável crise da nossa época e o 
clamor dos oprimidos que fazem com que 
barreiras antigas sejam superadas e um no­
vo dia e um novo mundo possam ser cons­
truídos em conjunto.

Os capítulos apresentados nesta obra 
são de escritores da nova geração de teó­
logos, com exceção de Moltmann, veterano, 
mas de incontestável influência sobre os 
novos. É dele que procede a Teologia da 
Esperança ou Teologia da Libertação que, 
até certo ponto, norteia este novo pensa­
mento.

Não foi fácil a escolha do título para 
o livro. A Editora pensou, a princípio trans­
portar para a capa simplesmente o título do 
primeiro capítulo, "Deus morreu, viva 
Deus!" ou simplesmente "Teologia da L i­
bertação". Acabou por seguir a linha da 
obra anterior, Ideologia e Fé, para oferecer, 
agora, o titulo que bem expressa o sentido 
da obra: Liberdade e Fé. Isto se transfor­
mará numa série de publicações que deseja 
oferecer aos seus leitores, dentro dos obje­
tivos que estão contidos no próprio nome 
da Editora. Essa coleção bem poderá cha­
mar-se "Teologia para o Tempo Presente".

Somos gratos aos que nos incentivam 
a este tipo de trabalho e muito mais aos 
escritores que nos permitiram reunir seus 
nomes e seus pensamentos nesta obra.



Assine CE! com p u bü c a ç ó e sT&P

Receba o tivro "Liberdade e Fé


