
CADERNOS DO CEDI 17

Unidade 
e prática
da fé
PASTORAL ECUMÊNICA 
DA TERRA EM XERÉM



CADERNOS DO CEDI 17

Unidade 
e prática
da fé
PASTORAL ECUMÊNICA 
DA TERRA EM XERÉM

CEDI Centro Ecumênico 
de Documentação e Informação

Programa de Assessoria à Pastoral Protestante

Rio de Janeiro 
1987



CEDI — Centro Ecumênico 
de Documentação e Informação

Rua Cosme Velho, 98 — Fundos 
Telefone: 10211205-5197 
22241 — Rio de Janeiro — RJ

Avenida Higienópolis, 983 
Telefone: (011) 825-5544 
01238-S ã o  Paulo-SP

Conselho de PublicaçOes
Anivaldo Padilha, Ary da Costa Pinto, Carlos Cunha, Carlos 
Alberto Ricardo, Heloísa de Souza Martins, Henrique Pereira 
Júnior, Jether Pereira Ramalho, Jorge Luiz C. Jardineiro, 
Marcus Vinicius G. Borges, Neide Esterci, Sérgio Alli, Vera 
Maria M. Ribeiro.

Edição deste caderno
Equipe da Pastoral Ecumênica da Terra (PET)
Coordenação de Edição 
Rafael Soares de Oliveira 
Texto Final 
Carlos Cunha 
Programação Visual 
Anita Slade 
Cristina Melibeu 
Arte-Final 
Cristina Melibeu 
Mapas
Martha Braga

Composição
Robertom
Impressão
Gráfica Princeps
Programa de Assessoria à Pastoral Protestante

Ficha catalogrãfica
elaborada por Virgílio Lourencetti Jr.

Unidade e prática da fé : pastoral ecumênica da terra em 
Xerém / Equipe da Pastoral Ecumênica da Terra, coord.: 
Rafael Soares de Oliveira. — Rio de Janeiro : CEDI. Pro­
grama de Assessoria à Pastoral Protestante, 1987.
100 p. : il. ; 27 cm. — (Cadernos do CEDI; 17.1.

1. Pastoral. 2. Ecumenismo. 3. Questão da Terra. I. Equipe 
da Pastoral Ecumênica da Terra. II. Oliveira, Rafael Soares 
de. III. Série.

CDD -  234.209.815 
CDU -  238.2.261.8



SUMÁRIO

5 APRESENTAÇÃO 

PRIMEIRA PARTE

7 Um tanto da história de Xerém: análise social e eclesial

7 A HISTÓRIA É DE LUTA PELA TERRA 

10 Os trabalhadores rurais e a chegada dos grileiros
10 O assédio dos grileiros e a luta pela terra
11 Organização e estratégia dos trabalhadores rurais
12 A organização dos trabalhadores rurais hoje

13 E a luta pela terra continua
16 BOX: DESAPROPRIAÇÃO, CONQUISTAS, PERDAS 

E A CONTINUIDADE DA LUTA

18 A PASTORAL ECUMÉNICA DA TERRA 

18 A criação da Diocese de Duque de Caxias 
21 O Centro Comunitário de Duque de Caxias 
23 A formação da Pastoral Ecumênica da Terra

SEGUNDA PARTE

25 XERÉM: FALAM OS PARTICIPANTES

26 Relato coletigo: histórico da Pastoral Ecumênica da Terra
26 CONVOCAÇÃO E FORMAÇÃO INICIAL:

DESAFIO DA TERRA E DO ECUMENISMO
26 EM BUSCA DE UM PROJETO COMUM
26 Início do trabalho sem projeto comum e problemas enfrentados

30 Discutindo um projeto único e respondendo a 
solicitações de apoio: problemas e avanços

34 Projeto definido 
38 O PROJETO EM ANDAMENTO 
40 METODOLOGIA GERAL 

40 Os encontros
45 Organização para trabalhar e já trabalhando em 

apoio aos trabalhadores
50 Relações do projeto com o movimento social: associações e sindicato 

50 BOX: NÚCLEO AGRÍCOLA FLUMINENSE 

54 BOX: ASSOCIAÇÕES DE MORADORES

57 Relações com outras Igrejas, principalmente Assembléias de Deus
64 CONSOLIDAÇÃO JUNTO ÀS IGREJAS: A QUESTÃO METODISTA 

E A RELAÇÃO COM AS HIERARQUIAS
68 REGISTRO AUDIOVISUAL: UM OBJETIVO PEDAGÓGICO

69 Metodistas envolvidos com o projeto da Pastoral
69 A ACEITAÇÃO DO TRABALHO PELA COMUNIDADE METODISTA
70 A REPRESENTATIVIDADE DOS METODISTAS PARTICIPANTES



73 COMO A IGREJA METODISTA URBANA ENCARA 
A PASTORAL VOLTADA PARA A TERRA

73 SIGNIFICAÇÃO DA LIGAÇÃO FÉ E VIDA
75 COMO OS METODISTAS RETORNAM À IGREJA AS DISCUSSÕES
76 SIGNIFICADO DA EVENTUAL ENTRADA 

DE UM PASTOR CONSERVADOR
77 PERSPECTIVAS DO TRABALHO

78 Um pastor metodista na Pastoral
78 O SIGNIFICADO DO ECUMENISMO NA 

PRÁTICA PASTORAL DA IGREJA
78 Ecumenismo e os membros da Igreja Metodista
79 Ecumenismo e as outras Igrejas locais
80 Ecumenismo e a prática do pastor

81 Problemas com a Igreja: encaminhamentos e soluções
83 COMO OS METODISTAS RETORNAM À IGREJA DISCUSSÕES
83 UMA QUESTÃO PASTORAL: PASTOR 

ECUMÉNICO E IGREJA CONSERVADORA

85 Um padre católico na Pastoral
85 O SIGNIFICADO DO ECUMENISMO NA 

PRÁTICA PASTORAL DA IGREJA
85 Ecumenismo e a Pastoral católica
86 Lugar do ecumenismo na prática do padre
88 Ecumenismo ou adaptação proselitista católica
89 O SIGNIFICADO PARA A IGREJA DA COOPTAÇÃO 

DE SUAS LIDERANÇAS PARA O ECUMENISMO
90 A DIFUSÃO DA PASTORAL NA IGREJA CATÓLICA
91 RESISTINDO À FÉ E VIDA E ACEITANDO O ECUMENISMO: 

LEGITIMAÇÃO RELIGIOSA DOS CATÓLICOS
91 SIGNIFICADO DA EVENTUAL ENTRADA 

DE UM PADRE CONSERVADOR

93 Membros católicos envolvidos com a Pastoral
93 O SIGNIFICADO DA LIGAÇÃO FÉ E VIDA E DA PASTORAL
94 ECUMENISMO E PASTORAL
96 COMO OS CATÓLICOS RETORNAM À IGREJA 

AS DISCUSSÕES DA PASTORAL

97 O PAPEL DA PASTORAL NO CONJUNTO DO MOVIMENTO SOCIAL



APRESENTAÇÃO

A Pastoral Ecumênica da Terra (PET) é o resultado de uma aproximação 
de agentes das Igrejas Católica e Metodista em Duque de Caxias, RJ, em 
torno de um trabalho voltado para os problemas enfrentados pelos 
trabalhadores rurais do município.

0  Centro Ecumênico de Documentação e Informação (CEDI), através 
do Programa de Assessoria à Pastoral Protestante (Pp), vem, em conjunto 
com o Programa de Assessoria e Serviço à Baixada (PAS-BAIXADA)* 
assessorando essa experiência ecumênica, desde 1983.

Este Caderno é o resultado de um longo período de gestação.
Em meados de 1984, o CEDI propôs que se registrasse o que estava 

ocorrendo, por sua originalidade e pela possibilidade de ampliação da 
discussão em torno daquela prática.

0  material sofreu um demorado período de coleta até meados de 1985, 
e de edição. Tendo sido os relatos e entrevistas editados pelo conjunto da 
Equipe da PET até o início de 1986.

0  aspecto principal da publicação está no retrato que procura fazer da 
experiência através de vários interlocutores, sem forçar linearidades 
inexistentes e mostrando os problemas enfrentados.

Como um referencial adicional, quase como mais uma interlocução no 
conjunto do Caderno, optou-se por oferecer ao leitor informações, 
constantes na primeira parte, histórico-analíticas sobre a região onde se dá 
a experiência e o contexto eclesial em que se inseriu.

A segunda parte são os relatos ora coletivos ora individuais que trazem 
ao Caderno sua atualidade e dinamismo, cuja contribuição ao debate do 
ecumenismo e prática pastoral "alternativa" o Pp procura veicular e 
alimentar com esta publicação.

• Nova nomenclatura do Centro Comunitário Duque de Caxias (desde 1987).



PRIM EIRA PARTE

Um tanto da história de Xerém: 
análise social e eclesial

Lígia Dabul

A HISTÓRIA É DE LUTA PELA TERRA

Amplas áreas em torno da Baixada da Guanabara (D fo­
ram, desde o início de sua colonização até meados do 
século passado, ocupadas em função da cultura canaviei­
ra. Diversas condições concorreram para tanto, como a 
proximidade da cidade do Rio de Janeiro, a fertilidade 
do solo e a possibilidade de utilização dos grandes rios 
da região para o transporte da produção. A própria to­
pografia contribuiu por haver, "ao lado dos blocos 
cristalinos elevados, superfícies de suaves ondulações 
e planícies nas quais se estabeleciam as lavouras de 
cana (...) As várzeas, as aluviões dos vales eram terras 
propícias às plantações de cana de açúcar, e a topogra­
fia plana facilitava a instalação das grandes proprie­
dades açucareiras" (2).

Também, por diversas áreas da Baixada da Guanaba­
ra, inclusive pela do atual município de Duque de Ca­
xias, era feito o escoamento da produção local e do pla­
nalto para a cidade do Rio de Janeiro através de cami­
nhos terrestres (alguns atravessando a região de Xerém) 
e dos principais rios da região mantidos desobstruídos 
por escravos. Diversos núcleos e povoações organiza­
dos em torno de portos e ao longo dos caminhos, ser­
vindo como locais de pouso e entrepostos para as tropas 
que atravessavam a planície vindas da região cafeeira do 
planalto, experimentaram, até meados do século XIX, 
grande prosperidade (3).

A instalação de linhas férreas na região a partir da 
segunda metade do século passado visava complementar 
as vias de transporte já existentes. Muitos aglomerados, 
que anteriormente não chegavam a constituir nem 
povoados, passaram então a ser conformados em torno 
das estações ferroviárias. A própria sede do atual muni­
cípio de Duque de Caxias, à época denominada Meriti, 
antes de ser ligada à cidade do Rio pelo trecho ferro­
viário de "The Rio de Janeiro Northern Railway", inau­
gurada em 1886, "era apenas um centro de escoamento 
de umas poucas propriedades rurais semi-abandona- 
das" (4).

Já nessa época a região experimentava a decadência, 
sentida na área do atual município de Duque de Caxias 
desde a metade do século passado. A própria instalação 
da rede ferroviária contribuiu para tanto. Primeiro, por­
que estendida até o planalto, foram desativadas outra.» 
vias de transporte, e assim desapareceram tropeiros 
que atravessavam a Baixada e foram abandonadas muitas 
e importantes localidades voltadas para a circulação. 
Além disso, contribuiu com a formação de pantanais, 
pois seus aterros, pontilhões e boeiros impediam o livre 
escoamento das águas, e porque muitos dos grandes rios 
da região foram substituídos pelas ferrovias como meio 
de transporte e não mais mantidos desobstruídos. Con­
tudo, o abandono de grande parte da Baixada da Guana­
bara, e a obstrução de muitos de seus rios, cujo extrava­
samento gerava a formação de pântanos onde miasmas 
e mosquitos praticamente inviabilizavam a ocupação, 
deveu-se sobretudo ao desinteresse dos proprietários 
de terra pela continuidade da exploração.

Esse desinteresse, que se deu junto à total decadên­
cia dos engenhos da açúcar da área em torno da Baía de 
Guanabara, esteve ligado, de um lado, às dificuldades 
e transformações enfrentadas pelo setor canavieiro (5) e 
à impossibilidade de continuidade e de modernização 
da produção açucareira pelos fazendeiros locais; mas de 
outro, à própria proximidade da cidade do Rio de Janei­
ro, que já vinha atraindo os interesses desses fazendeiros, 
e aos comerciantes que se voltavam para a aquisição de 
suas terras (6).

A insalubridade, portanto, não foi a razão fundamen­
tal da não exploração agrícola da área. Os interesses 
econômicos interferiram nas condições de ocupação 
da região, tanto que mais tarde, já no começo do século, 
em algumas áreas da Baixada, como Nova Iguaçu, muni­
cípio vizinho ao de Duque de Caxias, para a viabilização 
da rendosa produção frutícola, grandes investimentos 
de capital particular foram dirigidos para o saneamento. 
E há evidências de que áreas abandonadas pelos seus

Lígia Dabul, antropóloga do Departamento de Ciências Sociais 
da Universidade Federal Fluminense.

7



m u n ic íp io  d e  d u q u e  d e  c a x ia s



proprietários, que permaneciam verdadeiros pantanais 
e onde grassavam epidemias, continuaram sendo ocupa­
das lentamente e sem contestação por trabalhadores 
rurais de outras áreas do Estado e do País (7). Segundo 
depoimento de trabalhadores rurais, o Quarto Distrito 
de Duque de Caxias, Xerém, até a década de 30 era 
habitado, mas apenas pelos trabalhadores rurais que 
"se atreviam, como verdadeiros heróis na luta contra a 
febre, a morar e trabalhar nesses pantanais."

O interesse de proprietários e grileiros pelas terras 
de amplas áreas da Baixada da Guanabara foi sendo 
retomado, não para a atividade agrícola, mas funda­
mentalmente para a especulação imobiliária. Com efei­
to, já nas primeiras décadas do século, em torno de 
estações ferroviárias foram promovidos os primeiros 
loteamentos da Baixada da Guanabara, que consistiam 
na divisão de grandes propriedades em pequenos lotes 
voltados especial mente para a ocupação residencial da 
numerosa e crescente população trabalhadora da cidade 
do Rio. O primeiro loteamento aprovado conhecido, 
de 1914, localizava-se junto à atual estação de Duque 
de Caxias. Mas as áreas de Duque de Caxias servidas pela 
Estrada de Ferro Leopoldina, diferentemente das de 
outros municípios servidos pela Central, mostravam-se 
então de difícil ocupação devido aos brejos ali mais ex­
tensos, encontrados nos terrenos mais baixos e planos 
e na área costeira do município (81.

Em Duque de Caxias, como em muitas áreas da Bai­
xada da Guanabara, o que marcou a retomada do inte­
resse dos proprietários de terra e a freqüente investida 
de grileiros foi a revalorização das terras da região, viabi­
lizada pelos investimentos públicos ali efetuados a partir 
de fins da década de 20. Foi instalada uma rede ferro­
viária, com a construção, em 1928, da antiga Rio-Petró- 
polis, e das rodovias que, em seguida, a partir dela e das 
estações ferroviárias, estenderam-se por diversas áreas do 
município até então desvalorizadas e inacessíveis. Na 
década de 30, o Governo Federal promoveu, através de 
vultosos investimentos e obras, o saneamento de exten­
sas áreas da Baixada Fluminense, incluindo a da Guana­
bara, principalmente com a regularização da drenagem 
de rios e extinção da malária. Embora fosse anunciado 
que com isso visava-se estimular o aproveitamento pro­
dutivo, especialmente agrícola, de regiões tão amplas e 
próximas à cidade do Rio, tornando a terra utilizável e 
a ocupação humana possível, aquilo a que se assistiu foi 
à aceleração e à acentuação da especulação imobiliária.

A ocupação e urbanização de Duque de Caxias 
"acompanhou" a atuação do Estado, ocorrendo de 
modo preferencial nas áreas adjacentes às rodovias. A 
Rio-Petrópolis fora eixo fundamental da expansão da 
ocupação do município, ocupação interiorizada com as 
rodovias estaduais e municipais e renovada com o novo 
eixo constituído pela variante da Rio-Petrópolis, cons­
truída em 1950. A partir da década de 50 — dada a ace­
leração no Estado e no País do processo de expulsão de 
trabalhadores do campo, que em número crescente

migraram para centros urbanos os quais com o processo 
de industrialização, ofereciam possibilidades de emprego 
— maior pressão residencial se fez sobre as áreas próxi­
mas à cidade do Rio, como Duque de Caxias. Também 
nesse município a partir de então aumentou o contingen­
te de trabalhadores que tinham ali opção de moradia, 
viabilizada pelas linhas de transporte que promoviam a 
ligação com a cidade do Rio, e pela possibilidade de 
aquisição de lotes residenciais a preço relativamente 
acessível. Também nessa época deu-se a ocupação indus­
trial de diversas áreas do município, reflexo do processo 
de industrialização que se assistia no País, do valor da 
terra na cidade do Rio, dos incentivos municipais e da 
própria concentração de trabalhadores na região. Data 
daí a atuação direta do Estado no processo de produção, 
e em Xerém a instalação da Fábrica Nacional de Motores 
(FNM), que com suas vilas operárias constituiu o primei­
ro núcleo urbano do distrito.

Solucionada em grande parte a questão da salubridade 
da região, especialmente as áreas contíguas às rodovias 
tiveram sua vertiginosa valorização relacionada com sua 
possibilidade de venda em lotes residenciais ou, de modo 
bem mais restrito, para chácaras de fim de semana ao pé 
da Serra. Essa valorização, que atraiu antigos e novos 
proprietários e grileiros para a área, acelerou-se na 
década de 50 por conta da pressão residencial. Mas já na 
década de 20, com a construção da Rio-Petrópolis, a lu­
cratividade da atividade loteadora fez com que fossem 
organizadas inúmeras empresas loteadoras das muito 
procuradas terras da região, algumas delas passando a 
situar-se, com a construção da rodovia, a poucos minu­
tos do centro do Rio. Voltados sobretudo para a popu­
lação trabalhadora, os lotes, em geral de pequena exten­
são, precisavam ser vendidos a preços relativamente 
baixos. As grandes propriedades, características da re­
gião, algumas localizadas em áreas recém saneadas, mos­
travam-se especialmente lucrativas na medida em que 
era reduzido o investimento de capital para o loteamento 
frente ao grande número de lotes a serem negociados 
depois. Como não havia uma legislação restritiva, muito 
facilmente uma propriedade rural parcelada ganhava foro 
urbano. O baixo preço dos lotes podia ser então garanti­
do pela inexistência de infra-estrutura urbana (água, luz, 
esgoto, etc), que contava apenas com as linhas de trans­
porte que iam sendo instaladas, necessárias ao desloca­
mento da população para seus locais de trabalho.

A pressão por novas áreas residenciais foi determinan­
te para a lucratividade dos loteamentos. A extensão 
dessa atividade no período de mais afluência de traba­
lhadores para a região pode ser aferida pelo fato de que 
mais da metade da área até hoje loteada no município 
fo i parcelada até 1960, sobretudo na década de 50, 
quando a população urbana de Duque de Caxias mais 
que que dobrou (9). Contudo, o loteamento de uma área 
não significava necessariamente sua ocupação, e não 
apenas devido ao alto índice de inadimplência registra­
do entre os trabalhadores que tentavam adquirir seus

9



lotes residenciais. No distrito de Xerém, em 1977, 92% 
da área loteada encontrava-se desocupada e isso devido 
ao próprio caráter especulativo do comércio de lotes, 
que eram negociados muitas vezes não diretamente para 
a moradia, mas à espera de valorização, a qual poderia 
advir, por exemplo, com a instalação de linhas de trans­
porte na área.

A intensidade da especulação imobiliária na Baixada 
da Guanabara não pode ser medida somente pela exten­
são das áreas que iam sendo parceladas. Freqüentemente 
amplas áreas eram negociadas sem serem parceladas, 
por vezes passando nestas condições longo período para 
valorização. No distrito de Xerém, onde, sobretudo a 
partir da década de 50, proprietários novos e antigos 
e grileiros foram atraídos pela valorização da terra, em 
1977 apenas 8% de seu território tinha sido parcela­
do (10). Mas em geral em qualquer situação em que há 
grupos interessados na terra visando a especulação, os 
ocupantes tornam-se empecilho para que o imóvel esteja 
livre para a negociação (11). Em Xerém, a partir da déca­
da de 50, como em diversas outras regiões do Estado, 
assistiu-se a tentativas, muitas vezes violentas e bem su­
cedidas, de expulsão dos trabalhadores rurais que ali 
viviam e trabalhavam, ou que para lá se deslocaram para 
tanto Mas não foi sem resistência e um amplo processo 
de organização dos trabalhadores rurais.

Os trabalhadores rurais 
e a chegada dos grileiros

Em Xerém, como grande parte das áreas fora abandona­
da há décadas por seus proprietários, a titulação apresen­
tava-se confusa, dando margem a que com muita fre­
quência não apenas antigos e novos proprietários, mas 
também grileiros, reivindicasssem a propriedade das 
terras da região, inclusive de áreas públicas. A grilagem 
também foi praticada muitas vezes por proprietários que 
tentavam ampliar suas áreas. Articulados com lideranças 
políticas locais, os grileiros tinham acesso ao aparelho 
burocrático municipal e ao poder político estadual (12).

Segundo depoimento dos trabalhadores rurais, essa 
retomada do interesse de proprietários e supostos pro­
prietários significou um empecilho para sua instalação 
sem contestação, como há muito vinha ocorrendo em 
diversas áreas de Xerém:

“ Depois da drenagem das áreas, cada uma passou a ser 
de um grileiro; todas as áreas (de Xerém) tinham grilei­
ros (...). Não ficou terra pura para o lavrador entrar e 
produzir como dele".

Contudo, nessa época deu-se significativa instalação 
de trabalhadores rurais na área rural do município, che­
gando a população aí, na década de 50 quase a quadru­
plicar (13). Trabalhadores rurais expulsos de outras 
regiões do Estado ou do País, muitas vezes já tendo 
passado por um período na área urbana, tinham nas 
áreas rurais já saneadas de Duque de Caxias opção para 
sua inflação.

Ocorre que, pelo fato de grande parte das áreas estar 
então controlada por grileiros, não havendo "terra pura" 
para os trabalhadores "produzirem como deles", estes 
freqüentemente passaram a instalar-se através dos grilei­
ros ou de seus prepostos, fornecendo geralmente alguma 
espécie de renda pela sua produção na lavoura ou de 
lenha ou carvão.

Ao que parece, mesmo posseiros há décadas instala­
dos sem contestação na área, frente às pressões dos grilei­
ros chegaram a pagar, em diversas situações, renda para 
sua permanência, o que significava formalmente um 
reconhecimento do grileiro como legítimo proprietário, 
e a dificultação da comprovação de sua condição legal 
de posseiros. Trabalhadores rurais de Xerém afirmam 
que os grileiros preferiam que os trabalhadores que por 
seu intermédio se instalavam na área se estabelecessem 
como carvoeiros, pois, mesmo fornecendo renda, a 
lavoura poderia ser acionada em algum momento como 
comprovação de posse e significar impedimento para que 
a terra fosse negociada livremente. Referem-se também 
ao fato dos carvoeiros serem proibidos de "botar lavou­
ra", sob pena de expulsão, e de por vezes servirem de 
"capangas do grileiro" por ocuparem sítios pertencentes 
a trabalhadores expulsos.

Mas foi crescente a perspectiva de muitos carvoeiros 
de "botar lavoura". Com a organização dos trabalhado­
res rurais e o aumento do assédio de proprietários e su­
postos proprietários, posseiros, carvoeiros e trabalhado­
res que pagavam renda passaram a reivindicar a posse da 
terra. Opunham sua tentativa de ocupação da terra, 
muitas vezes antiga, para a produção, à atividade espe­
culativa dos que se diziam proprietários. A grilagem 
sendo generalizada, também marcava a ilegitimidade 
da propriedade de todos os supostos proprietários aos 
quais se opunham tratando-os de grileiros. E, em diver­
sas situações, independentemente de sua condição efeti­
va, enfatizando a justeza de sua reivindicação de perma­
nência na terra, autodenominavam-se posseiros.

O assédio dos grileiros 
e a luta pela terra

O desenrolar dos numerosos confrontos entre trabalha­
dores rurais e grileiros, na região de Xerém, assumiu dife­
rentes formas. Por exemplo, o enfrentamento da possibi­
lidade de expulsão se deu desde o abandono da terra até 
a resistência armada. As áreas reivindicadas pelos traba­
lhadores foram tanto aquelas ininterruptamente há 
muito por eles ocupadas como as retomadas após expul­
são. A resistência à expulsão ou a iniciativa de ocupação 
ocorreram com os trabalhadores organizados junto às 
suas entidades ou a outros grupos ou lideranças. Mas 
para os trabalhadores, nos conflitos de terra deflagrados 
na região de Xerém já desde finais da década de 40, 
como em diversas outras áreas do Estado, sempre estava 
em jogo a tentativa de afirmação do controle da terra

10



pelos grileiros, em geral preocupados em futuramente 
não terem problemas ao "passar o grilo adiante".

Em alguns casos o conflito se dava no momento da 
tentativa de comercialização da terra. Foi o que ocorreu 
em 1962 na fazenda Barro Branco, situada no distrito 
de Imbariê, onde cerca de duzentas e cinquenta famílias 
de trabalhadores rurais, que há mais de dez anos lá vi­
viam, passaram a ser ameaçadas por uma sociedade civil 
"composta quase que totalmente por oficiais" que tenta­
vam vender "a área um terceiro, o qual exigiu lhe fosse 
entregue livre de qualquer ônus e desocupada" (14 ). 
Membros do Exército chegaram a acampar na área para 
pressionar e despejar os ocupantes, que mobilizados e 
apoiados pela Associação dos Lavradores de Duque de 
Caxias, resistiram a esta e a diversas tentativas de expul­
são. Somente depois do golpe militar, os trabalhadores 
de Barro Branco foram expulsos (15). Em Xerém, segun­
do relato da antiga liderança, "os grileiros fizeram um 
loteamento falso no km 41 e anunciaram sua venda nos 
jornais. Muitos moradores da cidade foram a Xerém 
adquirir seus lotes (...). Os camponeses compareceram 
ao local da venda e advertiram os possíveis compradores 
de que não fizessem o negócio, porque iriam perder seus 
lotes. Na área pretensamente loteada havia sítios de 
lavradores que estavam dispostos a não abandonar, de 
forma alguma, suas terras" (16).

Noutras situações, o conflito era deflagrado quando 
os trabalhadores reagiam à tentativa de cobrança de ren­
da efetuada por grileiros, que os ameaçavam de expul­
são caso não cedessem. Assim ocorreu na fazenda An ili­
na, por volta de 1963, quando centenas de trabalhadores 
rurais que há muito a ocupavam passaram a ser forçados 
com violência a entregar a terça de sua produção a um 
preposto dos grileiros. Os que participavam da Associa­
ção dos Lavradores de Duque de Caxias e resistiram eram 
expulsos (17). Segundo depoimento de antiga liderança, 
na fazenda Cachoeira, por volta de 1960, trabalhadores 
resolveram não mais pagar a meia da banana ao grileiro, 
armando-se para se defenderem da expulsão quando este 
os ameaçou de pedir a reintegração de posse.

Ainda noutras, o enfrentamento ocorria quando o 
grileiro ao qual os trabalhadores rurais pagavam renda 
era desbancado por outro grileiro, que então os expulsa­
va. Tal se deu, segundo depoimentos, na fazenda Pira- 
nema, por volta de 1954, e em seguida na fazenda Pe­
nha-Caixão, onde parte dos expulsos de Piranema se 
tinha instalado. Já na fazenda São Lourençoem 1961 os 
trabalhadores foram ameaçados junto com o arrendatá­
rio da grileira. A suposta proprietária, ao tentar desejar 
seu arrendatário, que cobrava renda de trabalhadores 
instalados em determinada área da fazenda, tentou, no 
processo, despejar também sete famílias que há muitos 
anos ocupavam a área, parte delas sendo efetivamente 
expulsa. As ameaças de despejo se estenderam a cerca 
de trezentas famílias de ocupantes da fazenda que, antes 
que a expulsão de todas as sete se efetivasse, prepararam- 
se e resistiram armados ao despejo, recebendo em segui­
da, para tanto, apoio de vários núcleos da Associação.

Embora em diversas áreas a expulsão não se consu­
masse, em geral por conta da resistência e organização 
dos trabalhadores, o aparecimento de supostos donos 
com títulos falsos já caracterizava uma situação de crise 
para os trabalhadores, sobretudo porque em muitas áreas 
de Xerém frequentemente ia resultando em violentos 
despejos. Muitos são os registros de despejos de antigos 
ocupantes no momento em que o grileiro se apresentava 
como dono da terra, como ocorreu em área da fazenda 
São Lourenço em 1952.

Organização e estratégias 
dos trabalhadores rurais

O ano de 1952 é referido por trabalhadores rurais de 
Xerém como o do começo de uma maior articulação 
dos grileiros e de uma forte onda de pressões e violen­
tíssimos despejos, "feitos pelos jagunços e policiais ar­
mados, com a ajuda dos seus padrinhos parlamentares 
e juízes" (18). Segundo trabalhadores, a vitória do gri­
leiro na expulsão das cerca de duzentas e cinqüenta 
famílias de trabalhadores rurais da fazenda São Lou­
renço em 1952 fez com que outros grileiros "se animas­
sem" e passassem, a partir de então, a pressionar e des­
pejar trabalhadores em fazendas próximas, como Pira­
nema, Capivari e Penha-Caixão. Mas, já então, e crescen­
temente, os trabalhadores rurais de Xerém organizavam - 
se para fazer frente às investidas dos grileiros.

O começo da organização dos trabalhadores rurais de 
Xerém data de finais da década de 40, quando grileiros 
já vinham apresentando títulos falsos e trabalhadores de 
diversas áreas eram ameaçados de expulsão. Nessa época 
foi criada uma Comissão de Lavradores, a partir da qual 
se organizou a Associação dos Lavradores Fluminenses 
(ALF), registrada em 1952, a primeira organização cam­
ponesa do Estado do Rio (19) voltada para a defesa dos 
trabalhadores de todo o Estado, embora sua direção 
contasse apenas com lideranças de Duque de Caxias. 
Os trabalhadores rurais organizados na ALF, sediada em 
Xerém, na fazenda São Lourenço, ajudavam na formação 
de núcleos da Associação nas localidades onde havia con­
flitos, diversos sendo criados em áreas de Xerém, como 
Piranema, Tabuleiro e FNM (área da Fábrica Nacional de 
Motores). Os núcleos de outros municípios, quando já 
mais autônomos e com maior número de participantes, 
eram transformados em associações municipais. Em agos 
to de 1959, foi organizada a Primeira Conferência Esta­
dual de Lavradores e criada a Federação das Associa­
ções de Lavradores do Estado do Rio (FALERJ), cuja 
diretoria era conformada por lideranças de diversas áreas 
do Estado, inclusive de Duque de Caxias, que ocupavam 
lugares fundamentais na direção do movimento. A antiga 
ALF, por seu turno, deu origem então à Associação dos 
Lavradores de Duque de Caxias (ALDC), também filiada 
à FALERJ.

Até a criação da FALERJ, a estratégia do movimento 
foi de, frente às ameaças de despejo, requisitar judicial­

11



mente o usucapião. Tratava-se de tentativa dos trabalha­
dores de, ao afirmar sua condição de posseiros e compro­
var a falsidade da documentação do grileiro, sustar o 
despejo, garantindo sua permanência na área. Eram pro­
movidos também protestos contra os despejos e ações de 
pressão junto às autoridades e sensibilização da opinião 
pública, por meio de atos, passeatas à Assembléia Legis­
lativa e ao Palácio do Governo, e denúncias na impren­
sa (20). Ao lado dessas iniciativas, a partir da criação da 
FALE RJ, expressando maior organização, força e espaço 
político de atuação, e diante das dificuldades de ganho 
do usucapião, definiu-se como estratégia do movimento 
a reivindicação de desapropriação das terras em litígio, 
tanto nas lutas de resistência à expulsão que se acirra­
vam em Duque de Caxias e no Estado, como nas de 
ocupação de áreas não exploradas que se deram a partir 
de 1960. Em Duque de Caxias, no distrito de Xerém, os 
trabalhadores rurais conquistaram a desapropriação de 
cinco áreas de conflito (ver box p.16). Depois dogolpe 
militar, com a perseguição de lideranças, desarticulação 
de suas organizações e constante ameaça de repressão, 
os trabalhadores rurais de Duque de Caxias não mais 
tiveram condições de forjar a força que seu movimento 
apresentou nesse período.

A organização dos 
trabalhadores rurais hoje

Antes do golpe, a Associação Rural de Duque de Caxias, 
entidade tachada de ambígua por trabalhadores por não 
representar seus interesses nem dos grandes proprietários 
e grileiros de terra do município, conseguira carta sindi­
cal transformando-se em Sindicato dos Trabalhadores 
Rurais Autônomos (STRA). A liderança do ALDC, que 
então encaminhava uma série de lutas e contava com 
mais de dois mil membros, articulou a tomada do STRA 
a fim  de conseguir uma "cobertura oficial" que facilita­
ria a sua ação, já que a obtenção de uma carta sindical 
mostrava-se então dificílima. Uma chapa organizada 
pelos trabalhadores foi lançada nas eleições para a dire­
toria da entidade saindo amplamente vitoriosa, e a atua­
ção da ALDC passou a ser feita a partir do STRA até o 
golpe. Com a violenta repressão que recaiu sobre as li­
deranças e organizações dos trabalhadores, com a própria 
prisão do presidente do STRA, não houve praticamente 
mais condições de utilização daquele espaço e a entidade 
sofreu intervenção em seguida. Numa nova interven­
ção ocorrida em 1968, a entidade já então transformada 
em Sindicato dos Trabalhadores Rurais (STR), devida, 
segundo depoimentos, ao fato da diretoria ter-se aproxi­
mado dos interesses dos trabalhadores, foi colocado 
como interventor o seu atual presidente, que vem ocu­
pando ininterrruptamente a direção do STR.

Muitas têm sido as denúncias dos trabalhadores rurais 
de Xerém de inoperância e omissão da entidade sindical 
e dos seus posicionamentos favoráveis a grileiros em

diversas situações. A atuação do STR vem-se resumindo 
praticamente a atividades assistenciais, como a aposenta­
doria de trabalhadores rurais, e não vem concorrendo 
para a organização ou o apoio das suas lutas.

Trabalhadores rurais, entre os quais antigas lideranças 
da área de São Lourenço, ligadas, no passado, à ALDC 
e que haviam retornado à região, por volta de 1973, 
com apoio da prefeitura, organizaram uma Cooperativa 
Agrícola, tentando assim constituir um canal de atua­
ção e reforço das condições de produção dos posseiros. 
A Cooperativa, que nem sempre teve trabalhadores ru­
rais na sua direção, há muito vem enfrentando sérios 
problemas administrativos e operacionais, e mostrando- 
se ineficaz enquanto instrumento para a organização e 
encaminhamento das lutas dos trabalhadores rurais.

Frente à atuação do STR e da Cooperativa, encabeça­
dos por antigas lideranças da ALDC, basicamente aquele 
mesmo agrupamento de trabalhadores articulou em 1978 
o Núcleo Agrícola Fluminense (NAF) registrado em 
1980. Segundo suas lideranças, o NAF teria como objeti­
vo o fortalecimento dos pequenos produtores, a maioria 
deles, na região, posseiros; e o apoio dos trabalhadores 
que não têm acesso à terra. São promovidas regularmente 
reuniões com posseiros, sobretudo na região próxima à 
fazenda São Lourenço, nas quais são tratadas questões 
ligadas à legalização da terra, comercialização da produ­
ção, melhorias de estradas, eletrificação e ensino na área 
rural, assistência técnica, e os procedimentos do NAF, 
que, freqüentemente articulado com outras forças políti­
cas, tenta pressionar representantes do poder público 
para o atendimento das demandas dos trabalhadores.

Presidente do NAF. Trabalhadores tentam reconstruir as 
lutas do passado

12



Talvez porque suas lideranças estavam referidas à arti­
culação estadual das associações de lavradores, procura­
vam constituir um espaço autônomo de atuação e não 
tinham perspectivas de inserção no STR local nem no 
sindicalismo estadual, o projeto de atuação no NAF era 
a princípio estadual et de fato, chegou a se articular com 
mutirões de trabalhadores sem terra de Nova Iguaçu. 
Atualmente vem reconhecendo a dificuldade de conso­
lidação dessas articulações e de atuação, a partir de 
Duque de Caxias, junto aos trabalhadores rurais de 
outros municípios que em geral, já têm estruturada algu­
ma entidade que pretende organizá-los.

Em 1982 foi montada, junto com outras forças polí­
ticas que atuavam na área rural do município, uma chapa 
de oposição para as eleições do STR encabeçada por lide­
ranças do NAF. Embora aglutinasse ainda fundamental­
mente trabalhadores de áreas próximas à Fazenda São 
Lourenço, o NAF já vinha tentando inserir-se em outras 
do município e, para essa eleição, articulou-se com traba­
lhadores de diversas localidades, inclusive o distrito de 
Imbariê. A  derrota dessa chapa parece não se ter devido, 
segundo lideranças do NAF, apenas a procedimentos 
da atual diretoria do STR tais como acionar muitos 
aposentados e elementos não considerados trabalhadores 
rurais. Reflete, ainda, uma eficácia para fins eleitorais 
da prática assistencialista e do atendimento de demandas 
individuais junto a alguns trabalhadores, e alguns proble­
mas que incidem também sobre as possibilidades de 
amadurecimento do NAF e de outras formas de organi­
zação e participação política dos trabalhadores rurais do 
município. Dentre eles, a ainda frágil inserção do NAF 
em algumas áreas do município, e a oposição de alguns 
grupos de trabalhadores às lideranças do NAF, oposição 
constituída muitas vezes no encaminhamento das lutas e 
em articulações do passado. Por terem convivido com a 
perseguição de lideranças e trabalhadores depois do gol­
pe e com a repressão aos movimentos dos trabalhadores 
rurais na região por tantos anos, são recebidas ainda com 
certas reservas por muitos trabalhadores propostas consi­
deradas por eles politicamente mais ousadas. A ausência 
de outros quadros, além das antigas lideranças mais refe­
ridas à área de São Lourenço, que pudessem tanto 
contribuir com articulações mais amplas como ter boa 
inserção junto aos trabalhadores rurais, parece se dever 
não só àqueles receios, mas também às poucas condições 
para seu amadurecimento, dadas as próprias dificuldades, 
ao longo de quase duas décadas, de encaminhamento das 
questões e de organização dos trabalhadores rurais em 
Duque de Caxias.

E a luta pela terra continua

Ainda hoje a área rural do município de Duque de Ca­
xias é marcada por conflitos de terra. Em 1979, a Funda­
ção dos Trabalhadores na Agricultura (FETAG) registra­
va seiscentas e duas famílias de trabalhadores rurais en­

volvidas em conflitos (21). Por trás deles, geralmente está 
o interesse de proprietários e grileiros interessados em es­
pecular com as valorizadas terras da região.

Alguns conflitos são a continuidade de enfrentamen- 
tos anteriores ao golpe, como os das fazendas desapro­
priadas devolvidas aos seus supostos donos (ver box). 
Outros foram "solucionados", mas de modo desfavorá­
vel aos posseiros. Na fazenda Barro Branco, por exem­
plo, houve despejo depois da acirrada resistência de 
posseiros (cf. p.16 ), e mesmo em propriedades da União 
assistiu-se à expulsão de trabalhadores rurais, como em 
áreas rurais da antiga FNM e do Instituto Nacional de 
Metrologia (INMETRO), em 1972.

Em Papa-Folha e Cantão de Santa Cruz, na margem 
da Rio-Petrópolis, loteamentos foram efetuados depois 
da expulsão de famílias que há muito ali estavam instala­
das. Companhia interessada em loteamento também sur­
preendeu posseiros da fazenda Santo Antônio, próxima 
àquela estrada, por volta de 1980. Dizendo-se dona da 
área, propôs acordo no qual concederia lotes urbanos e 
alguns serviços de infra-estrutura aos posseiros. Estes, 
não aceitando o acordo, tentaram obter o usucapião. 
Em algumas localidades, como Rio de Areia, área da 
fazenda São Lourenço, diante de tantos despejos e pres­
sões na região, os posseiros já vêm tentando obter o 
usucapião antes que sejam assediados.

Sobretudo a partir de 1980, conflitos de terra são 
deflagrados após ocupação de áreas não produtivas por 
trabalhadores rurais que muitas vezes passaram períodos 
em centros urbanos. Freqüentemente organizados fora do 
município, recebendo apoio dos grupos que atuam em 
Xerém após sua instalação, os trabalhadores, por vezes, 
tiveram de abandonar a área ocupada diante do apareci­
mento dos donos e comprovação de propriedade, como 
foi o caso da fazenda da América Fabril. Ou, ainda, 
como ocorreu após ocupação de área do Instituto Brasi­
leiro de Desenvolvimento Florestal (IBDF), tiveram de 
sair quando o aparato policial chegou a destruir os barra­
cos construídos pelos cerca de dezoito ocupantes, e re­
presentantes do Instituto alegaram tratar-se de reserva 
florestal enquanto os trabalhadores denunciavam haver 
elementos explorando a área há tempos. Mas os trabalha­
dores conseguem, por vezes, manter-se na terra, como as 
cerca de doze famílias que ocuparam recentemente a 
Terra da Santa, também em Xerém. Na reocupação da 
fazenda Morro Grande, em 1980, de onde posseiros t i­
nham sido expulsos por volta de 1965, após prisão arbi­
trária de trabalhadores e tentativa de despejo movida 
pelo suposto proprietário, os ocupantes conseguiram, 
com o apoio do NAF e serviços jurídicos da Comissão 
Justiça e Paz-Nova Iguaçu (JP-NI), permanecer na área.

Mas, ao lado dessas tentativas de acesso e permanên­
cia na terra, de diversos modos, pressões são exercidas 
pelo que os trabalhadores rurais de Xerém classificam de 
especuladores. Além dos grupos voltados para a efetiva­
ção de loteamentos ou para a manutenção da terra deso­
cupada para valorização, estão incluídos aqueles que

13



Fo
to

s 
D

om
in

go
s 

C
oe

lh
o 

O
rm

on
de

 F
9 

F
ot

o 
C

ar
lo

s 
E

du
ar

do
 C

oe
lh

o

14



mascaram a estocagem de terra para valorização e obten­
ção de subsídios através da formação de fazendas de 
gado (22).

Os "veranistas" — em geral moradores da cidade do 
Rio que possuem imóveis onde costumam passar fins de 
semana, numerosos na área rural do município sobretu­
do na região ao pé da serra, são também categorizados 
pelos trabalhadores como especuladores: "compram o 
sítio do lavrador por mixaria, fazem um beneficiozinho 
em volta da casa e daí a três ou quatro meses, se com­
praram por 50, vendem por 1000. O negócio é esse: 
exploração imobiliária, o lucro".

Lideranças de posseiros preocupam-se com o aumento 
da venda de sítios para especuladores. Apontam que o 
recurso à negociação da posse não se dá apneas quando 
já é evidente o despejo caso não seja firmado um acordo 
com o proprietário ou grileiro da área. Mesmo em situa­
ções em que não há conflito de terra, posseiros vendem 
seus sítios a veranistas e outros especuladores, como na 
área reocupada de Morro Grande e em grande parte da 
fazenda São Lourenço, onde uma grande extensão desti­
nada à criação de gado foi conformada através da com­
pra paulatina de sítios de posseiros.

De fato, a quantidade de estabelecimentos explorados 
sob a responsabilidade de posseiros ("ocupantes") dimi­
nuiu entre 1970 e 1980 em 68,7% e a área por eles ocu­
pada em 61,6% (23):

Condição do 
Produtor

1970
Estab. Área (ha)

1980
Estab. Área (ha)

Proprietário 126 1.446 508 3.849
Arrendatário 2 16 177 1.734
Parceiro 23 215 20 231
Ocupante 1.249 7.522 391 2.888
Total 1.400 9.199 1.096 8.702

Fonte: IBGE — Censo Agropecuário

E a população rural do município decaiu nesse perío­
do, em 23,4%, sendo que no distrito de Xerém essa dife­
rença chega a 42,7%:

1970 1980
Urbana Rural Urbana Rural

Total Duque de Caxias 404.496 26.901 555.208 20.606
Distrito de Xerém 7.942 19.752 23.164 11.314

Fonte: IBGE — Censo Demográfico

Houve também nesse período uma diminuição na 
quantidade e na área cultivada de mandioca e banana, 
produtos tradicionalmente cultivados por posseiros da 
região de Xerém:

1970 1980
Produtos Quant. Área (ha) Quant. Área (ha)

Mandioca (ton) 8.345 1.112 2.790 327
Banana (mil cachos) 1.324 2.088 305 311

Fonte: IBGE — Censo Agropecuário

O crescimento do número e da área de imóveis regis­
trados como empresa rural, bem como da área de pasta­
gens em detrimento das de lavoura (cf. p. ), coloca a 
possibilidade de, realmente, junto com uma evasão de 
posseiros da área, as terras por eles ocupadas terem sido, 
ao menos numa proporção considerável, apropriadas por 
criadores de gado:

1976
Imóveis Área (ha)

1985
Imóveis Área (ha)

Minifúndios 950 5.054 1.337 7.368,8
Empresa rural 43 2.700 146 3.835,0
Latifúndio 
por exploração 776 16.818 421 15.871,3
Latifúndio 
por dimensão _ _ _ _
Não classificados/ 
inconsistentes 28 1.050 1 0,3
Total 1.797 25.622 1.905 27.075,4

Fonte: INCRA — Cadastro 1976 e 1985.

A venda de sítios pelos posseiros está ligada a proble­
mas de produção e comercialização e às condições de 
vida na área rural do município. Os posseiros referem-se 
às crescentes dificuldades de obtenção de crédito e aos 
altos juros bancários, apresentando-se a venda do sítio, 
muitas vezes, como estratégia para fazer frente ao endi­
vidamento. Quanto à comercialização, costumam apon­
tar especialmente a ausência de estradas que permitam o 
escoamento da produção. Em amplas áreas do distrito, 
ainda enfrentam dificuldades decorrentes da desativação, 
depois do golpe, do Ramal Xerém da Estrada de Ferro 
Central do Brasil, que ligava a região a Belford Roxo, 
em Nova Iguaçu, possibilitando o escoamento da produ­
ção e a sua venda em diversas feiras da região. A desativa­
ção do ramal representou também a interrupção de im­
portante meio de transporte de passageiros, e as linhas de 
transporte coletivo instaladas na área não suprem as ne­
cessidades de deslocamento da população rural. De acor­
do com depoimentos de trabalhadores rurais, essas e 
outras dificuldades, como a falta de escolas e postos de 
saúde na área rural, vêm colocando crescentemente, tam­
bém para seus filhos, o engajamento em empregos e a 
moradia na área urbana como opções interessantes.

O não investimento do poder público na área, a ga­
nância de especuladores e a facilidade de atuação de gri­
leiros ao longo do período de ausência de condições de 
organização são indicados pelos trabalhadores rurais 
como responsáveis pela deterioração de suas condições 
de vida e produção. Por contraste, a época anterior a 
64 é referida como de acirrados enfrentamentos, mas 
também de abundância e de determinação dos trabalha­
dores rurais. Animados naquele tempo com as conquistas 
que vinham obtendo em diversas áreas do município e 
com a crescente força do movimento em Xerém e outras 
regiões do Estado, os trabalhadores rurais da região 
investiam na sua organização, na produção e na luta por

15



melhorias, e não questionavam sua perspectiva de perma­
nência na terra.

Hoje, é essa questão que mobiliza grande parte dos 
trabalhadores rurais e suas lideranças em Duque de 
Caxias. Para sua permanência na terra também grupos 
interessados em apoiá-los dirigem esforços. As lutas de

resistência à expulsão que aqui e ali não cessaram de des­
pontar em Xerém, e essa disposição de luta nesses tem­
pos de relativamente maiores condições de participação 
política, são possíveis passos para novas conquistas dos 
trabalhadores rurais.

DESAPROPRIAÇÃO: CONQUISTAS, PERDAS E A CONTINUIDADE DA LUTA

Em Duque de Caxias, no distrito de Xerém, ocorre­
ram cinco das vinte e três desapropriações de áreas de 
conflito conquistadas mediante acirradas lutas pelos 
trabalhadores rurais no Estado até 1964. A obtenção 
do decreto de desapropriação do poder executivo, 
contudo, não garantiu uma solução desses conflitos. 
Para tanto, uma série de outros procedimentos do po­
der desapropriante e do judiciário seriam necessários, 
o que não se deu até 64 apesar dos trabalhadores ru­
rais disporem até então de uma forte organização, e 
de haver uma conjuntura propícia ao seu crescimento 
e do seu espaço de atuação.

Na fazenda São Lourenço, em agosto de 1961, a 
resistência armada dos posseiros ao despejo judicial, 
suspensão, e uma área foi decretada pelo governo es­
tadual como de utilidade pública para fins de desapro­
priação.

Na fazenda Capivari, conflitos ocorreram desde 
inícios da década de 50, havendo, nesse período, a ex­
pulsão de cerca de dois mil trabalhadores rurais. Em 
novembro de 1961, trabalhadores rurais ocuparam 
uma área da fazenda destinada a um projeto de lotea- 
mento. Já a terra cultivada, surgiu o suposto proprie­
tário tentando expulsar os ocupantes, que resistiram, 
ocorrendo prisão de lideranças. Depois de período de 
tensão, em julho de 1962, a expulsão foi consumada 
violentamente, com despejo judicial de trezentas 
famílias. Contudo, este despejo foi logo sustado por 
ação do governo estadual e as famílias retornaram ao 
local, mas, em seguida, reiniciou-se o processo de des­
pejo que atingiria então cerca de dois mil e quinhen­
tos trabalhadores rurais. Mais uma vez o governo esta­
dual sustou o despejo, e em 7 de agosto anunciou a 
desapropriação da fazenda Capivari juntamente com a 
Penha-Caixão e a Piranema, que também estavam em 
litígio, evitando também aí despejos iminentes.

Há registros de conflitos na fazenda Penha-Caixão 
desde 1951. Em 1954, cerca de quatrocentas famílias 
de posseiros foram expulsas com grande violência. 
Em 1962, posseiros foram novamente despejados, 
segundo a Associação de Lavradores porque uma 
firma loteadora teria pressionado o juiz.

Na fazenda Piranema, conflitos com expulsão de 
lavradores foram registrados desde 1954. Em 1960, 
uma ação de despejo foi acionada por grileiro que

propôs aos trabalhadores a permanência na área em 
troca da concessão da terça ou da meia da produção. 
Em agosto de 1961, a Associação dos Lavradores co­
mandou resistência armada dos posseiros que ainda 
estavam na área contra nova tentativa de despejo 
movida pelo suposto proprietário, havendo destruição 
de benfeitorias, mas os posseiros permaneceram na 
fazenda. A situação de tensão e violência continuou e 
em feveriro de 1962, seiscentas famílias foram amea­
çadas de despejo, o que não se efetivou graças à resis­
tência dos posseiros e ao apoio dos trabalhadores 
rurais da região.

Apesar do anúncio da desapropriação dessas três 
fazendas em agosto de 1962, o depósito da indeni­
zação não foi feito e a situação permaneceu bastante 
tensa nessas localidades. Em abril de 1963, o governo 
federal decretou de utilidade pública as três fazendas 
e mais a Mato Grosso.

Posseiros que ocupavam a fazenda Mato Grosso, 
área da União, em 1956 foram ameaçados de expul­
são por conhecido grileiro. Um grupo de posseiros 
recorreu à Justiça e um deles foi assassinado, na mes­
ma ocasião sendo espancado um vereador que os 
apoiava. O conflito teve grandes repercussões no legis­
lativo local. A partir daí os posseiros sofreram uma 
série de violências embora sua expulsão não se consu­
masse. Em 1960, houve nova tentativa de despejo 
agora afetando cerca de duas mil pessoas que ocupa­
vam as fazendas Mato Grosso, Sangra-Macaco, Estrela 
Velha, Soledade e Quebra-Coco.

Como esse depósito demorasse a ser feito, os traba­
lhadores rurais continuavam sendo pressionados e o 
despejo acionado pela suposta proprietária da Capiva­
ri, a Enco, estava prestes a ser efetivado. Cerca de 
mil e quinhentos trabalhadores das fazendas Capivari, 
Penha-Caixão e Piranema, armados, ocuparam a fa­
zenda Capivari liderados por padre Aníbal e Antô­
nio Capacete Verde. Tais elementos, segundo denun­
ciaram a ALDC e a FALE RJ na época, não estavam 
ligados às entidades dos trabalhadores e pretendiam, 
com os atos de violência que os estavam levando a 
praticar, atrapalhar um delicado processo que prova­
velmente resultaria em vitória dos trabalhadores.

Embora o depósito fosse efetuado, o movimento 
ainda duraria até que aquela liderança fosse presa.

16



Contudo, a desapropriação, de fato, não se consu­
mou, pois o juiz declarou, no final de junho de 1963, 
o depósito insuficiente. Em agosto de 1963, novo 
decreto federal declarou a urgência da desapropria­
ção, mas em abril de 1964 nada havia sido resolvido.

Frutos de acirradas lutas, as desapropriações não 
significaram contudo a garantia da permanência dos 
trabalhadores nas áreas. À exceção da fazenda Pira- 
nema e da São Lourenço, as áreas desapropriadas no 
começo dos anos 60 em Duque de Caxias, tal como 
ocorreu em diversas outras do Estado, foram devolvi­
dos após o golpe, pelo Instituto Brasileiro de Reforma 
Agrária (IBRA), e depois pelo Instituto Nacional de 
Colonização e Reforma Agrária (INCRA), aos seus su­
postos proprietários. Como em diversas localidades do 
município, os posseiros continuaram a ser pressiona­
dos, muitas vezes com violência, a abandonar as áreas, 
em geral para a viabilização de operações de especula­
ção imobiliária. De acordo com a avaliações de lide­
ranças do Estado, na expulsão de trabalhadores rurais 
das áreas pelas quais haviam tanto lutado, estaria em 
jogo também a tentativa de "desarticular os grupos de 
camponeses que tinham sido formados na luta", evi­
tando a retomada da mobilização que se dera antes de 
64 (0'Dwyer, 1982:23). As perseguições, a instalação 
de aparato repressivo na área e as dificuldades de arti­
culação dos trabalhadores rurais a partir de então im­
pediram efetivamente uma resistência mais eficaz às 
iniciativas dos supostos proprietários e do Estado.

Na fazenda Mato Grosso, segundo denúncia de 
trabalhadores rurais de Xerém, a expulsão de possei­
ros se deu sem decisão judicial e projetos de lotea- 
mento hoje já estão instalados na fazenda. Em Penha 
Caixão, que também foi devolvida aos supostos pro­
prietários após o golpe, recentemente, por volta de 
1980, uma firma loteadora tentou, inclusive através 
de ameaças de despejo, adquirir sítios dos posseiros. 
Parte das cerca de cento e trinta famílias da fazenda

dipuseram-se a vender seus lotes e sair da área. As 
outras cinqüenta, junto aos advogados da CJP-NI, 
chegaram a obter, em outubro de 1982, uma liminar 
de manutenção de posse.

A fazenda Capivari foi dividida em 1966 pelo 
IBRA em três glebas, a terceira sendo devolvida ao 
suposto proprietário, que passou a ameçar de expul­
são os posseiros que lá viviam e trabalhavam. Apesar 
do clima de insegurança, os trabalhadores permane­
ceram na área e tentaram defender-se judicialmente, 
até que em abril de 1981 houve nova ameaça de 
expulsão com a presença de policiais. Os posseiros 
procuraram o STR e, junto ao NAF, articularam-se 
com políticos e requisitaram o apoio jurídico da 
CJP-NI, conseguindo adiar o despejo. No dia em que 
este se consumaria, os posseiros concentraram-se no 
INCRA, no Rio de Janeiro, reivindicando a desapro­
priação da área e conseguindo a suspensão do despejo. 
Mas em 1982 haveria nova tentativa de despejo, o que 
foi finalmente evitado com o decreto presidencial de 
19 de novembro, que desapropriou a área.

Na primeira e na segunda, após a desapropriação, o 
IBRA assumiu o loteamento urbano da área e remo­
veu muitas famílias de posseiros. Através da Coopera­
tiva, pressionando autoridades, os posseiros chegaram 
a embargar o loteamento. No começo dos anos 80 um 
grupo de posseiros ocupou área destinada a loteamen­
to urbano. Apesar de violentas pressões e de despejos, 
muitas famílias mantiveram-se na área. Atualmente, 
vêm tentando evitar que a parte ainda não loteada da 
fazenda seja adquirida pelo BNH e nela construídos 
conjuntos habitacionais.

Apenas na fazenda Piranema as cerca de cento e 
vinte famílias de posseiros que ocupavam a parte 
desapropriada foram titulados pelo INCRA. Na fa­
zenda São Lourenço, somente pequena área foi desa­
propriada e, mesmo aí, os trabalhadores não consegui­
ram até hoje os títulos de propriedades.

NOTAS

(1) Baixada da Guanabara é a região localizada em torno da Baía 
da Guanabara, na qual se situa o município de Duque de Caxias, 
cujo território, até 1943, era parte do atualmente vizinho mu­
nicípio de Nova Iguaçu. A Baixada da Guanabara constitui área 
da Baixada Fluminense, esta aqui entendida como a ampla 
"região do Estado do Rio de Janeiro situada entre as altas en­
costas da Serra do Mar e o oceano" (Geiger e Mesquita, 1956:5). 
Mas é muito comum que, como Baixada Fluminense, se deno­
mine apenas a área dos municípios de Duque de Caxias, São 
João de Meriti, Nova Iguaçu e Nilópolis, agrupados por guarda­
rem muitas características comuns, como a concentração da 
população trabalhadora, a precariedade dos serviços públicos, sua 
função de "cidades-dormitório", etc.
(2) Geiger e Santos, 1954:3
(3) Silveira Mendes, 1943:181
(4) IBGE, 1959:256

(5) Sabe-se que alguns fazendeiros da Baixada chegaram a tentar 
a introdução do cafeeiro, sobretudo em algumas áreas mais ele­
vadas, como em fazendas abandonadas da região do Taboleiro, 
na área de Xerém. Mas, devido à antiga ocupação, essas terras 
encontravam-se cansadas e nelas não se apresentava o rendimento 
da cultura cafeeira da serra (Geiger e Espíndola, 1951:98).
(61 Geiger e Santos, 1954:292-293
(7) Araújo, 1982:174
(8) FUNDREM, 1982:14
(9 ) População do Município de Duque de Caxias 1950/1960

Total Urbana Rural

1950 92.459 74.565 17.894
1960 243.619 1 76.306 6 7.313

Fonte: IBGE — Censos Demográficos

(10) FUNDREM, 1979:109 
(111 0'Dwyer, 1982:18

17



(12) Araújo, 1982:81
(13) Cf. nota 9
(14) "Luta Democrática", 9 de maio de 1962 
Araújo, 1982:11 5.
(15) Medeiros, 1983:17
(16) Pureza, 1982:27
(17) Gryzspan, 1982:62-62
(18) Pureza, 1982:27
(19) Pureza, 1982:26
(20) Pureza, 1982:27
(21 ) Note-se que a população da área rural do município era, em 
1980, de 20.606 pessoas (IBGE. Censo Demográfico).
(22) De fato, as áreas de pastagens aumentaram significamente 
na década de 70 (em 29%), enquanto que as utilizadas para a 
lavoura diminuíram (em 37%) no mesmo período (IBGE. Censo 
Demográfico).

A PASTORAL ECUMÊNICA DA TERRA*

Ao olharmos para o trabalho conjunto de católicos e 
metodistas em Xerém ántes de ser denominado Pastoral 
Ecumênica da Terra (PET), vemos que foi ao longo de 
um processo que seu eixo fundamental se definiu como 
ecumênico.

Retomaremos aqui a história desta aproximação de 
agentes da Igreja Católica e da Metodista tentando perce­
ber em que contexto da vida das Igrejas ela se deu. Com 
isto, somaremos às considerações que se fazem neste Ca­
derno algumas outras informações que talvez contribuam 
para a reflexão sobre a formação da PET e os rumos que 
tomou.

A fim de resgatarmos um tanto da história da PET, 
enfocaremos primeiro a importância da criação da dioce­
se de Duque de Caxias para a presença da Igreja Católica 
no movimento popular. Em seguida, o papel do Centro 
Comunitário de Duque de Caxias na sensibilização da 
Igreja Metodista da região para as questões sociais. De­
pois, centraremos nosssas atenções na aproximação dos 
agentes de diversas instituições para a ação na área rural 
de Duque de Caxias, aproximação anterior e que marcou 
a formação do PET.

A criação da diocese de Duque de Caxias

Em julho de 1981, Do Mauro Moreli fo i transferido para 
a recém-criada diocese de Duque de Caxias, cujo terri­
tório abrange o município de Duque de Caxias, antes 
pertencente à diocese de Petrópolis, e o município de 
São João de Meriti, até então inserido na diocese de

•Este texto foi elaborado a partir das entrevistas com membros 
das Igrejas Católica e Metodista de Duque de Caxias e do acom­
panhamento, de 1982 até meados de 1983, dos trabalhos que 
antecederam a formação da PET.

(23) Embora a área e o número totais de estabelecimentos sob a 
responsabilidade de outros produtores tenham crescido significa­
tivamente, isso não ocorreu num montante tal que a diminuição 
do número e da área de ocupantes seja explicada por uma trans­
formação de sua condição para a de proprietário e arrendatário 
(e se bem que não raro posseiros tornem-se, segundo depoimen­
tos de lideranças, "arrendatários" dos veranistas aos quais ven­
dem suas posses). Ao que parece, aquela diminuição do número 
e da área de estabelecimentos sob a responsabilidade de ocupan­
tes não se deveria realmente à obtenção de títulos de proprieda­
de por posseiros, o que, de acordo com trabalhadores rurais, seria 
muito recente e contemplaria relativamente bem poucos pos­
seiros.

Nova Iguaçu (ver mapa). Referido à "opção preferencial 
pelos pobres" e diante do quadro social da região, desde 
que assumiu foram claros os pronunciamentos de D. 
Mauro sobre a linha que pretendia imprimir às atividades 
da Igreja: os católicos seriam animados a participar da 
construção de uma sociedade mais justa, e a Igreja, con­
tribuiria com as lutas da população por melhores condi­
ções de vida.

Em São João as orientações dadas até então, aos cató­
licos por D. Adriano Hipólito, bispo da diocese de Nova 
Iguaçu, eram bem próximas às que D. Mauro pretendia 
imprimir à nova diocese, e a atuação político-religiosa 
dos agentes (1) da Igreja Católica era legitimada e mesmo 
incentivada pelo bispo. Este não estabelecia descontinui- 
dades fundamentais entre o significado das atividades 
político-religiosas e o das concebidas tradicionalmente 
como religiosas, e estavam integrados, na vida da dioce­
se, o discurso, preocupações e ênfases das atividades 
político-religiosas de agentes católicos de São João de 
Meriti. Algumas destas atividades não raro confundiam- 
se com a gênese de importantes movimentos — como o 
de organização de Associações de Moradores — e eram 
referência importante para muitos de seus quadros.

Já em Caxias, as atividades dos agentes não estavam 
adequadas às orientações da diocese de Petrópolis. Em 
algumas paróquias, padres e outros agentes que propu­
nham um posicionamento e a participação dos cristãos 
e da Igreja no movimento popular, o faziam de forma 
independente, sem terem seu trabalho reforçado pelo 
bispo ou pelas diretrizes diocesanas. Esses agentes encon­
travam dificuldades em adequar suas propostas às ativi-

18



dades e ao planejamento das linhas pastorais da diocese 
de Petrópolis. Por outro lado, identificados com expe­
riências levadas a cabo na diocese vizinha, muitas vezes 
mantinham contatos com outros agentes católicos de 
São João de Meriti e de Nova Iguaçu. Mas, diferentemen­
te de São João, em Caxias, outros grupos e instituições 
possuíam muitos agentes e forte penetração nos movi­
mentos populares da região. Os agentes católicos e as 
atividades que promoviam enquanto iniciativas da Igreja 
nem sempre constituíam as principais referências para 
a população e demais participantes dos movimentos po­
pulares organizados de Caxias.

Neste município, antes da criação da diocese, havia 
também áreas, como a rural de Xerém (onde se organi­
zou a PET) (2), nas quais a população católica em geral 
tinha poucos contatos com padres e outros agentes da 
Igreja. Com a criação da diocese, não aumentou o clero 
ou o número de paróquias. Mas as tentativas, estimuladas 
então, de implantação de um modelo eclesial calcado em 
pequenas comunidades locais de fiéis concorreram em 
muitos casos para o reavivamento e reconhecimento,, 
pelos agentes católicos das práticas e organizações reli­
giosas da população, e para a intensificação das relações 
desta com os padres e demais agentes.

Em geral o investimento na criação de comunidades 
locais de fiéis e a promoção de atividades político-religio­

sas partia das iniciativas dos agentes que propunham aos 
fiéis novas formas de vivência da fé. Nestas estava incluí­
da a participação em movimentos e grupos voltados 
para a transformação social não necessariamente confor­
mados no interior da Igreja ou apenas por católicos, tais 
como grupos de posseiros que enfrentavam ameaças de 
despejo. Mas não resultou sempre dessas iniciativas dos 
agentes uma politização ou uma nova esperança dos 
católicos no movimento social. Por outro lado, a partir 
delas, muitos passaram a participar de um outro nível da 
vida da Igreja Católica em Caxias, reforçando as propos­
tas de sua participação nas transformações sociais.

De fato, a partir dessas iniciativas dos agentes, dentro 
de um espaço reconhecido como interior à Igreja, foram 
sendo estabelecidas novas formas de aproximação de 
fiéis, padres e outros agentes. Muitas vezes uma aproxi­
mação assim se dava em grupos e atividades adequados 
às novas concepções de vivência do religioso. Noutros 
casos, a ligação dos fiéis com esses grupos e atividades 
era informal e a aproximação com seus participantes era 
estabelecida através de laços tais como de amizade, vizi­
nhança, parentesco ou religiosos. Tratava-se de "redes" 
de relações que ultrapassavam as comunidades religiosas 
locais e agrupamentos tradicionais de católicos, como os 
grupos de catequese ou oração, embora muitos dos que 
nelas se inseriam participassem dessas comunidades e

19



agrupamentos. Nessas "redes", os participantes viabili­
zavam sua inserção na "nova igreja". Diferenciavam-se 
dos outros católicos por serem identificados com um 
projeto político-religioso e por estarem próximos de 
agentes muito comprometidos com ele. Também, tinham 
acesso a informações políticas, ao discurso e a material 
político-religioso, e a muitos agentes e às suas preocupa­
ções. Através da participação nessas "redes", muitos fiéis 
passaram a ser agentes das novas propostas de vivência 
religiosa reforçadas com a criação da diocese, responsa- 
bilizando-se por elas.

Na área rural de Xerém, antes da criação da diocese 
de Caxias, advogados da CJP-NI, em algumas áreas, assis­
tiam juridicamente trabalhadores rurais ameaçados de 
expulsão. Ainda na área rural, agentes da Comissão Pas­
toral da Terra (CPT) em algumas localidades tentavam 
reforçar a permanência dos trabalhadores rurais na terra. 
Mas a atuação dos agentes da CJP-NI e dos ligados à CPT 
não contribuía para a formação daquelas "redes". Distin­
guiam-se muito da atuação tanto dos agentes católicos 
que ali passaram a se relacionar mais proximamente com 
a população, após a criação da diocese, como dos que em 
outras áreas do município até então promoviam de 
modo "independente" trabalhos político-religiosos. É 
que nestes casos os agentes católicos eram membros do 
clero local ou a ele ligados, tendiam a conceber suas 
práticas e propostas como extensão de opções religiosas, 
e normalmente conjugavam suas tentativas de senbiliza- 
ção dos católicos e de atuação em movimentos de trans­
formação social com as atividades e participação em 
grupos percebidos tradicionalmente como religiosos. Em 
geral a participação nesse conjunto de relações entre 
católicos que chamamos "rede", dava-se através da medi­
ção desses agentes reconhecidamente vinculados à Igreja 
e de um envolvimento com uma dimensão da vivência 
religiosa também compartilhada pela maioria da popula­
ção católica.

A sensibilização, a partir da perspectiva religiosa, de 
membros da Igreja Católica para questões sociais e polí­
ticas, muitas vezes contribuiu para a sua participação 
naquelas "redes", em atividades político-religiosas e em 
movimentos sociais. Mas essa participação de católicos 
nos movimentos sociais tendia a ser facilitada se os 
agentes católicos aos quais estavam ligados já estivessem 
também participando desses movimentos ou próximos 
deles. Assim, estes constituiriam uma referência impor­
tante para os ainda inexperientes, que poderiam então 
visualizar práticas e avaliações do movimento social 
adequado às suas propostas político-religiosas. De outro 
lado, para a sensibilização de católicos e para sua parti­
cipação naquelas "redes", era importante que os agentes 
católicos aos quais estavam ligados tivessem seu discur­
so, seus projetos e práticas legitimados dentro da Igreja. 
Sendo reconhecidos mais amplamente como da própria 
Igreja, era maior a possibilidade de serem tomados pela 
população católica como adequados à experiência reli­
giosa e à vida da Igreja.

Com a criação da diocese foram reforçados os agentes 
que já possuíam projetos político-religiosos. A própria 
conjuntura de debates em torno da organização e plane­
jamento da diocese, que muitas vezes explicitava dispu­
tas e diferenças de concepção sobre a atuação da Igreja, 
naturalmente os reforçava. Isso porque, no âmbito da 
Igreja agora reanimada, eram colocados, como referên­
cias importantes, aqueles agentes já engajados na cons­
trução de uma Igreja que assumisse compromissos com 
questões populares, bem como o próprio discurso políti­
co-religioso, agora reforçado pela hierarquia. Além disso, 
aumentando suas tarefas e espaços de atuação dentro da 
Igreja, tarefas e espaços multiplicados numa conjuntura 
de organização de diocese, havia um maior relaciona­
mento e articulação entre esses agentes, inclusive com o 
bispo, e era alargado e intensificado seu relacionamento 
com a população católica. Também, dada a nova con­
cepção de vivência religiosa estimulada pela hierarquia 
e consagrada nas diretrizes assumidas pela diocese, diver­
sas ações de agentes católicos no campo político passa­
ram a ser reconhecidas como da Igreja. E algumas foram 
mesmo promovidas ou contaram com a participação 
direta de D. Mauro, como as iniciativas em Xerém de 
formação de um grupo de apoio aos trabalhadores rurais.

Logo ao assumir a diocese, D. Mauro foi procurado e 
estabeleceu contatos com autoridades, com lideranças de 
importantes movimentos, como o Movimento União de 
Bairros (MUB), com o comando de Greve da Fiat, com 
partidos políticos e com grupos e instituições que já 
atuavam na região, como a CJP-NI, a CPT e a Igreja 
Metodista. Esses contatos contribuíram para i  conheci­
mento da realidade social e política vivida peia popula­
ção dos municípios abrangidos pela diocese. E também 
permitiram um conhecimento desses grupos, instituições 
e movimentos, de suas propostas e composição, de suas 
mútuas relações, de sua capacidade de atuação e autori­
dades junto à população, e das possibilidades concretas 
de relacionamento com a Igreja Católica.

Não houve apenas um crescimento do número de 
católicos engajados em movimentos sociais com a cria­
ção da diocese. A chegada de D. Mauro a Duque de 
Caxias pode ser tomada como fator de mudança da "po­
lítica" popular da região, pois tinha características bem 
distintas dos demais agentes políticos. D. Mauro possuía 
uma autoridade ímpar frente às instituições, grupos e 
agentes a qual não decorria apenas da sua ascendência 
sobre agentes e população católicos, do fato de liderar 
incontestavelmente o processo de criação da diocese, 
do estímulo que dava às iniciativas dos agentes católicos 
junto ao movimento popular, ou do aumento efetivo de 
tais iniciativas promovidas por entidades e outros agentes 
e grupos ligados ao movimento popular. Enquanto mem­
bro da hierarquia católica, possuía a capacidade de atuar 
autonomamente numa amplitude social e com uma eficá­
cia política inacessíveis aos demais agentes do movi­
mento social.

20



O Centro Comunitário 
de Duque de Caxias

A partir de contatos já estabelecidos, por iniciativa da 
diocese católica foram organizadas reuniões das insti­
tuições e agentes (final de 1982) que, movidos por 
opções ou subordinados a instituições religiosas, atuavam 
ou pretendiam atuar junto aos movimentos populares.

Destas reuniões participaram CPT, CJP-NI, padres e 
agentes da Igreja Católica, assessores das experiências 
católicas até então "independentes" em Duque de Ca­
xias e pastores metodistas. A proposta era de troca de 
informações sobre as condições de vida da população 
trabalhadora, e de amadurecimento da perspectiva de 
atuação conjunta. Questões ligadas à luta pela terra, 
urbana e rural, por serem graves na região e já objeto 
da atenção da maior parte dos presentes, foram enfati­
zadas. Mas a atuação conjunta foi adiada, pois o grau 
de proximidade das instituições e agentes com a popu­
lação e as suas experiências de participação nas lutas 
populares eram bastante heterogêneas e, também — 
como foi avaliado na ocasião — essas experiências eram 
muito localizadas e ainda incipientes.

Antes das reuniões desse grupo de instituições, uma 
aproximação já se tinha dado entre católicos e metodis­
tas. Três encontros do bispo católico e de padres com 
pastores metodistas já tinham ocorrido (início de 1982), 
a partir de contatos estabelecidos por D. Mauro -  logo

que assumiu a diocese — e o bispo Paulo Ayres, da Pri­
meira Região da Igreja Metodista. Nesses encontros, além 
de questões que o grupo de instituições iria mais tarde 
abordar, discutiram-se as possibilidades concretas de 
aproximação das duas Igrejas na região.

Para os participantes desses encontros, essa aproxima­
ção significava um raro rompimento de distâncias entre 
Igrejas cristãs. Quanto à Igreja Metodista, esta tradicio­
nalmente se coloca como ecumênica em seus documen­
tos e nos depoimentos de sua hierarquia. Contudo, gran­
de parte dos seus membros não costuma identificar-se 
com o ecumenismo, e diferenciações são estabelecidas 
com freqüência entre ecumenismo com as demais Igrejas 
Evangélicas e com a Católica. Não são correntes realmen­
te ações concretas conjuntas como a que se deu em 
Caxias a partir de contatos de membros das hierarquias 
de ambas as Igrejas. E estabelecer uma aproximação em 
torno sobretudo dos problemas de acesso à terra enfren­
tados pela população da região, pressupunha determina­
da postura, frente às questões sociais, comum aos dois 
bispos e aos agentes das Igrejas participantes dos três 
encontros.

O bispo da Primeira Região, que abrange todo o Es­
tado do Rio, é conhecido por suas posições sensíveis 
para as questões sociais. Tais posicionamentos não 
correspondem necessariamente aos da maioria dos mem­
bros das Igrejas locais nem dos pastores nomeados para 
elas, apesar dos bispos metodistas serem eleitos e da 
Igreja Metodista possuir uma estrutura formal que via­
bilizaria a participação de seus membros na Região 
Episcopal (3). No distrito da Baixada Fluminense, um 
dos nove da Primeira Região, em 1982, na época em que 
se deram os primeiros encontros e as três reuniões de 
pastores com os membros da Igreja Católica, alguns pas­
tores já tentavam articular formas de abertura da Igreja 
Metodista para as questões sociais. A história desses

Foto Armando Cellere

Foto Arquivo do CEDI

D. Mauro Morelli e o bispo Paulo Ayres Mattos (à esquerda) 
O início da proposta de unidade

21



esforços está bastante ligada à do Centro Comunitário 
de Duque de Caxias (CCDC), instituição subordinada ao 
Instituto Metodista de Ação Social, vinculado à Primeira 
Região, e que participou dos trabalhos que deram origem 
à PET. Em torno do CCDC organizaram-se os pastores 
que, junto com pessoas que compartilhavam de seus pro­
jetos, tentaram implantar formas de experiência religiosa 
nas igrejas metodistas da Baixada que as levassem a se 
sensibilizarem com as questões sociais e a participarem 
de transformações sociais na região.

0  distrito da Baixada Fluminense abrange os municí­
pios de Duque de Caxias, Magé e São João de Meriti (ver 
mapa). Agrega quatorze comunidades metodistas, nove 
delas localizadas no município de Duque de Caxias, onde 
residem cerca de mil metodistas. Exceto na igreja locali­
zada nó centro de Caxias, que teria parte significativa 
de membros pertencentes à “ classe média", a grande 
maioria dos metodistas do distrito seria conformada por 
trabalhadores pobres. Com efeito, afora as igrejas de 
Duque de Caxias e da Mantiquira, mas esta última por 
possuir mais de duzentos membros, todas as demais apre­
sentariam problemas financeiros.

0  CCDC, situado no centro de Caxias, tradicional­
mente funcionava como local onde membros da Igreja 
Metodista promoviam atividades sociais e assistenciais. 
Em 1979, o pastor da Igreja de Gramacho foi nomeado 
diretor do CCDC, o que correspondia, dadas as conheci­
das posições desse pastor, a uma preocupação da hierar­
quia com a distância da Igreja frente aos movimentos 
sociais da Baixada Fluminense. Com o novo diretor, que 
concebia aquele centro como local aberto para a socie­
dade, onde a comunidade, não mais tomada como 
apenas metodista, poderia organizar atividades que visas­
sem a promoção social, seu espaço passou a ser utilizado 
para reuniões do Movimento Negro Unificado, do PT, do 
PMDB, do Centro Estadual de Professores, etc, o que já 
significava para os membros da Igreja Metodista mudan­
ça expressiva do CCDC. Também profissionais da área 
de saúde e advogados passaram, junto com o diretor do 
CCDC e mais um pastor, a se aproximar do MUB, na 
época organizando-se como federação, prestando e pla­
nejando serviços demandados pela população através de 
associação de moradores. Tentava-se, ainda, junto a 
membros das igrejas locais, promover discussões acerca 
da relação das atividades do Centro e da situação social 
do município com o Evangelho. Contudo, o CCDC ten­
dia a permanecer visto pelos membros das Igrejas locais 
como exterior à vida da Igreja. Mas grande parte das ati­
vidades que promovia então viabilizava a participação de 
alguns membros da Igreja Metodista, especialmente pas­
tores que se identificavam com as propostas do diretor 
do Centro, em movimentos sociais da Baixada, tais como 
aqueles que passaram a utilizar o espaço do Centro e a 
contar com alguns serviços por ele fornecidos.

Em 1982, o projeto da direção do Centro era de 
levantamento da situação dos moradores da Baixada 
Fluminense nas áreas de saúde, justiça, terra e educa­

ção, a fim de se obterem elementos com vistas à infor­
mação e sensibilização dos metodistas para uma parti­
cipação nos movimentos sociais da região. Aglutinando 
cinco pastores do distrito, esse projeto, que vinha ope­
rando com uma proposta muito geral, a partir de agosto 
de 1982, começou a adquirir contornos mais concretos. 
Um grupo de profissionais especializados naquelas 
quatro áreas formaram uma equipe junto com os cinco 
pastores e com eles passaram a percorrer as igrejas, dis­
cutindo com seus membros os projetos que pretendiam 
implantar, estimulados publicamente pelo bispo da Pri­
meira Região. 0  que se formulava então, com a parti­
cipação dos profissionais que através da mediação dos 
pastores iam conhecendo e aproximando-se dos mem­
bros das igrejas locais, era um projeto da Igreja para ela 
própria. Não se tratava mais de abrir canais diretos de 
participação de membros da Igreja nos movimentos 
sociais, mas das atividades do Centro serem instrumentos 
para tanto. Mesmo que de grande parte delas partici­
passem apenas membros das igrejas, constituíam espaço 
para discussões que poderiam alargar as concepções 
acerca da situação da população da Baixada e do que 
costumava ser computado como "atividade de igreja".

Colocando-se como agentes da Igreja, os membros do 
CCDC participavam de atividades do cotidiano das igre­
jas locais e da Distrital, e tentavam acompanhar algumas 
atividades da população organizada, não necessariamente 
metodista. E, profissionais e pastores, constituíam grupo 
que aos poucos ia adquirindo identidade própria frente 
aos outros membros da Igreja Metodista do distrito, 
e aos agentes políticos e demais participantes dos movi­
mentos sociais da região.

A participação dos pastores era fundamental nesse 
processo. Chegavam a mediar a aproximação dos pro­
fissionais do CCDC com agentes políticos da região, 
como lideranças de Associações de Moradores, inserindo- 
os nesse campo como representantes da Igreja Metodista. 
Junto à Igreja, além de legitimar a presença dos profissio­
nais do CCDC nas suas comunidades locais, viabilizavam 
mais facilmente sua entrada naquelas cujos pastores não 
se identificavam com a proposta. E, também, assumiam 
o trabalho de educação propriamente religiosa, possibili­
tando a formulação de um discurso religioso coerente 
com a proposta da Igreja Metodista estar inserida nas 
questões sociais.

Em janeiro de 1983, quando em Xerém já começavam 
os trabalhos que dariam origem à PET, realizou-se o Con­
cílio Regional da Igreja Metodista. Porque houve trans­
ferência de muitos pastores do distrito, naquele momen­
to a disponibilidade dos que permaneceram ligados ao 
CCDC era bem menor que a dos não pastores, e porque 
era ainda incipiente a relação destes com a população 
metodista, recolocou-se a questão da legitimidade do 
CCDC para as igrejas locais. Este permanecia sendo per­
cebido pela maioria dos membros da Igreja Metodista da 
Baixada Fluminense como fora da vida da Igreja, embora 
alguns membros tenham passado a integrar a equipe e

22



a assumir algumas atividades promovidas pelo CCDC 
junto às Igrejas locais.

As relações com os membros das igrejas locais foram 
retomadas com maior intensidade quando, através dos 
Encontros "Baixada Livre", organizados pela Superin­
tendência Distrital, os membros do CCDC passaram a 
participar de discussões com as lideranças metodistas do 
distrito sobre a prática da Igreja e as condições de vida 
da população da Baixada Fluminense. A partir de então 
o trabalho voltou a ser articulado e os membros do 
CCDC reforçaram os contatos com as igrejas locais e 
aprofundaram suas relações com seus membros. Também 
nesse período começaram a reavaliar as experiências an­
teriores de participação no movimento popular, e a 
discutir a fragilidade do CCDC diante da responsabilida­
des de "manipulação" por agentes políticos. Apontavam 
sua "pouca experiência e conhecimento da dinâmica 
do movimento popular" (4) como fatores que concorre­
ram para tais situações. Apesar disso, permaneceram 
prestando serviços, cedendo o espaço do Centro e parti­
cipando de atividades de movimentos populares da 
região. (5)

Nessa ocasião, já em meados de 1983, o trabalho em 
Xerém junto à Igreja Católica começava a aparecer como 
uma das opções de envolvimento dos metodistas nas 
questões sociais.

A formação da
Pastoral Ecumênica da Terra

Em janeiro de 1983, na paróquia Nossa Senhora das Gra­
ças, em Xerém (ver mapa), reuniram-se diversas institui­
ções que atuavam ou pretendiam atuar junto aos traba­
lhadores rurais da região. Essa reunião fora concebida 
por padres da Igreja Católica com inserção nos movi­
mentos urbanos de Duque de Caxias, e convocada por 
eles e pelos novos padres da paróquia que já nessa reu­
nião colocaram que pretendiam atuar junto aos traba­
lhadores rurais de Xerém levando em conta os demais 
trabalhos em andamento ou a serem instalados. Além 
destes padres, participaram da reunião D. Mauro, o coor­
denador regional e um assessor da CPT, membros do 
CEDI, b  pastor superintendente distrital da Igreja Meto­
dista, um pastor metodista representando o CCDC, o 
representante de uma Associação de Moradores de 
Xerém e alguns membros da Igreja Católica. Das reu­
niões que, a partir desta foram ocorrendo ao longo do 
primeiro semestre de 1983, com composição um pouco 
diferenciada e sem a presença do bispo católico, parti­
ciparam basicamente as instituições que se apresentaram 
na primeira reunião.

A maioria dos participantes, nas primeiras reuniões, 
tomou conhecimento da situação dos trabalhadores 
rurais de Xerém, especialmente das ameaças de despejo, 
vendas de posses e ausência de instrumentos que pu­
dessem reforçar a perspectiva de permanência na terra.

Já nessas primeiras reuniões acertou-se que seria feito 
conjuntamente um levantamento sócio-econômico da 
área rural do município e amadureceriam formas de 
apoio aos trabalhadores rurais e a sua organização. Nelas 
também se decidiu que os participantes do grupo passa­
riam a ir juntos nas áreas onde já se tinha contato com 
os trabalhadores e questões de terra se apresentassem. 
Visava-se com isso uma inserção junto aos trabalhadores 
rurais, o conhecimento da situação por eles enfrentada, 
a reflexão sobre formas de apoiá-los, inclusive no plano 
jurídico, e começar um trabalho de conscientização de 
seus direitos e possibilidades de encaminhamento de suas 
lutas. Acertou-se ainda que a atuação de todos estaria 
subordinada ao conjunto de participantes das reuniões, 
que nelas avaliariam e planejariam os trabalhos em cada 
área.

Com a convocação dessas reuniões foi promovida uma 
articulação de agentes de distintas instituições a qual 
teria como referência a eficácia social e política de sua 
atuação. As questões específicas do trabalho político- 
religioso dos agentes da Igreja Católica e da Metodista 
não constituíam ali objeto de discussão. A maioria dos 
agentes, inclusive os católicos, também não conhecia e 
não tinha iniciado nenhum trabalho, nos termos agora 
propostos, junto aos trabalhadores rurais, mas se intro­
duziram nele a partir desse grupo. Tais fatos marcarão 
a implantação do trabalho político-religioso de católicos 
e metodistas na área rural de Xerém e as transformações 
no caráter e na composição do grupo que se formara 
então.

Por ser recente a presença dos padres da paróquia de 
Xerém na região, por não terem experiência de atuação 
junto a trabalhadores rurais e pelo fato de ainda estarem 
em formação outros agentes católicos que os auxiliassem 
na implantação de um trabalho político-religioso, requi­
sitavam, um pouco antes dessas reuniões, a assessoria do 
CEDI. Os membros da Equipe Rural do CEDI associa­
vam a eficácia dessa assessoria ao estabelecimento tam­
bém pelos assessores de uma relação com os trabalhado­
res junto aos quais os agentes católicos atuavam. A inser­
ção dos membros do CEDI nos trabalhos daquele grupo 
contemplava essa perspectiva dada à proposta de ida às 
áreas, mas deu-se sem antes ter sido planejado seu traba­
lho específico junto com os padres.

Os padres vinham, há cerca de ujn ano, relacionando- 
se com a população católica rural de Xerém, inclusive 
em áreas que agora seriam visitadas pelos membros das 
outras instituições. A sua participação agora em ativida­
des não ligadas diretamente pela população às da Igreja 
Católica, e implementadas junto com agentes não reco­
nhecidos como religiosos ou católicos, colocava a difícil 
questão da identidade que iriam assumir frente à popu­
lação. Por um lado, o trabalho não poderia ser caracteri­
zado como católico, ou mesmo como essencialmente 
religioso; e por outro a relação que a população estabele­
cia com eles estava marcada pelo fato de serem padres, 
para os agentes da Igreja Metodista tais questões se colo-

23



cavam, mas de modo distinto porque não existiam prati­
camente metodistas na área rural de Xerém e a Igreja não 
tinha planos de implantação de comunidades locais nessa 
área. Os agentes da Igreja Metodista a princípio partici­
param das reuniões com a perspectiva de um trabalho 
ecumênico com a Igreja Católica, dando continuidade e 
concretizando as propostas levantadas nos contatos esta­
belecidos no ano anterior. Esperavam que nestas reu­
niões estivessem presentes apenas agentes das duas Igre­
jas, havendo lugar para o tratamento de questões a 
partir de uma perspectiva religiosa, e para um planeja­
mento dos trabalhos adequado à aceitação, pelos demais 
membros de ambas as Igrejas, das propostas de apoio aos 
trabalhadores rurais, e à adesão de católicos e metodistas 
ao grupo.

Os próprios agentes metodistas e católicos tratarão 
neste Caderno dos diversos problemas que levaram à 
saída dos outros participantes do grupo, como as dife­
renças quanto à forma e às propostas de atuação junto 
aos trabalhadores rurais de Xerém. Cabe apenas ressaltar 
que o crescimento das dificuldades de relacionamento 
dos agentes das Igrejas Católica e Metodista com outros 
participantes concorreu para sua aproximação e para o 
reforço de sua identidade propriamente religiosa naquela 
articulação.

Logo após o afastamento dos outros membros do 
grupo, católicos e metodistas permaneceram atuando nas 
áreas e prestando serviços, a maioria deles jurídicos, aos 
trabalhadores rurais, num trabalho ainda não muito dife­
rente do anterior. Tais atividades podiam reforçar esses 
agentes frente aos trabalhadores rurais e a outros agentes 
políticos, e aumentar a possibilidade de outros membros 
das Igrejas conceberam o posicionamento das Igrejas 
e a participação nas lutas sociais como opção fundamen­
talmente religiosa. Contudo, as mediações necessárias 
para que outros membros das Igrejas também se envol­
vessem com esse trabalho talvez tivessem que ser articu­
ladas em um espaço reconhecido por eles como religio­
so e pertencente às Igrejas. A formação posterior pelos 
agentes das duas Igrejas de uma PET em Xerém corres­
pondeu a essa necessidade de se organizar uma atuação 
voltada preferencialmente para os membros das Igrejas. 
Mas se o trabalho ecuménico-político e de serviço apre­
sentava problemas por poder não ser tomado como 
religioso ou interior às Igrejas pelos membros não parti­
cipantes, a PET já colocou, para eles, novos problemas, 
como o de sua identidade metodista ou católica. Mas 
essas são questões que serão tratadas, com detalhes, nos 
relatos.

NOTAS

(1) Estamos chamando de agentes das Igrejas aqueles membros 
que respondem, em alguma medida, por suas atividades.

(2) Na área rural do distrito de Xerém reside mais da metade 
da população rural do município. Frente à população total 
do município, é reduzida a população rural (menos de 4% 
daquela), mas, no distrito de Xerém, esta chega a constituir 
cerca de 33% da população recenseada em 1980:

População em 1980

Total Urbana Rural

Município de
Duque de Caxias 575.814 55.208 20.606

Duque de Caxias 
Campos Elyseos 
Imbariê 
Xerém

306.243 306.243
163.093 163.093
72.000 62.708 9.292
34.478 23.164 11.314

Fonte: IBGE — Censo Demográfico 1980 — Dados distritais

(3) "Mesmo na Igreja Metodista, cujo sistema é o conexional — 
relação das igrejas em nível distrital, regional e geral — tenham 
(sic.) uma linha definida de trabalho e instâncias de decisão 
com representação de amplos setores da igreja, o que pressu­
põe uma estrutura democrática, na prática, ainda, as decisões 
e o encaminhamento do trabalho se centralizam na figura dos 
pastores e lideranças leigas tradicionais.

"Isso faz com que a maioria das igrejas locais fique à margem 
da discussão e formulação das decisões tomadas a nível geral, 
regional e mesmo distrital, sendo impedida muitas vezes de ter 
conhecimento do que foi decidido.

"E o próprio pastor que, neste caso deveria funcionar como 
elo de ligação entre a igreja local e os demais níveis, repassando 
a discussão das decisões e estudando os Documentos aprovados, 
adaptando-os à sua realidade, muitas vezes transfere para a igreja, 
sua visão particular da Missão, sua própria linha pastoral, suas 
ênfases doutrinárias, etc. Nesses casos, as igrejas ficam como que 
à deriva, sempre dependentes da postura do pastor e da sua preo­
cupação ou não em se envolver e se integrar com os outros níveis 
da Igreja". CCDC — Relatório Dez./83. Mímeo pp 21-22.

(4) CCDC — Relatório de Atividades 19 semestre de 1983 — 
mímeo, p. 1

(5) Em dezembro de 1983, ao tratar da retomada das relações 
com as igrejas locais depois do Primeiro Encontro "Baixada Li­
vre", a equipe do CCDC colocava: " .  . . até então mantínhamos 
uma dúvida constante sobre o que era prioritário no nosso traba­
lho, ou seja, por onde é que se começava a trabalhar — se com as 
igrejas e, através delas com a própria população e seus movimen­
tos, ou se através dos organismos populares procurando aí, envol­
ver as igrejas. Com esse novo momento, e as oportunidades que 
foram surgindo, sentimos que já não havia mais dúvida. Os dois 
tipos de trabalho podem acontecer simultaneamente". CCDC — 
Relatório Dez./83. mímeo — p. 19

24



SEGUNDA PARTE

Xerém: falam 
os participantes



Relato coletivo: histórico 
da Pastoral Ecumênica da Terra

CONVOCAÇÃO E FORM AÇÃO IN IC IA L :
DESAFIO DA TER R A  E DO ECUMENISMO

Domingos — Para esta reunião de janeiro de 83, nós e D. Mauro resolve­
mos convidar todos aqueles que já tinham algum envolvimento, alguma 
presença na área: a Igreja Metodista da Mantiquira, os advogados de Nova 
Iguaçu, da Comissão de Justiça e Paz, que assessoravam o conflito de Pe­
nha-Caixão; padre e agentes de pastoral que trabalhavam na paróquia de 
Lote XV , uma vez que a fazenda Penha-Caixão ficava bem próxima deles, 
o CEDI e a CPT, que já desenvolvia um trabalho na área, através do regio­
nal da CPT, que se orientava pelas linhas de: priorização das lutas e movi­
mentos de lavradores; e priorização das lutas de oposição sindical. Foi 
também a essa reunião a Associação de Moradores do bairro de Xerém.

A intenção ecumênica nasceu mais em Caxias, não em Xerém. A idéia 
era ter um acerto de contas, quer dizer, reunir todo mundo que tinha já 
algum trabalho na área, ou que tinha algum acesso e gostaria de trabalhar, 
para ver então os vários projetos que cada um estava fazendo na área. O 
que se pretendia era delimitar os espaços de cada um. Esta primeira reu­
nião teve desdobramentos.

Jairo — A Associação de Moradores de Xerém participou no início dos tra­
balhos, mas logo retirou-se em vista da avaliação de seus representantes 
naquelas reuniões.

Rafael — Nesse primeiro momento se deu começo a uma reflexão sobre 
como seria o início do trabalho. Havia sugestões do tipo:

"Vamos levantar as estratégias que existem a nível estadual, federal, 
empresarial aqui para Caxias";

"Vamos consultar o governo do Estado, fazer contatos, e para isso as 
entidades poderiam servir."

Por um lado estas propostas e por outro a discussão entre: começar o 
trabalho conhecendo a região e a realidade social de Xerém para chegar 
a algum projeto ou iniciar logo algum trabalho junto aos lavradores.

EM BUSCA DE UM PROJETO COMUM

Cadu — Quando nós do Centro Comunitário chegamos àquelas discussões, 
achamos que não estava clara, seja uma preocupação ecumênica seja a ten­
tativa de envolver as Igrejas naquele trabalho. Eu lembro que, numa das 
primeiras reuniões, recebemos um mapa que demarcava as áreas de traba­
lho na região rural através das capelas da paróquia católica. Isso mostra ao 
menos que no início não havia uma perspectiva de trabalho comum ao 
conjunto do grupo. Existia assim a nível de pessoas ou de instituições en­
volvidas. Na reunião em que se fez a divisão em equipes para conhecer a 
realidade das áreas, é que se demarcou o trabalho. Porque como não exis-

Este relato foi produzido por 
representantes do grupo (ou 
equipe) que organizou a 
criação da PET e um 
entrevistador do CEDI. As 
pessoas que falam sáo:

Domingos Coelho Ormonde 
Filho — padre católico em 
Xerém. Paróquia Nossa 
Senhora das Graças.

Jairo Also Blecher — advogado 
do CCDC (atual 
PAS-BAIXADA). Assessoria e 
apoio à PET.

Rafael Soares de Oliveira — 
assessor do CEDI. Assessoria e 
apoio à PET.

Cadu — Carlos Eduardo 
Coelho — assessor do CCDC 
(atual PAS-BAIXADA). 
Assessoria e apoio à PET.

Jorge Luiz Ferreira Domingues
— pastor metodista em Xerém. 
Igreja Metodista de 
Mantiquira.

Ernesto Barros Cardoso — 
assessor do CCDC (atual 
PAS-BAIXADA). Assessoria e 
apoio à PET.

Bita — José Bittencourt Filho
— assessor do CEDI. 
Entrevistador no relato.

Zé Cláudio — José Claudio 
Souza Alves — agente católico 
na PET.

Maria Thereza Cardoso Fortes
— agente católica na PET.

Início do trabalho 
sem projeto comum 
e problemas enfrentados

26



F
ot

o 
R

af
ae

l S
oa

re
s 

de
 O

liv
ei

ra

tia nenhuma definição geral pré-determinada, o envolvimento dessas equi­
pes nas áreas foi bastante diferenciado. Penha-Caixão e Santo Antônio, 
duas áreas de conflito, tiveram um tratamento privilegiado. As pessoas da 
CPT por exemplo, tinham uma perspectiva de se envolver em todo o tipo 
de luta e tal perspectiva, nas visitas às regiões, já não era mais conhecer a 
realidade da área, já conheciam, já estavam lá há um ano mais ou menos 
trabalhando. Essa posição determinava a tônica da equipe onde se envolve­
ram as pessoas da CPT.

Outros estavam nessa equipe, e no entanto, queriam conhecer aquela 
realidade e sentir mais as pessoas, e não só conversar com as lideranças an­
tigas que a turma da CPT procurava, tipo Chico Silva, Joaquim Antônio, 
Pedro Pinto, José Sanitário e outros, mas também, queriam conversar era 
com o lavrador comum, vendo os seus problemas como era o caso do 
Chico Silva, por exemplo, que é um cara da Assembléia de Deus. Enquan­
to predominou a relação pautada pelo pessoal da CPT não tivemos oportu­
nidade de discutir se ele fazia ou não fazia uma ligação entre a fé e o tra­
balho que desenvolvia.

Rafael — E, eu acho que nesse divisor de águas entra um pouco o que o 
CEDI discutiu: qual seria a posição dele nesse grupo. Quando se viu essa 
indefinição, o CEDI, percebendo que havia nas cabeças dois projetos 
entrou na perspectiva de conhecimento da área e levantamento da situa­
ção. Não havia uma proposta única. Acredito que, entretanto para alguns, 
principalmente para quem estava mais tempo na área, como a CPT, já 
havia perspectiva de se começar algum trabalho, e isso dominava o grupo.

Nós trabalhávamos em equipes divididos por áreas: Rio de Areia, São 
Lourenço, Santo Antônio, Penha-Caixão, Cantão de Santo Isidro, e aí 
pelo que se fazia, parecia que já estava decidida a organização e metodolo­
gia das reuniões daquele grupo todo que tinha trabalhos isolados em cada 
área, porém as pessoas estavam mais ou menos incomodadas com isso. Se 
passava um mês fazendo trabalho em Penha-Caixão de uma forma, em São 
Lourenço de outra, em Rio de Areia de outra, etc, e aí, uma vez por mês, 
se juntava aquele grupo e havia informes, do que estava acontecendo em 
cada área. Estava aí toda a complicação do grupo: uns queriam dar sim-

1983: discutindo sobre 
usucapiâb em Santo Isidro

27



F
ot

o 
C

ar
lo

s 
E

du
ar

do
 C

oe
lh

o

plesmente informes, encaminhar coisas e propor trabalhos; outros estavam 
querendo discutir os informes e levantar questões, ver o que estava acon­
tecendo.

Jorge — 0  que é que unia aquele grupo?

Rafael — Só a idéia de trabalhar com lavradores, a questão da terra. A 
questão urbana nesse início não tinha ênfase nenhuma.

Jairo — Também começam a acontecer, nessa época, as solicitações que 
vinham à gente para prestar determinadas assessorias a problemas que o 
pessoal tinha na área. Foi nessa época que a equipe de São Lourenço, prin­
cipalmente, passou a se tornar quase que uma assessoria a uma associação 
de lavradores, o NAF. Então, qualquer problema concreto que o NAF ti­
nha chamavam a gente para comparecer, para participar. Então a gente fi­
cava mais ou menos sem compreender qual era o nosso papel ali. Claro que 
a gente também não fugia à solicitação.

Rafael — Por outro lado, os informes do Grupo das áreas que tinham con­
flito predominavam, como se fosse assim: "Não, este aqui está enfermo, 
vamos trabalhar com o enfermo". Mas não tinha um acordo sobre qual 
seria o trabalho de todo mundo. Os informes eram diferentes.

Jorge — Se havia solicitações por parte dos lavradores que começavam a 
ser atendidas, então já havia uma identidade, um projeto comum?

Cadu — Existia uma preocupação em trabalhar a questão da terra ali no 49  
Distrito. Mais a questão rural. Naquela época não se pensava muito na 
questão urbana. Até me lembro que se levantou alguma coisa, mas a gente 
achou que não, que era melhor pensar primeiro na área rural. Lembro que 
chegou a haver um início de discussão sobre isso, mas a gente não aprofun­
dou muito. Penso que, quando esse grupo se reunia, o que predominava 
era a visão dos representantes, da CPT sobre isso tudo. A gente ficava meio 
perdido. Por exemplo, raramente se tinha oportunidade de dar informes 
de Rio de Areia, porque sempre era colocado como uma coisa de segundo

1984: usucapião, uma 
solicitação permanente

28



plano, porque os lavradores daquela área, com quem nós trabalhávamos 
não participavam das lutas atuais e também apoiaram o golpe de 64. Por 
isso nunca se discutia a situação dessa área. O informe que se dava era a 
luta do Núcleo Agrícola, o que vai ser feito, vai haver uma assembléia de 
lavradores, vai ter eleição no sindicato, etc... Exatamente porque aquelas 
pessoas ainda não se conheciam, bem, acho que ainda não estavam com um 
mínimo de segurança para propor outra discussão. Não que não quisésse­
mos discutir isso, mas o que não queríamos era limitar o trabalho basean­
do a análise da área levando somente em conta o que dizia respeito aos la­
vradores organizados. Era preciso ampliar o nosso universo de compreen­
são de toda a área rural.

Rafael — Bom, acho que um dado bem interessante nesse tipo de grupo 
tão eclético é que havia um certo "estranhamento" institucional, um 
certo, "pisando em ovos" para discutir, um certo receio de ferir suscetibili­
dades institucionais; não se sabia até que ponto a CPT e a Igreja Católica 
eram uma coisa só, até que ponto o Centro Comunitário Metodista estava 
preocupado com os católicos, até que ponto o CEDI assumia a identidade 
ecumênica ou se subordinava à Igreja Católica que o trouxe ao grupo. 
Neste momento, questionar ou não questionar as idéias de alguém, poderia 
implicar em questionar as idéias da instituição que esse alguém representa­
va . E esse negócio tinha peso.

Cadu — Creio que essa insegurança que tínhamos em relação a que tipo de 
trabalho queríamos desenvolver, esse estranhamento entre as instituições 
deixava a gente numa posição às vezes assim: a CPT colocava uma questão 
concreta, como, por exemplo, a necessidade de encaminhar uma luta do 
Núcleo Agrícola; o governo estadual tinha que ser contactado. E aí, a 
gente ficava meio assim: "bom, poxa, não é bem isso não, mas se a gente 
disser que não é isso, a gente vai parecer meio esquisito; que negócio é 
esse: a gente vai se negar a encarar uma luta dessa, o que a gente está fa­
zendo aqui então? Nós estamos jogando contra o movimento?" Às vezes a 
CPT falava: "Nós vamos ficar aqui parados, esperando, só conhecendo? 
Lavrador é lavrador, a gente sabe o que o lavrador precisa." Esse tipo de 
discurso era feito. Então, como a gente ainda não tinha certeza e seguran­
ça do que queria, qual era nosso projeto, não nos negávamos a isso.

Domingos — Sobre esse assunto do projeto comum eu ainda acrescentaria 
que primeiro, como eu já tinha falado, a CPT já tinha presença na área mas 
não via Igreja Católica local. Quer dizer, a presença da CPT na região de 
Xerém era uma presença, enquanto Regional, anterior ao projeto ecumê­
nico. Na época o padre que estava em Xerém era refratário a todos os pro­
blemas sociais e a CPT entrou por outros contatos e não através da Igreja 
Católica. Parece que na época das eleições sindicais alguém da CPT procu­
rou a Igreja Metodista para sensibilizar os membros; houve uma reunião 
de sensibilização com a juventude da Igreja Metodista de Mantiquira. Esse 
é um dado. Outro é que essa primeira reunião de Xerém foi convocada 
pela Igreja Católica, sem nenhuma conversa anterior entre padres e pastor 
metodista. Mesmo no decorrer dessas reuniões, nunca houve um acerto da 
nossaparte, católicos e metodistas da área, sobre o que nós queríamos com 
esse trabalho.

Jairo — Existiu uma outra relação que eu gostaria de incluir neste momen­
to. O próprio tratamento que o Núcleo Agrícola Fluminense tinha com a



gente era muito de envolvimento, mesmo porque eles não tinham clara a 
diferenciação entre o que era a CPT e o que era a Pastoral Ecumênica da 
Terra. Então, nessa época, a gente, mensalmente, ia às reuniões do Núcleo 
Agrícola Fluminense (últimos domingos do mês) a que éramos convida­
dos. E fomos realmente a muitas reuniões. O envolvimento era tal, até por 
parte dos lavradores em relação à gente, que chamavam a gente para secre­
tariar a reunião. No começo da assembléia o presidente chamava: "chama 
o fulano da Pastoral da Terra para secretariar a reunião” . Ficava uma situa­
ção meio ruim, porque não se discutia a nossa posição. Não era bem isso, a 
gente dizia, estávamos ali para dar assessoria, para ajudar em alguma coisa 
etc... e assim em algumas reuniões a gente chegou até a secretariar o NAF.

Rafael — Acho que podíamos começar a falar do processo de discussão 
que houve no grupo, uma discussão sobre a identidade. Nessa coisa de não 
se discutir muito informes, de se ter informes e encaminhar trabalhos, com 
os indefinidos querendo conhecer e discutir questões do trabalho, houve 
um momento nos meados de 83 em que se ganhou espaço naquçla reunião 
para o levantamento de questões sobre o trabalho. E uma questão muito 
forte que surgiu, por exemplo, na área de Rio de Areia, foi a de qual era a 
identidade que aquela equipe deveria apresentar aos lavradores, lamos lá 
eu do CEDI, o Ernesto do Centro Comunitário, o padre Domingos da Igre­
ja Católica, e nos apresentávamos em nome de um projeto comum, mas, 
ao mesmo tempo, éramos pessoas diferentes, de instituições diferentes, 
que projeto comum era esse? No final das contas éramos o que os lavrado­
res ouviam falar que existia, éramos a CPT. Qual é a identidade desse 
grupo? Nós somos o quê? Estamos reunidos em nome de quê? Foram estas 
as questões levantadas no grupo.

Domingos — Em 83, quando se começou a discussão da identidade do 
grupo, cobraram de nós, padres, o que a Igreja pretendia com esse traba­
lho. E nós de fato não tínhamos discutido. O pessoal católico, em algumas 
capelas, já tinha uma expectativa em relação à Pastoral da Terra. Quando 
houve o conflito de Penha-Caixão, eu levei Mariazinha e Sebastião, que 
agora estão aí trabalhando conosco, para participarem de uma reunião. T í­
nhamos conversado: "Poxa, nós precisamos fazer alguma coisa; precisamos 
começar a reunir o pessoal das comunidades para discutir isso", mas não se 
falava nada de projeto ecumênico. A gente sempre compreendia que nós 
da Paróquia tínhamos que formar um grupo preocupado com o problema 
dos lavradores. Havia gente na expectativa de que houvesse uma reunião 
de membros da Igreja sobre o problema da área rural. A mesma coisa em 
São Lourenço e em Santo Isidro. E a gente falava mesmo de Pastoral da 
Terra. Mas não era CPT, que o pessoal não conhecia nem uma proposta 
ecumênica.

Bittencourt — A Igreja Católica não tinha discutido o assunto?

Domingos — Nem Igreja Católica, nem Metodista, nem as duas em con­
junto. "Afinal de contas o que vocês querem?" questionava-se.

Cadu — Queríamos trazer pessoas da Igreja Metodista mas ficávamos segu­
rando, porque a discussão era uma discussão tão complicada e o clima 
estava tão acirrado dentro do grupo, que eles acabariam se perdendo.

Rafael — Convém falar um pouco sobre o período de discussão da identi­

Discutindo um projeto 
único e respondendo 
a solicitações de apoio: 
problemas e avanços

30



dade e sobre a relação que se passou a ter com o movimento social, a par­
tir da ocupação, pelos lavradores, da fazenda da América Fabril.

Jairo — A gente resolveu o seguinte: participar num possível auxílio aos la­
vradores, se fosse necessário, especialmente em algumas coisas que "pintas­
sem" na conversa com os ocupantes da fazenda América Fabril. E eles nos 
pediram ajuda em forma de assistência jurídica, coleta de alimentos, que 
eles precisariam, principalmente nos primeiros dias de ocupação. A fazen­
da foi ocupada e no segundo dia a América Fabril já tinha tomado ciência 
e providências. A primeira providência foi ir à delegacia de polícia. O dele­
gado policial chamou algumas pessoas e alguns lavradores para irem à dele­
gacia a fim de tomar ciência do que estava ocorrendo na área. Nesse mo­
mento, a gente fez contato com a Secretaria de Justiça, Secretaria de 
Agricultura, para que nenhuma medida violenta fosse tomada contra os 
lavradores. Quando o pessoal do governo tomou ciência dessa ocupação, 
eles se preocuparam com o caso e resolveram acompanhar de perto o 
processo.

Cadu — Tem um fato importante: todo o processo de ocupação já estava 
pré-definido pelas lideranças dos lavradores: quais as etapas, que medidas 
deveriam tomar. Por exemplo, no caso de não poderem ficar lá — e eles 
já calculavam que isso ia acontecer — eles iriam acampar na beira da estra­
da, a fim de tentar sensibilizar a população e as autoridades para o proble­
ma deles.

Rafael — Uma coisa tipo Ronda Alta.

Cadu — Nós estivemos no local da ocupação e constatamos que eram 76 
famílias, sendo algumas dali de Xerém, outras de desempregados de áreas 
vizinhas, lavradores sem terra há muito tempo, etc. Só os lavradores mais 
antigos, que lideravam os trabalhos é que discutiam o processo de ocupa­
ção. Não havia discussão entre os ocupantes sobre que tipo de luta eles 
iriam enfrentar, sobre as dificuldades que eles teriam, as possibilidades 
daquilo dar certo ou não, as pessoas foram pela necessidade que tinham de 
estar lá, foram sem compromisso para ver no que ia dar.

Jairo — E acreditando muito.

Cadu — E, exatamente, as pessoas achavam que aquilo ia dar certo. 
Apoiando ou não, não poderíamos ficar alheios àquela situação. Outra 
coisa também foi o fato de se ter escolhido a terra da América Fabril, 
acho que a expectativa que esse pessoal tinha era de que o apoio da Igreja 
Católica seria muito grande. Certa vez em que nós fomos visitar o acampa­
mento deles, via-se realmente o estado miserável das pessoas, praticamente 
passando fome. A comida que eles tiveram foi a que nós arranjamos. Mu­
lheres e homens ali debaixo do barracão acreditando desesperadamente 
que aquilo ia dar certo. Decidimos então fazer contato com a Secretaria 
de Justiça.

Bom, o secretário de Justiça nos recebeu muito bem, ele porém não 
podia tomar qualquer atitude sem consultar também a Secretaria da Agri­
cultura, então foi marcada uma reunião com as duas secretarias.

Jairo — Mas, antes dessa reunião, teve um fato também importante: a ida 
à delegacia. Na época fui, com alguns lavradores, à delegacia e foi também 
um assessor do secretário de Agricultura. Quando chegamos, já estava lá o 
advogado da empresa querendo dar entrada com uma notícia-crime, para



instaurar um inquérito policial do esbulho possessório. A í tivemos uma 
reunião em que ficou definido o seguinte: o delegado ia engavetar aquele 
pedido de instauração de inquérito policial e a coisa ia se dar a nível de 
governo de Estado, para que não se tomasse nenhuma medida a nível poli­
cial. 0  delegado mesYno assim insistiu em fazer a ficha das pessoas, dos la­
vradores que foram até a delegacia de polícia. 0  pessoal ficou meio 
"assim", então eu falei: "se tiver que fazer ficha de alguém, então é me­
lhor ir lá e fazer de todo mundo, que ninguém aqui na delegacia de polícia 
é responsável de organização, nem de nada. Todo mundo está junto, não 
existe nenhum responsável por isso. Foi o povo que resolveu espontanea­
mente entrar nessas terras, então não é justo que algumas pessoas respon­
dam por todo mundo". A í o assessor da Secretaria de Agricultura também 
interveio e garantiu que ninguém fosse fichado e nem se tomasse qualquer 
medida policial.

Cadu — Lá na Secretaria de Agricultura estivemos representantes dos lavra­
dores, gente da Secretaria de Habitação e Trabalho, gente da Secretaria de 
Agricultura, o advogado da empresa e nós. Na reunião o governo estadual 
já chegou discutindo com a CPT, o que pareceu ser fruto de experiências 
anteriores entre eles. Nós ficamos tentando intermediar, jogando a ques­
tão sobre o problema social das famílias: "Nós não estamos aqui para dis­
cutir se esse tipo de ação dá resultado ou não dá resultado, nós sabemos é 
que há uma situação concreta: 76 famílias carentes numa determinada 
área e é preciso encontrar uma solução. A gente não pode colocá-las na 
rua agora — de volta". O advogado da América Fabril insensível: "dou 48  
horas para vocês saírem, se não, vou mandar a polícia federal tirar vocês” . 
Toda hora ele falava em polícia federal, porque nas terras da América 
Fabril o maior acionista é o Banco Central. A fábrica está falida, e o 
Banco Central assumiu, daí eram terras do governo federal. E ainda 
aconteceu que a CPT começou a querer aproveitar aquela discussão para 
combater o governo estadual. Então ficou uma discussão entre, principal­
mente a Secretaria do Trabalho e Habitação e a CPT, numa discussão emi­
nentemente política, e os lavradores desesperados e nós querendo dar um 
jeito, e o representante da Secretaria da Agricultura parecia que também 
queria uma solução mais no sentido, de resolver o problema daquelas 
famílias, e, no final, não teve jeito mesmo: 48 horas para as famílias saí­
rem, e a Secretaria de Agricultura fez uma reunião com todas as famílias 
para ver o que que seria feito.

Jairo — Bom, mas ainda nessa reunião na Secretaria notávamos que o go­
verno estadual também não podia fazer muita coisa, eles estavam de mãos 
amarradas pelo que afirmaram concretamente: "Bom, a gente não pode 
apoiar essa ocupação pelo seguinte: se a gente apóia, no dia seguinte vai 
haver intervenção no Estado, porque a legalidade está do lado da América 
Fabril". Discutimos muito a questão legalidade/legitimidade, mas o que 
prevaleceu mesmo foi a legalidade e não adiantava a justiça da ação deles. 
Aquela fazenda estava parada, as famílias precisavam de terra para traba­
lhar, para cultivar, mas isso não resolvia o problema, porque os instru­
mentos jurídicos da lei estavam com a América Fabril. Tinha ela toda a 
documentação da fazenda em dia. E ainda havia um representante do 
INCRA que foi totalmente omisso, não falou nada.

32



Fo
to

 R
af

ae
l S

oa
re

s 
de 

O
liv

ei
ra

 
Fot

o* 
Car

los 
E

Ocupação da terra em 1985 
(acima)

Ocupaçáo da terra em 1986 
(à esquerda)

Desafios permanentes de 
apoio aos lavradores

33



Domingos — Parece que o efeito da notícia de ter que abandonar as terras 
não foi o que a liderança esperava, porque os lavradores queriam deixar as 
terras naquela mesma noite.

Rafael — Quando a comissão que tinha ido discutir com o governo, deu a 
informação aos ocupantes que havia uma contestação e que não poderia 
continuar a ocupação, a reação do pessoal foi bem diferente daquela que a 
liderança esperava. A liderança esperava continuar a luta, saindo dali para 
acampar na beira da estrada, etc, mas o pessoal quis sair e se dispersar ime­
diatamente. Foi nítida a defasagem de discussão entre a liderança e os 
outros.

Cadu — Não precisaram de 48 horas. No dia seguinte eles saíram.

Rafael — As pessoas saíram e foram para o salão da paróquia, na expectati­
va de uma reunião com o representante da Secretaria da Agricultura que 
tinha sido marcada. A Secretaria prometera discutir com as pessoas alguma 
solução lá com os representantes das famílias, a gente notou se tratar em 
grande parte de desempregados que tinham arriscado mesmo, foram ver no 
que ia dar. Alguns eram filhos de camponeses que nunca tinham trabalha­
do e resolveram arriscar. A reunião começou pelo cadastramento do grupo 
de pessoas que lá estava. Uma inscrição feita pela Secretaria da Agricultu­
ra. E uma conversa sobre as possibilidades de se obter terra para aquelas 
pessoas. Havia uma proposta da Secretaria da Agricultura de logo que 
fossem descobertas terras sem proprietários se informaria aquele grupo 
listado ali. Pela ação discriminatória se procura descobrir quais as terras 
que são do Estado por terem sido lesadas em algum processo de grilagem 
na Baixada Fluminense do Estado do Rio e etc. As pessoas que estavam 
ali, basicamente tendiam a concordar com a proposta, mas uma das lide­
ranças mais antigas discordou desse desfecho e se desentedeu com o repre­
sentante da Secretaria, o qual acabou se retirando do salão. Esse fato 
acabou com a reunião, o pessoal se desmobilizou. Posteriormente parece 
que foram procurados pela Secretaria de Agricultura com uma terra em 
Italva (Campos^RJ) a qual havia sido levantada como terra do Estado. O 
Núcleo Agrícola assumiu os contatos, em nome dos lavradores. Os desdo­
bramentos seguiram por aí.

Cadu — A  gente não tem muita informação sobre como está lá em Italva. 
Algumas pessoas dizem que foi "enganação", que o pessoal que foi para 
lá está abandonado, outras informações que a gente tem dizem que não, 
que eles estão lá com incentivo do Estado, estão plantando e já estão co­
lhendo o que plantaram...

Bita — Eu aoho que esse episódio da ocupação encerra este ciclo do pro­
cesso. Daí por diante o grupo passa a definir questões de identidade e 
começar uma fase nova ou não?

Rafael — Fez-se, de fato, uma primeira definição, inclusive retomada 
depois da ocupação. Foi a partir dela que chegamos a definir qual seria a 
postura do grupo. Essa primeira definição falando sinteticamente era o 
seguinte: o grupo definiu qual era a sua intenção de trabalho. Era um gru­
po que tinha uma preocupação ecumênica e que tinha se constituído para 
conhecer a região e chegar a formular um projeto. Tal projeto deveria ser 
formulado através da discussão com os membros das Igrejas. Isso a partir

Projeto definido

34



de informações nossas e das próprias pessoas da região sobre a realidade 
social de lá.

Cadu — Acho que chegamos à conclusão de que não tínhamos um projeto 
pronto; isso foi o grande bizu da coisa. Não tínhamos um projeto para 
chegar às Igrejas e dizer: "Olha, esse é o projeto da Pastoral". O que a 
gente tinha era um grupo de assessores que tinham passado um determina-, 
do tempo visitando a área e conhecendo-a embora de forma meio distorci­
da. A contribuição da gente seria, como se falou, envolver as pessoas da 
Igreja com a problemática daquela região, mais ou menos rural e urbana, 
com uma tendência ainda maior para rural. Daríamos instrumentos, infor­
mações a respeito daquela realidade, e da história daquela área, para que, 
com isso, juntos, os membros das Igrejas, padres e pastores discutissem 
com a assessoria do CEDI e do CCDC o projeto de trabalho pastoral. Daí a 
necessidade de envolvimento das Igrejas.

Rafael — Definimos que esse seria o objetivo do grupo. Nesse caso não 
tinha sentido nenhuma identidade externa, como pastoral da terra ou não, 
como uma entidade de educação popular ou coisa semelhante, porque 
nada havia sido discutido com as pessoas das Igrejas, elas não sabiam nem 
o que estava acontecendo. Por isso não se podia dizer que era um trabalho 
pastoral. No entender do grupo, um trabalho pastoral tinha que passar 
pelos membros das Igrejas, em que eles se envolvessem. "Quem tem pasto­
ral são as Igrejas e cadê as Igrejas nesse trabalho?" Pensávamos assim. Essa 
identidade norteou a nossa postura diante da ocupação. Víamos uma ocu­
pação que era uma realidade gritante, as pessoas de fato, sofrendo desem­
prego, passando fome, precisando de terra e podendo trabalhar. E vimos 
que era possível dar apoio. Por outro lado víamos que não deveríamos dar 
esse apoio como entidade pastoral ou coisa assim, mas apoio como Igreja, 
Igreja Catóíica ou Metodista, um apoio de retaguarda, que garantisse que 
não houvesse problemas maiores naquela ocupação, que garantisse uma 
certa infra-estrutura, coisas tipo comida, não repressão, coisas assim. Era 
um tipo de apoio possível considerando que os membros das Igrejas pode­
riam discordar de outro apoio, porque não reconheciam esse grupo como 
representante de nada.

Cadu — Acho que o Domingos teria um pouco a dizer sobre esse projeto 
de ocupação, a dificuldade de a Igreja de repente estar envolvida no apoio 
a uma ocupação. Você mesmo não sentia dificuldades entre os membros 
da Igreja de discutir isso? Lembra-se dessa complicação?

Ernesto — Quando se estava falando da questão de identidade que era 
também de legitimidade, não era uma discussão de identidade só para 
poder pôr no papel bonitinho, era de fato uma discussão que achávamos 
séria, a questão de que a pastoral é de Igreja. Nós do Centro Comunitário, 
mesmo sendo um projeto ligado à Igreja Metodista, não falávamos em 
nome da Igreja Metodista local, de Xerém. Nós não éramos membros da 
Igreja local, logo era muito mais uma questão de legitimidade mesmo. 
Acho que esse fato de as Igrejas apoiarem a ocupação, estarem junto aos 
lavradores reivindicando questão de terra, etc., é muito importante. Nós 
não tínhamos projeto como a CPT. Entramos num processo de construção 
de uma pastoral, que imaginávamos seria num período mais ou menos 
curto. Conheceríamos a realidade e por aí queríamos provocar a aproxi­
mação das duas Igrejas.



Domingos — Bom, em cima então da colocação que me pediram, aquele 
problema eu senti na semana da ocupação. Estávamos tendo um curso 
para formação de ministros leigos da Igreja Católica, eram umas trinta 
pessoas, e aconteceu a ocupação. Quando avisaram, "está sendo ocupada 
uma terra aqui", as pessoas fizeram uma série de perguntas: "quem é que 
está ocupando? de onde vieram? como é que foram reunidas? de quem é a 
terra?" Naquele momento não podíamos informar muita coisa porque não 
sabíamos, mesmo assim, nós dissemos: "é um problema social que está aí 
e nós temos, como Igreja, que responder a isso, fazendo uma reflexão séria 
sobre o quadro". Ficou uma coisa meio esquisita, quer dizer, se a gente diz 
que é a Pastoral da Terra que está dando um apoio, ou que está acompa­
nhando, quem é a Pastoral da Terra? É o grupo de assessores que vem do 
Rio? Não havia nenhum membro da Igreja que pudesse falar. Houve de­
pois membros da Igreja que souberam da ocupação, nos viram lá etc. 
Então uma das preocupações nossas, uma delas era essa que não poderia 
ser uma Pastoral da Terra feita só por pastores, padres e agentes externos. 
Teria que ser dos membros da Igreja.

Rafael — Por que não poderia ser o padre sozinho? Chamar o padre e o 
bispo e irem os dois sozinhos lá?

Domingos — Até poderia ser, o pessoal espera de um padre "progressista" 
que ele vá apoiar a greve, a ocupação, formular a Pastoral da Terra etc... 
E o pessoal podería aceitar e até encontraríamos pessoas que estivessem 
do nosso lado. A nossa preocupação é se seria algo eficiente ou não, assim 
como o nosso antecessor era refratário ao movimento social, podería ser 
que depois que nós saíssemos da paróquia, viesse um outro também dessa 
linha e então em que medida o pessoal das comunidades iria reconhecer 
a Pastoral da Terra como algo que fosse delas mesmo? Algo legítimo da 
Igreja, que haja essa participação social, que o Evangelho exige que se 
apoiem os movimentos sociais? A  nossa preocupação era muito essa: não 
bastava o apoio do padre, era preciso que os membros das comunidades 
discutissem, conhecessem as preocupações dos lavradores, conhecessem 
até esses movimentos que estavam em curso, como é que eles viam isso 
tudo. Nós achávamos que era melhor que o processo fosse logo participa­
do e assumido por eles. Nós da paróquia procuramos respeitar o processo 
do grupo ecumênico em certa medida. Não provocamos nenhuma reunião 
de membros da Igreja, para discutir o problema da terra, nenhuma. Com­
preendemos que o grupo estava se definindo. Não fizemos um trabalho 
paralelo de formar gente para a Pastoral da Terra, nada disso. Ficamos 
sempre esperando que o grupo definisse o seu projeto.

Cadu — Acho que é importante esse dado. A gente que trabalha com Igre­
ja conhece que normalmente a Igreja já tem um projeto pronto, para esse 
tipo de prática. Por mais progressista, democrático que seja o pastor, ou 
padre, é muito difícil de acontecer o que aconteceu lá, em Xerém. Ou 
seja, o padre, mais especificamente o que participou desse processo todo, 
participar como um do grupo. A gente até estranhou esse tipo de prática 
tão difícil, que nós cobramos do Domingos, uma postura diferente. Há 
um vício que se acaba adquirindo em termos de postura em vista da 
autoridade e poder que o padre ou o pastor detém: em determinado mo­
mento ele fala mais alto ou fala aquilo que vai ser determinado. Isso não 
ocorreu naquele grupo. Acredito que talvez tenha retardado um pouco, 
mas, por outro lado, se ganhou muito em qualidade. Não houve uma pes-

36



soa, ou uma instituição que se destacou em termos de dar a palavra final. 
Foi uma compreensão e uma construção de uma coisa em conjunto mesmo.

Domingos — Eu achei que foi bom o tempo de um ano, do lado católico 
e da minha parte pelo menos. Foi bom para amadurecer a idéia que 
a gente faz de agente da Pastoral. Eu conversei alguma coisa neste sentido, 
por causa do trabalhado em Santo Antônio, onde católicos se estavam en­
volvendo. Se deveria ter uma capacitação para agentes de Pastoral da 
Terra, ou não, como é que era isso. Por isso acho que foi bom, não que se 
tenha isso já claro, mas pelo menos não se fez nos moldes tradicionais, a 
coisa foi acontecendo aos poucos. A gente não deixou as comunidades 
católicas, sem conhecerem todo o processo. Em pequenas doses a gente ia 
lançando através do Informativo da Paróquia a questão dos lavradores, 
como nós víamos, naturalmente. A  gente informava sobre a situação das 
áreas. Sobre o caso da ocupação a gente também fez um relato e sempre 
tentando colocar questionamentos, sobre o que nós devemos fazer como 
cristãos, de forma que o pessoal não ficou alheio totalmente. Sabia que 
havia um grupo que se reunia e que estava pensando na Pastoral da Terra, 
que havia problemas candentes. E eu acho que serviu um pouco de motiva­
ção para alguns católicos, pois quando foi convocada a primeira reunião 
da Pastoral da Terra, o pessoal já tinha um ano que estava ouvindo falar 
do assunto.
Cadu — Lá na Igreja Metodista, não aconteceu dessa forma. Primeiro que 
o pastor participou muito pouco desse processo todo, por problemas de 
tempo e depois sofreu um acidente de carro, ficou um tempo totalmen­
te afastado e não houve quem fizesse ou quem tivesse a legitimidade para 
fazer o trabalho com a Igreja. O Centro Comunitário tentou suprir isso 
de alguma forma. Tivemos umas duas ou três reuniões com o pessoal mais 
jovem da Igreja, estivemos também na Escola Dominical para conversar, 
mas a gente sabe que é diferente esse tipo de discussão quando ela faz 
parte dos mecanismos da Igreja, do dia-a-dia da Igreja.

Ernesto — A ocupação foi no final de julho, começo de agosto, havia mais 
ou menos uma reunião por mês. Em setembro, outubro e novembro foi 
quando se discutiu, afunilou a questão da identidade, resolvida na primeira 
reunião de janeiro de 84.

Rafael — Quando se definiu uma identidade para aquele grupo, a CPT não 
assumiu aquela identidade de trabalhar em função das Igrejas do modo 
que já se falou. A sua preferência estava no sentido de desenvolver as suas 
linhas de ação já antes iniciadas em Xerém, como o Domingos disse no in í­
cio. Com isso ficaram no grupo os que formaram um consenso mínimo em 
torno da identidade forjada. A CPT se autonomizou, ficando liberada para 
desenvolver um projeto próprio na região.

Gostaria de falar ainda sobre a tensão que produziu a identidade do 
grupo. Quando resolvemos que aquele grupo não assumiria nenhuma iden­
tidade externa de apoio a movimento nenhum, não seria Pastoral de nada 
apoiando coisa nenhuma, se houvesse apoio seria pelas instituições que já 
estavam presentes ali, elas davam suas contribuições etc... Gostaria de 
ressaltar que isso era criticado duramente, como questão de princípio 
dizendo "que se estava fugindo do pau". Isso era colocado assim: "o  que é 
isso, vocês não vão apoiar o lavrador? Como é que pode, vou sair daqui, 
isso aqui não tem luta..." Negando todo esse outro aspecto do envolvi­
mento da Igreja, do que seja Pastoral etc. Não aceitando argumentações,



criticando a tudo como se fosse uma questão de princípio; "nós não temos 
esse princípio", como se aquele grupo fosse contra o movimento dos lavra­
dores. Isso coloca qualquer agente numa situação difícil. Se formos ver 
em qualquer lugar que se façam tais críticas, a um padre, por exemplo, 
ele se sentirá como se não fosse mais cristão: "pelo amor de Deus, o que 
que é isso, não sou mais cristão, então não vou estar no sacrifício pelo 
povo", então pode surgir uma confusão. Imagine esse tipo de discussão 
entre uns que tenham menos e outros mais experiências, e os acusados 
sejam os de menor experiência. Podem surgir confusões incríveis.

Cadu — É, acho que o mais importante nisso tudo é colocar que não mais 
existe para nós aquela angústia sobre o que é a Pastoral, de quem é, de 
quem não é; pelo menos está mais claro para a gente que existe um grupo 
de trabalho, de assessoria mesmo, formado pelas igrejas que estão parti­
cipando, o CEDI e o CCDC, e existem pessoas que, essas sim, são a Pasto­
ral, que são membros dessas Igrejas ou não necessariamente, mas parti­
cipam das Igrejas e estão preocupados com esse tipo de visão que foi 
colocado, que o fórum de decisão sobre os rumos dessa Pastoral é mesmo 
a reunião entre essas pessoas. Mas, acredito que esse tipo de visão do que é 
a Pastoral ainda está um pouco confuso para muitas pessoas lá da área 
mesmo, que ainda não conseguem distinguir isso. Creio que há um núcleo 
razoável de pessoas que compreende a Pastoral dessa forma, como sendo 
eles a Pastoral e a gente aqui auxiliando esse trabalho. Entretanto, penso 
que alguns ainda têm essa visão de Pastoral: "A  Pastoral veio aqui para fa­
zer isso e a gente vai ajudar". Sobre isso ainda vamos falar mais.

O PROJETO EM AND A M EN TO

Rafael — O grupo que continuou em 84 resolveu dar início a um processo 
de consulta aos membros das Igrejas, de início a Igreja Metodista e a Cató­
lica, que participavam mais, para ver o que poderia ser um projeto ecumê­
nico dando ênfase à questão da terra. Colocamos isso em discussão pensan­
do também em termos ecumênicos, que poderia ser ampliado para outras 
Igrejas que faziam parte de Xerém.

Cadu — Com a intenção de jogar isso nas Igrejas e passar para elas o que a 
gente tinha acumulado durante esse tempo, a gente pensou em programar 
um encontro, o primeiro em que pretendíamos apresentar um painel sobre 
tudo o que foi esse ano que se passou conhecendo as áreas, os problemas, e 
dados históricos do que teria acontecido naquela época. Depois acho que 
reformulamos um pouco isso, o primeiro encontro acabou não sendo exa­
tamente assim, a gente não chegou a fazer um histórico sobre as lutas que 
aconteceram na área, falamos dos locais, das áreas, dos problemas, etc... 
Quer dizer, os objetivos desses encontros e dessa nossa volta para a Igreja 
seria que os cristãos ali reunidos refletissem sobre sua prática vinculada 
a seu discurso religioso, à sua fé e que pudesse ser feita uma relação natu­
ral e direta entre essas duas coisas, uma vez que, em alguns momentos, 
principalmente no meio protestante, a separação é muito grande. E a gente 
já com alguma coisa da realidade na cabeça, entendendo que era mais a 
linha pentencostal que ditava mais ou menos o comportamento das 
pessoas, sabia que isso seria uma coisa muito presente. A preocupação da 
gente era essa de refletir, discutir em cima das coisas concretas que esta-

38



Fo
to

s 
C

ar
la

s 
Ed

ua
rd

o 
C

oe
lh

o

vam acontecendo, ver que ligação, que relação isso tinha com a fé das pes­
soas que estavam ali e se isso mudava a vida das pessoas ou não.

Jorge — O primeiro encontro fugiu da proposta inicial, exatamente porque 
as pessoas que foram ali não estavam dentro dessa visão. A visão das que 
estavam ali (havia bastante gente das duas Igrejas) era exatamente parti­
cipar da reunião da Pastoral para se falar do que estava acontecendo em 
cada área, na sua comunidade e o que cada um estava vivendo em termos 
de trabalho.

Rafael — Acho que podemos falar das dificuldades que fomos tendo para 
começar esse trabalho na definição mesma do encontro. Depois emenda­
mos com as dificuldades em geral. Definimos quem achávamos que deveria 
participar desse tipo de consulta, conversa, etc., Fizemos a opção clara de 
que as pessoas que deveriam estar nessa primeira conversa seriam pessoas 
que já tinham uma preocupação em termos mais gerais com o trabalho de 
Igreja, pessoas que fossem líderes de comunidade, de capela, de congre­
gação, pessoas de Igreja. Mas fizemos uma opção de que fossem pessoas 
que tivessem condições de pensar uma organização de trabalho fora do 
nível local de uma capela, de uma congreção, mas pensar em nível geral, 
de uma organização geral em termos das capelas de toda região e não res­
trita a sua partipação local. Achamos que era importante que as pessoas 
tivessem essa capacidade de pensar isso tudo junto, porque assim elas 
teriam mais autonomia para poder discutir.

Cadu — Tivemos uma preocupação de no primeiro momento ter um certo 
consenso, ou identidade, entre essas pessoas que estariam ali. Preocupamo- 
nos, por exemplo, em não convidar antigas lideranças dos lavradores, 
porque a gente temia (como de fato aconteceu, na única reunião em que 
alguém do Núcleo Agrícola esteve) que os discursos e as preocupações fos­
sem muito diferentes e que então pudesse dar uma certa confusão para as

Os encontro« ecuménico« de 
84: momento« de reflexíò

pessoas de Igreja. A gente imaginava o que seria, com membros de uma sobre té e vide 
Igreja Metodista sem experiência de trabalho político juntos com católicos 
diante de alguém que fala da luta dos lavradores, da luta armada, que hou­
ve e que conta as experiências dessa época da resistência. Isso podia assus­
tá-los. Assim foi pensado no primeiro encontro: "Vamos chamar pessoas 
de Igreja que tenham preocupação de se desenvolver num tipo de trabalho

39



na comunidade ou de discutir a função da Igreja no mundo, na comunida­
de, na sociedade, vamos juntá-las e conversar"...

Rafael — Isso, não se deu exatamente assim no primeiro encontro. Porque 
houve um convite muito geral. Foi um pessoal que vai à Igreja que partici­
pa da comunidade mas não é líder de comunidade. Não sei até que ponto 
isso foi um problema, mas eu acho que não conseguimos colocar logo em 
discussão esse negócio do que é o trabalho ecumênico, o que é trabalho 
pastoral, quem é a Pastoral, etc... Mas, ao mesmo tempo, surgiram coloca­
ções bem interessantes. Logo no primeiro encontro. As pessoas percebiam 
com clareza a importância da reunião ser ecumênica. Alguns frizaram 
muito isso, a importância de estar ali reunidos cristãos de várias Igrejas e a 
relevância disso para a fé, e até destacaram o que era específico da reunião 
por ser pastoral.

Cadu — A gente colocou mais ou menos a situação rural, como é que era a 
situação da terra e a que uma grande parte nem tinha acesso. Nesse primei­
ro encontro falou-se dos problemas de Xerém em geral falou-se dos proble­
mas urbanos de saneamento, etc...

M ETO DO LO G IA GERAL

Jorge — Já no primeiro ficou definido que não era um encontro de traba­
lho, de encaminhamento de problemas, de soluções, de reivindicações, 
nada disso. Era um encontro, como foram os outros a seguir, que tinha um 
caráter devocional, que era o que juntava, que congregava as pessoas ali, 
e as atraía mesmo. Nesses encontros houve um momento, em que demos 
informes do que estava acontecendo nas áreas, dos problemas que estavam 
acontecendo em Penha-Caixão, São Lourenço, e isso motivou as pessoas 
a falarem de suas comunidades, dos problemas que estavam acontecendo 
nas suas comunidades. Daí esses encontros começaram a ter esses dois mo­
mentos, mas a gente sempre teve a preocupação de que por ser um encon­
tro de pessoas de Igreja, devia haver um momento devocional e, depois, 
uma parte de encaminhamento de problemas de todas as comunidades.

Domingos — Uma preocupação nossa era a seguinte: nós tínhamos algum 
conhecimento da área e que eles também tinham porque já viviam lá há 
bastante tempo, por isso era importante que o encontro, ao mesmo tempo 
em que apresentássemos aquilo que ficamos conhecendo nesse ano de idas 
e vindas, que eles também tivessem oportunidade de colocar como eles 
viam a coisa.

Bita — Como é que foi feito o convite para esses encontros, era por escri­
to, quem assinava isso, como é que era o negócio?

Domingos — O convite foi feito por escrito e assinado por mim e pelo Mel- 
quias, em nome das duas Igrejas.

Jorge — Foi divulgado nas Igrejas, através de informativos e informações 
orais. Aconteceu um caso de dois católicos que participaram sem ser 
convidados pela sua Igreja, mas por um membro da Igreja Metodista.

Cadu — Acho que não daria para a gente pegar encontro por encontro, 
mas sim as fases por que passaram esses encontros neste histórico. Uma

Os encontros

40



Reunidos, fazem o 
levantamento das 
dificuldades.. .

. . .  convívio, reflexáo bíblica 
e perspectivas coletivas de 
soluções

das coisas que eu lembro, foi uma dificuldade que a gente encontrou, 
fruto da estrutura montada. Nós tínhamos a intenção de não separar 
prática da fé pessoal, do envolvimento no movimento social. Mas a estru­
tura de encontro que montamos reforçava essa divisão, porque tinha um 
momento devocional, um momento para informes, um momento para 
discutir esses informes e um outro momento devocional para encerrar. 
As pessoas vinham, oravam, cantavam, liam a Bíblia, depois iam discutir 
as coisas que estavam acontecendo em Xerém. Então davam-se os infor­
mes das comunidades, trocavam-se experiências de alguns trabalhos que 
estavam sendo feitos em cada local, discutia-se o que poderia ser feito, 
reivindicava-se a presença da assessoria da Pastoral numa determinada 
área para fazer uma reunião sobre o usucapião, isso e aquilo. No finalzi- 
nho acabava a discussão e as pessoas voltavam, liam a Bíblia, oravam, 
cantavam e tal. Bom, depois vimos que isso estava ruim e começamos 
a pensar uma estrutura de encontro em que as pessoas ao mesmo tempo 
lessem a Bíblia relacionassem com o trabalho de determinada área, com 
alguma dificuldade que elas estariam encontrando, e dissessem o que os 
cristãos achavam o que as igrejas achavam etc. Sem tentar dividir um mo­
mento para cada coisa. Aconteceu então que muitas pessoas ficavam



esperando o momento de discutirem os informes, o que estava aconte­
cendo, o que tinha que ser feito, os encaminhamentos etc... No final da 
primeira reunião, em que usamos a nova estrutura, algumas pessoas per­
guntaram: "Bom, mas a gente não vai discutir? estou esperando aqui os 
informes das áreas". Concluímos que, em determinados momentos, nem 
sempre o que se passava na cabeça da gente, necessariamente se passava 
na cabeça de todo mundo. A própria estruturação do encontro, tinha que 
refletir a realidade das pessoas que estavam participando dele e não o que 
que a gente estava achando que devia ser. Isso não excluía a nossa inter­
ferência, a nossa participação, o que não dá é para sermos só nós a interfe­
rir e sem que isso seja de uma forma clara e direta.

Rafael — Organizamos o primeiro encontro, e nele as pessoas discutiram 
que seria importante continuar fazendo outros encontros, mensalmente. 
Queríamos discutir sobre o que seria uma Pastoral com aqueles membros 
de igreja, mas, ao mesmo tempo, assumimos uma postura sutil demais. 
Não explicitávamos exatamente o que queríamos com cada encontro. 
Era um medo demasiado de influenciar as pessoas, um certo basismo 
implícito naquilo que estávamos fazendo, e não colocávamos claramente 
para as pessoas: "vamos fazer um encontro, para discutir isso, essa é a 
nossa proposta, o que vocês acham?" Quando passamos a fazer isso, num 
encontro que para nós serviu de reestruturação aconteceram duas coisas: 
organizou-se todo o encontro em termos devocionais e simplesmente se 
apresentaram os objetivos, o que se queria discutir. A partir daí as pessoas 
entraram na discussão do que seria essa Pastoral, qual seria a contribuição 
delas. Afirmaram que elas também queriam dar uma contribuição, que elas 
gostariam de participar. Constituir-se então uma comissão para começar a 
pensar o trabalho de organização dos encontros ecumênicos. Resumindo 
foram duas coisas: o pessoal quis participar da organização e nós consegui­
mos usar uma linguagem mais direta.

Jorge — Aconteceu, então, a mudança sobre como as pessoas encaravam os 
próprios encontros. Nos primeiros dava a impressão, exceções à parte, que 
as pessoas iam para ver o que o pessoal da Pastoral tinha a dizer. Com a 
mudança as pessoas começam a sentir, que eles eram a Pastoral. E come­
çam a participar, inclusive pedindo para participar da organização dos en­
contros.

Cadu — Foi decisivo. Até então, a Pastoral eram os assessores. O padre de­
via ser o coordenador, o pastor também e os "meninos" dão uma ajuda. A  
partir desse encontro, foi que tivemos a santa ousadia de chegar e colocar: 
"Olha, a gente pensou em discutir isso". Escrevemos, fizemos um cartaz 
as pessoas acharam ótimo, porque elas conseguiam se orientar na discussão.

Jorge — Esse momento marcou inclusive uma definição interna do grupo 
a respeito de como deviam ser os encontros. Quer dizer, tivemos uma dis­
cussão muito longa, muito difícil, até chegar à definição de como deve­
riam ser os encontros, e que objetivos a gente pretendia com eles. Acho 
que esses objetivos não estavam claros nos primeiros nem para a gente. Só 
aí começa a ficar claro para nós e aí podemos passar isso para o pessoal.

Cadu — Nesse encontro queríamos discutir o que era Pastoral, e as pessoas 
começaram a compreender, que a Pastoral era todo mundo que estava ali. 
Nós, pessoas que não morávamos ali, seríamos assessores da Pastoral. Nós

Quando membros 
das Igrejas assumem 
a Pastoral

42



Fo
to

s 
R

af
ae

l S
oa

re
s 

de
 O

liv
ei

ra

também tínhamos interesse de passar para eles a necessidade deles partici­
parem da organização dos encontros. Definimos que no finalzinho do en­
contro, a gente ia propor que eles participassem da organização dos 
encontros. Não foi nem necessário, a discussão foi tão boa que eles mes­
mos reivindicaram isso: "Olha, a gente está achando que a gente tem que 
participar da organização dos encontros, não tem necessidade de serem 
vocês que continuem fazendo isso, a gente agora pode fazer, vamos fazer 
também, juntos". Foi um outro salto de qualidade. A partir de então surge 
uma comissão, ou comissões, que foram se modificando, permanecendo a 
mesma base, apesar de algumas pessoas mudarem, para organizar encon­
tros seguintes da Pastoral.

Jorge — Acho importante falar do momento em que começamos a ter con- Questões: ecumenismo, 
tato com pessoas da Assembléia de Deus. Esteve presente um presbítero inserção metodista, 
da Assembléia no encontro ecumênico. Foi uma expectativa muito boa. trabalho urbano
Ele gostou muito do encontro. Interessava que o pessoal da Assembléia 
começasse a participar também, porque, nas áreas rurais, tem muitas con­
gregações da Assembléia, ou seja seus membros são especialmente lavrado­
res. Esse presbítero havia indicado que a gente procurasse o pastor presi­
dente da Igreja, para se aproximar dele. A gente até demorou a pensar 
nisso, até que marcamos um encontro. Era uma tentativa da gente ampliar 
a forma de ecumenismo abrangendo outras Igrejas e isso é um processo 
que ainda está caminhando. Pastores, padres da Pastoral fomos visitar o 
pastor da Assembléia, colocar para ele as idéias. A princípio ele ficou um 
pouco arredio mas achou interessante a idéia, válida qualquer coisa que 
pudesse ajudar as pessoas e a situação social da área. Mostrou que, em vista 
de acontecimentos do passado que desandaram para a violência, era possível 
que alguns crentes da Assembléia de Deus ficassem receosos, mas ele acha­
va muito interessante e sugeria até uma mobilização de pastores para a 
questão do desemprego na área. A visão dele era muito de cúpula, pastores 
com pastores, com padres e etc... Não ficou muito claro esse primeiro con-

Encaminhamento da questío
urbana: um apelo concreto

43



F
ot

o 
R

af
ae

l S
oa

re
s 

de
 O

liv
ei

ra
tato, mas foi um primeiro que a gente teve com outras Igrejas de forma 
institucional e não somente com membros de outras Igrejas.

Cadu — Mas eu quero falar sobre uma dificuldade que encontramos e con­
tinua até hoje. Normalmente quando se reunia a Pastoral da Terra, tanto 
para a gente como para quase todo mundo, ficava muito complicado 
entender que Pastoral da Terra pode ser uma coisa também urbana. Algu­
mas pessoas entenderam isso mas o que predominava sempre nas discus­
sões eram as questões do meio rural, posse da terra, etc. E se pôs uma 
questão para nós, quem sabe sempre esteve presente: na Igreja Metodista 
não existem pessoas da área rural, então, o que os metodistas iriam discu­
tir numa reunião que basicamente discutia problemas que eles não viviam?

Bita — Onde mora o pessoal de Mantiquira?

Cadu — Mora na parte mais urbana do bairro. De certa forma isso está 
sendo resolvido. Continua muito pouca gente da Igreja Metodista parti­
cipando. Outra coisa: tinha-se uma visão de que de repente eram muitos 
católicos e poucos metodistas no encontro. Depois ss entendeu que a 
Igreja Católica era representada pelas comunidades. Então o que aconte­
cia é que vinham duas, três pessoas, no máximo, de cada comunidade. Da 
Igreja Metodista também vinham cinco, seis pessoas de uma só comunida­
de, a única congregação em Mantiquira. Proporcionalmente, a coisa era 
igual. Havia mais católico do que metodista porque havia mais paróquias 
católicas do que metodistas. A gente parou de se preocupar. Algumas 
pessoas vêm assumindo o trabalho na Igreja, e compreendendo dessa 
forma que se pode tratar dos problemas da comunidade mais urbana e 
também podem, juntamente com o pessoal do meio rural, desenvolver 
algum trabalho.

Jorge — Há uma coisa importante para se falar: é que pelo fato da gente 
ter ali membros de várias comunidades, católicas e a metodista, a gente 
abrangia uma área de ação muito vasta e de difícil acesso inclusive difícil 
acesso ao centro mais urbano, Mantiquira. E Mantiquira foi o local defi-

Culto ao ar livre. Aniversário 
da Igreja Metodista em 1986 
(Mantiquira — Xerém)

44



nido para todas as reuniões. Além disso, os que participavam das reuniões 
definiram o sábado como o melhor dia para as reuniões. Isso dificultava — 
por ser um dia de ida à feira — a participação de grande parte de lavradores 
da área rural. Participavam moradores da área rural, geralmente os repre­
sentantes de cada comunidade rural, que levavam das discussões, informes 
para as suas comunidades e,em alguns casos, até promoviam reuniões nas 
suas comunidades com o objetivo de tentar fazer alguma mobilização. 
Ficou porém uma questão: como é que esse projeto não tem muitos lavra­
dores participando? Depois nos acalmamos quando descobrimos que era 
um processo, uma caminhada, que aquela ali era um tipo de reunião que 
pegava basicamente representantes das comunidades para esses represen­
tantes depois levarem as discussões para suas comunidades, para as pessoas 
que não podiam estar ali por diversos problemas.

Jairo — A dificuldade maior para os lavradores participarem, além da dis­
tância, era o problema da feira, que eles fazem feira aos domingos e no 
sábado eles têm que trabalhar para preparar os produtos para levar para a 
feira. Então isso inviabilizava a participação de boa parte dos lavradores na 
reunião.

Rafael — Fizemos uma opção em termos da organização do trabalho. Esse 
grupo de assessoria iria continuar se reunindo separado das pessoas que 
faziam parte do encontro. Achamos que tínhamos um discurso completa­
mente diferente, levantávamos outros tipos de questões, que se fôssemos 
colocar tudo no mesmo saco, simplesmente dominaríamos qualquer tipo 
de discussão. E por outro lado, tínhamos discussões que nem todas as 
pessoas da Igreja acompanhavam, por não estarem próximos de certas 
práticas, por não terem uma maior experiência de participação no movi­
mento social mesmo. Optamos por continuar mantendo esse espaço de dis­
cussão separado, não um espaço de decisão mas um espaço para a assesso­
ria discutir o processo de trabalho. A gente fez essa opção e está trabalhan­
do assim.

Cadu — E importante falar um pouquinho sobre a dificuldade que a gente 
mesmo encontrou até de se explicar melhor. Colocar uma coisa que estava 
na nossa cabeça, que a gente compreendia. Numa reunião numa comunida­
de onde as pessoas estavam preocupadas com o usucapião, com a posse da 
terra, ou então com as estradas, o problema da luz, nós queríamos explicar 
que a Pastoral não era bem aquilo, ou não devia ser bem aquilo, não éra­
mos nós que íamos resolver aquele troço, mas o pessoal queria discutir era 
usucapião. "Pó, tem um advogado, por que não vai discutir isso?" E a 
gente realmente ficava embananado e não tinha como se negar a ajudar 
num problema concreto como aquele. Isso só vai começando a ser sanado 
mais tarde.

Bita — Como vocês inseriam num quadro geral do trabalho de vocês, esse 
apoio direto, porque essa questão vai aparecer de qualquer maneira, ela faz 
parte dos propósitos de vocês? Como é isso na prática? Como é que vocês 
vêem isso?

Cadu — Lembro que teve uma reunião lá em Santo Isidro que talvez possa 
exemplificar um pouco o que a gente tem tentado, ou tentou naquele 
momento fazer em relação a isso. Quando as pessoas lançaram para a gente

Organização 
para trabalhar e já 
trabalhando em apoio 
aos trabalhadores

45



um problema concreto, a gente não se negou a encaminhar, como o pro­
blema de usucapião. Por outro lado, a gente procurou, através da discussão 
dessa luta concreta, conversar com eles ou lançar a discussão sobre a orga- 
n^ação, deles. Dizer que tem sindicato, tem associação de moradores, 
tem núcleo agrícola, essas coisas existem, elas estão aí. Como todas elas 
são, para o que servem é uma discussão. Há também a Pastoral Ecumênica 
da Terra. Tentamos discutir com eles o que eles achavam dessa questão 
da organização. No caso de Santo Isidro como no caso da Igreja Velha eles 
discutiram sem a nossa presença. A gente saiu e eles continuaram discutin­
do a questão da organização. No caso de Santo Isidro foi assim: a gente 
tinha que ir embora mesmo, e eles disseram: "Tudo bem, vocês vão e a 
gente continua discutindo isso". No caso de Igreja Velha, eles pediram 
para a gente não ir, e marcaram uma outra reunião, uma discussão como 
se fosse uma discussão de família: "Nós vamos conversar aqui depois a 
gente comunica o que achou, se é interessante o trabalho da Pastoral da 
Terra, se não é". Quer dizer, tivemos uma reunião primeiro com eles, e 
eles tiveram outra sem nós.

Jairo — Houve até reuniões em que o pessoal começou a discutir: se de­
viam ou não filiar-se à Associação de Moradores e ao sindicato: "Bom, 
para que serve a Associação de Moradores, para que serve o sindicato? O 
que para nós é mais importante, o que diferencia uma coisa da outra, para 
as nossas reivindicações o que é mais importante? Não tem como se negar 
o apoio direto como por exemplo numa tentativa de despejo, num usuca­
pião que precisa ser levado."

Rafael — Houve uma questão que surgiu em algumas reuniões que tivemos, 
já citadas, de Igreja Velha e de Santo Isidro o que dá para falar melhora 
partir da reunião da Igreja Velha. Fomos chamados para uma reunião com

Um problema metodológico: 
"O  pessoal se sente muito mais 
à vontade em se organizar 
numa Pastoral do que num 
Sindicato”

46

F
ot

o 
C

ar
lo

s 
E

du
ar

do
 C

oe
lh

o



F
ot

o 
C

ar
lo

s 
E

du
ar

do
 C

oe
lh

o 
F

ot
o 

R
af

ae
l S

oa
re

s 
de

 O
liv

ei
ra

Apoio à ocupaçío em 1986: 
PET e NAF. O Sindicato fica 
alheio

1984: revindicações 
prioritárias apresentadas ao 
governo estadual em conjunto 
com o NAF

os moradores, convocada a partir da participação de alguns membros da­
quela comunidade, no encontro ecumênico mais geral. A reunião tinha 
sido convocada para se discutir a questão do usucapião e posse da terra. 
E nós mesmos não percebemos muito claro que a reunião já tinha esse tom 
específico. Tínhamos uma certa expectdtiva de que fosse uma reunião

47



para se discutir a Pastoral, ecumenismo, questão da terra, falar dos proble­
mas, sentir a experiência da comunidade mas, como a reunião já tinha sido 
convocada com aquele tom, ficava difícil de mudar o rumo da conversa 
ou não querer enfrentá-la. Tivemos que enfrentar. No caso de Igreja Velha 
por exemplo, se viu que as terras eram da União e que em termos de usu­
capião ficava inviável trabalhar. Isso nos pôs a questão de como fazer essas 
reuniões locais nos bairros rurais, em comunidades. Resolvemos, depois de 
algumas experiências, que antes de toparmos essas reuniões, era preciso 
fazer uma avaliação com quem estava convocando as reuniões. Foi uma 
opção de metodologia que se fez, de sentar com as pessoas que convoca­
vam e ver exatamente o que elas queriam com aquela reunião a fim de 
podermos saber onde é que estávamos pisando e qual a expectativa de tra­
balho. Estávamos também preocupados em não acelerar qualquer processo 
de apoio, por uma questão de legitimidade e da própria construção ou não 
de uma Pastoral Ecumênica, com uma preocupação de não atropelar um 
processo de discussão que estava começando e nós tomarmos a frente, 
fazer apoios etc. Visto que não havia problemas sociais gritantes que tivés­
semos a enfrentar, coisas que eram emergentes, não havia um caso de ex­
pulsão de ninguém, não havia um caso de agressão a ninguém que talvez 
trouxessem outra postura nossa, resolvemos não procurar esses apoios, 
para não atropelar a discussão com as Igrejas na construção de uma 
Pastoral.

Cadu — E, agora eu acho que isso não está resolvido não.

Bita — Em termos de estratégia não está resolvido?

Cadu — Estratégia sim. Refiro-me à hora da prática, em que inclusive en­
frentamos a discussão na prática. É mais complicada do que dessa forma 
que estamos colocando. Tem-se a preocupação de não falar em nome de 
uma Pastoral sem que as pessoas que são essa Pastoral estejam concordan­
do. Seria muito fácil a gente chegar lá, dar apoio a uma luta, mas será que 
os membros das Igrejas concordariam? No caso do processo de ocupação 
das terras da América Fabril, se perguntava: " A  Igreja, a Pastoral está 
apoiando? Eu não sei disso, eu não discuti isso". Outra coisa também é 
você sair ocupando espaços que não são seus a princípio. As pessoas ligam 
Pastoral à Igreja, logo é muito mais fácil você entrar numa área do que um 
sindicato, entrar um núcleo agrícola, entrar uma associação de morado­
res, porque sendo de Igreja é mais aceito. O pessoal se sente muito mais à 
vontade em se "organizar'', numa Pastoral do que num Sindicato. 0  que 
na prática não conseguimos resolver bem é o seguinte: sindicato pelego, 
com diretoria interventora desde 64, ninguém mais paga naquela área, 
porque, por mais que se converse, se discuta com as pessoas a necessidade 
deles pagarem para votar, a realidade é outra. O cara não vai gastar o di­
nheiro dele (eles falam isso claramente) para colocar na mão de um cara 
corrupto, pelego, que não vai fazer nada por ele. Por isso, na hora de votar 
não tem quem vote, vota sempre um grupinho de pessoas que elege os 
mesmos. É complicado você desfazer a confusão que as pessoas fazem 
entre a organização sindical, o sindicato e a diretoria que está no sindica­
to. E na hora de travar essa discussão que eu acho que a coisa embola. A  
nossa opinião sobre o Sindicato, sobre a diretoria do Sindicato, tem um 
peso. As pessoas podem até não levar em conta, mas elas vão parar para 
discutir, para pensar. Eu acho que a mesma coisa ocorre em relação à 
associação de moradores. Algumas que são legítimas, estão trabalhando,

48



outras têm pessoas que somente querem se promover. Acredite que 
ainda não se conseguiu encontrar uma maneira de conversar, sem que se 
tenha que ir fazendo campanha de oposição sindical, clara, aberta e defini­
da, somos chapa 2 e acabou.

Jairo — Um exemplo disso. Nós usamos, na área de São Lourenço, um 
audiovisual sobre a greve dos canavieiros de Pernambuco que colocava a 
participação do Sindicato, a importância do Sindicato naquela luta que 
eles estavam travando. Passamos o audiovisual e depois começou a discus­
são, então as pessoas logo falaram do Sindicato mesmo, como se o Sindica­
to de Caxias não prestasse, por qualquer razão, e o de Pernambuco não, ali 
anda mesmo. Quer dizer, fica difícil porque as pessoas que já têm uma 
opinião formada, não adianta querermos colocar a nossa opinião, fica a 
opinião deles, nôs falamos, eles ouvem, mas não se convencem, a opinião 
e experiência deles sobre como lidar com o sindicato é que prevalece.

Zé Cláudio — Foi interessante levar essa reflexão a respeito do nosso papel 
ao grupo da Pastoral quando se reunia para organizar os encontros ecumê­
nicos. Numa reunião tentamos mostrar, através de "slides", esse aspecto de 
assessoria, um envolvimento com as pessoas ali para que elas levassem esse 
trabalho às suas comunidades, às suas realidades. As próprias pessoas se 
conscientizaram da importância que eles tinham dentro do processo. 
Alguns colocaram mesmo que anteriormente não entendiam porque esta­
vam ali, que não sabiam ao certo qual era o papel deles ali.

Jorge — É importante frisar que essa é uma questão que não está resolvida, 
mas começamos a caminhar bastante quando começamos a abranger esse 
conceito de quem é a Pastoral. A partir do momento em que não estáva­
mos mais indo sozinhos às reuniões nas comunidades, como aconteceu 
antes mas nos preocupamos em ter conosco pessoas do grupo de represen­
tantes das comunidades, e deixamos claro que a Pastoral são as pessoas das 
Igrejas, a partir desse momento a gente começa a caminhar numa forma de 
minimizar as diferenças entre assessores e representantes das comunidades 
sobre dar ou não dar apoio, estar sozinho ou não. Dessa forma a gente já 
não chega a uma determinada situação e simplesmente resolve dar o apoio 
necessário, não, a gente vai ter antes de mais nada um lugar de discussão. 
São poucas pessoas por enquanto, mas que já tornam um pouco mais legí­
timo o trabalho. Não se dá o fato de "os meninos da Pastoral estão lá, 
apoiando aquela ocupação ou resolvendo aquela questão de usucapião", 
mas algumas pessoas do grupo estão lá e podem participar como grupo 
mesmo, como Pastoral da Terra dando opiniões e participando como me­
lhor entenderem.

Rafael — Tem uma coisa que eu sinto necessidade de explicitar. Falamos 
de legitimidade como a preocução de que uma mudança entre nas Igrejas 
e que as pessoas comuns que vão à Igreja participem dessa mudança de 
postura, que discutam. Não se trata de legitimidade no sentido de ter co­
nosco gente comprometida que nos dá cobertura para agirmos. Não é o 
caso. O caso é, mesmo andando mais devagar do que se pressupunha, uma 
expectativa estratégica, mais a longo prazo, de mudança, de trabalho com 
Igreja mesmo. Esta é outra opção nossa de trabalho.

Cadu — E a gente também não pensa em preparar pessoas para conduzirem 
o trabalho, e a gente ficar só olhando. A í entra a questão do lento de que 
se falou, porque se está seguindo o processo natural nas dicussões nos gru-



pos. As vezes se corre o risco de ir à reunião com uma expectativa e a coisa 
ser completamente diferente. Até pessoas que já têm alguma compreensão 
de que elas é que são a Pastoral, que às vezes fazem colocações como "se a 
Pastoral estivesse aqui há mais tempo, talvez o pessoal não tivesse sido 
despejado, porque a Pastoral ia resolver o problema".

Rafael — E, não queremos formar um grupo de marginalizados das Igrejas. 
Chegar e constituir um grupo ecumênico. As pessoas que estão nesse grupo 
têm também um trabalho dentro das suas Igrejas, têm legitimidade dentro 
das suas Igrejas, fazem coisas em nome da sua Igreja e com o respaldo das 
lideranças da Igreja. Não se trata de uma terceira ou quinta Igreja. Isso re­
toma um pouco da nossa história aqui. Havia da nossa parte, a preocupa­
ção de que as pessoas tivessem realmente legitimidade nas Igrejas e repre­
sentassem as suas comunidades. Inclusive com relação à Igreja Metodista, 
tínhamos uma preocupação no início, se realmente a Igreja estava assu­
mindo ou não o trabalho, até fazíamos uma certa confusão, queríamos 
mais gente da Igreja Metodista. Depois chegamos a perceber que aquela era 
uma reunião de representantes legítimos da Igreja Metodista, tinha o 
encarregado da ação social da Unidade Cristã, etc., pessoas que estavam re­
presentando realmente a Igreja. Nossa preocupação era que a Igreja esti­
vesse informada e participante de fato.

Cadu — Existia uma preocupação da gente em não ter na base os nossos 
porta-vozes, pessoas que falem aquilo que a gente gostaria que elas disses­
sem.

Relação do projeto com 
o movimento social: 
associações e sindicato

Cadu — Um "furo" que a gente cometeu, antes de ter essa visão solidifica­
da, foi o caso de São Lourenço. Na região de São Lourenço a gente foi 
desenvolvendo um trabalho, desde aquela época das visitas das áreas, e 
surgiu a necessidade de encaminhar um processo de usucapião. Nessa área 
de São Lourenço atua o Núcleo Agrícola Fluminense, com o qual temos 
um ótimo relacionamento, só que o pessoal de São Lourenço, com quem 
temos trabalhado pelo usucapião especificamente, é o pessoal que na 
época dos conflitos armados e da resistência aos despejos ali, divergiu dos 
métodos de luta do pessoal da Associação de Lavradores. Outros ficaram 
chateados porque — dizem eles — eram obrigados a dar dinheiro para aju­
dar a luta ou então a participar da luta forçados. Acho que a gente não 
trabalhou bem porque de repente entramos numa área onde o Núcleo 
Agrícola era atuante e estava encaminhando outro processo de usucapião 
na mesma área, com pessoas diferentes. Por mais que esse pessoal seja con­
trário à política do NAF, nós tínhamos que ter ao menos discutido com 
eles essa questão, colocar de uma forma clara, para eles poderem ter noção 
disso.

B ita — Vocês puxaram um gancho quando falaram de alguns casos de 
apoio direto e as dificuldades na prática entre seguir o ritmo de legitimida­
de nas Igrejas e dar esse apoio. Talvez fosse o caso de vermos agora alguns 
exemplos que existem de enfrentamentos nessa área.

50



NÚCLEO AGRÍCOLA FLUMINENSE

Bita -  O que é o Núcleo Agrícola Fluminense mes­
mo?

Cadu -  O Núcleo Agrícola é uma proposta tipo a 
antiga Associação de Lavradores mais ou menos, 
tanto que o pessoal da diretoria do Núcleo Agrícola 
é o pessoal que participou da Associação de Lavra­
dores, são lideranças antigas no movimento, a maior 
parte deles protestantes, da Assembléia de Deus e 
um adventista.

Rafael -  Eles se sentem numa luta mesmo, como 
numa guerra. Isto se reflete na sua organização, que 
funciona meio belicamente, há os que mandam e os 
que seguem.

Cadu — O NAF é idéia de um personagem da área, 
o Chico Silva, mais antiga, um pouco autoritária. O 
Chico é uma pessoa excelente, que tem um tipo de 
prática, mas é um cara altamente comprometido 
com os lavradores, acredita naquilo que está fazen­
do. Mas aquilo me parece uma idéia muito da cabe­
ça dele, de uma coisa mais ampla, a nível de Estado 
do Rio todo.

Bita -  O nome é isso: Núcleo Agrícola Fluminense.

Jairo -  É, o estatuto prevê que o NAF tem uma 
abrangência estadual.

Rafael -  É, quase como se fosse a retomada das anti­
gas Associações de Lavradores no Estado do Rio.

Bita -  Qual é a abrangência do NAF?

Cadu — Atua em Caxias, mais em Capivari e São Lou- 
renço; Amapá tem gente, Penha-Caixão pouca coisa, 
o pessoal andou indo lá mas não tem quase nada; e 
Nova Iguaçu. Nova Iguaçu é um movimento comple­
tamente diferente de Caxias. É um movimento que 
não sabemos bem como se dá.

Bita -  Agora, esses do NAF se constitu iram como 
uma alternativa ao sindicato? Quer dizer, em função 
do sindicato que existe lá ou eles são realmente anti- 
organização sindical?

Jairo -  Não, uma coisa que é muito importante aí, o 
Chico Silva mesmo. Isso foi registrado quando o 
CEDI tomou o depoimento dele, ele colocou clara­
mente que segundo ele, um dos erros que ele avalia, 
ocorreu quando eles se tornaram sindicato antes do 
golpe, acabaram com as associações de lavradores. 
Depois veio o golpe, teve a intervenção e eles ficaram 
sem estrutura nenhuma. A questão da associação me 
parece assim que é uma questão estratégica mesmo.

Cadu — Não sei, porque tem horas também em que 
ela fala o seguinte: "Se a gente estivesse com a estru­
tura do sindicato na mão seria realmente muito 
melhor. Mas parece que ele abdicou de lutar pelajin- 
dicato, não quer nem ouvir falar em sindicato.

Rafael -  É, não dá para falar que a diretoria do Nú­
cleo Agrícola é uma posição anti-sindical, ao con­
trário, porque já fizeram até oposição sindical tentan­
do ganhar o Sindicato. Quer dizer, não é uma propos­
ta alternativa de organização, mas está muito vincula­
da à oposição sindical também lá em Caxias. Quer 
dizer, como alternativa ela existe ali em Caxias, mas 
como proposta regional ou estadual, não me parece 
que seja para substituir o Sindicato, parece que há 
uma tentativa de uma definição de coisas específicas 
para esse núcleo ou para essa associação.

Jairo — Dentro do Núcleo Agrícola parece que o pes­
soal de São Lourenço tenta fazer um trabalho com o 
governo do Estado, buscando soluções para os proble­
mas. De certa forma, procuram manter contatos com 
o governo do Estado, encaminhar reivindicações, não 
numa perspectiva estritamente partidária. Teve até 
um encontro em que conseguiram reunir cerca de 300 
lavradores na Câmara Municipal de Caxias, chamaram 
várias autoridades do governo estadual e municipal 
tçntando propor soluções e fazer um trabalho no sen­
tido de tentar resolver certos problemas tais como 
escola, eletrificação rural, assistência médica, etc., 
enquanto que em Nova Iguaçu parece que há outra 
estratégia. É mais voltado para a questão da posse 
da terra.

Cadu — Então numa situação em que existia uma entidade, a nossa inten­
ção de não encaminhar questões concretas no lugar em que esteja uma 
organização trabalhando, foi relativizada. No caso da área de Santo Antô­
nio, por exemplo, o Sindicato tinha uma atuação a nível de cooptação de 
pessoas, levando ao dentista, ao médico etc. Mas, concretamente, na hora 
de encaminhar o processo de usucapião o advogado do Sindicato pegou o 
dinheiro dos lavradores e fugiu. Quer dizer, se não entrasse alguém para 
encaminhar o processo de usucapião o pessoal acabava vendido.

51



Rafael — Uma coisa é a nossa postura atual, mais clara e de consenso, em 
relação à atuação junto ao movimento social — com todas aquelas dúvidas 
que continuam na prática. Mas, não era essa a nossa postura quando come­
çou este trabalho em São Lourenço. Começou no ano passado e nessa con­
fusão de "vamos fazer alguma coisa", até com um grau de desconhecimen­
to relativo, da ação do Núcleo Agrícola, da própria divergência e de qual o 
nível de divergência. E, uma certa não avaliação se nós estávamos reforçan­
do uma resistência à ação do Núcleo Agrícola. Até porque não tínhamos 
claro, na época, o que era esse Núcleo Agrícola, se ele tinha legitimidade 
entre os lavradores ou não tinha. Nós queríamos andar com os pés atrás, 
entramos nessa do usucapião em São Lourenço, porque não dava para sairi

1986 — apoio ao debate e à 
produção:

NAF recebe arado e faz festa

Encontro com 660 pessoas e 
várias autoridades civis 
estimulando a participaçáo na 
conjuntura

REFORMA AGRÁRiA:EM£AXiAG

VAMO^ PftCUTiPi J U N W  
SITUAÇÃO PA TERRA NO MAftiL.

E EM N O W  MUNiCÍPiO

RATA: 22 PE FEVEREIRO-14 HORA*
LOCALCOLÉGiO BARÃO PE MAUA'

(EM FRENTE A FIAT)

PROMOÇÃO; PA4T0RAL ECUMÉNICA 
PA TERRA (PET)

APOiOiCEPi-CCPC- iRA%E-RENNETT- CFT- NAF

EtMAAPO

52



"A  gente quer isso, vocês fazem ou não fazem?", era assim a posição dos 
lavradores, quase como condição para a nossa relação com eles. "Nós esta­
mos aqui, temos problemas de terra. Vocês têm advogado e então vamos 
conversar a partir daí!" Não foi um processo que foi começado assim: 
"Está lá isolada a Pastoral e os lavradores. Então está resolvido. Vamos dis­
cutir o que fazer?" E aí discordo um pouco do que foi dito. Lá se coloca­
ram todas as questões como: procurar o Núcleo Agrícola, o Sindicato, que, 
aliás, acabavam sendo procurados. Agora, as discussões foram, na medida 
da posição política daquele grupo de lavradores, e o que ocorreu foi con- 
seqüência disso: a diretoria do Sindicato foi procurada e convidada para 
várias reuniões seguidas e não compareceu. O Núcleo Agrícola foi convi­
dado e esteve presente, mas não foi muito aceito, as pessoas já tinham 
certas posições em relação ao Núcleo Agrícola, ou seja, estava presente 
falava e era ouvido como se os lavradores estivessem cumprindo a obriga­
ção de convidá-lo por exigência nossa e que já haviam resolvido que ao 
final ficariam com a Pastoral, daí deixavam o homem falar para agradar 
a Pastoral e depois quando fosse embora começaria o trabalho.

Cadu — Em Santo Isidro, o Sindicato foi convidado para as reuniões e 
nunca foi. E foi o próprio pessoal que convidou. Falaram do levantamento 
topográfico que o Sindicato fez, em algumas terras, sem aparelho adequa­
do. Numas terras foi feito, noutras não. Pagaram e não tiveram suas terras 
medidas. Na verdade o Sindicato é a grande cobiça de todo mundo, o Sin­
dicato Rural e NAF, é sempre uma questão "engasgada". Se de fato hou­
vesse uma estrutura sindical boa naquela área tinha muito que se desenvol­
ver. Mesmo o pessoal que até há pouco tempo pagava o Sindicato e foi 
delegado sindical e votou na chapa do Adolfo, não confia mais no Sindica­
to. "Não dá, esse pessoal não faz nada mesmo... a coisa está vergonhosa"... 
E também não se vê nenhuma iniciativa de fazer alguma campanha de 
retomada do Sindicato. Parece que o Núcleo Agrícola está investindo mes­
mo em desenvolver o seu projeto. A gente não quer fazer campanha de 
oposição sindical, porque achamos que essa discussão deve ser enfrentada. 
Sobre o Sindicato, Cooperativa, Núcleo Agrícola é que temos um pouco 
de dificuldade de saber como enfrentar essa discussão na prática. Nem sei 
se já houve em alguma área alguma discussão dessas. Talvez tenha havido.

Rafael — Lá em São Lourenço se discutiu mais de uma vez a questão do 
Sindicato, mas uma coisa é a discussão que a gente faz até como "papo", 
outra é qualquer decisão dos lavradores no sentido de se organizarem 
dentro do Sindicato para retomarem a direção. Essa discussão específica 
realmente não ocorre e não se desenvolve nesse tipo de "papo". Apenas: 
funciona, não funciona, o que deveria fazer, quais seriam as funções do 
Sindicato e assim por diante.

Cadu — Lá, em São Lourenço, o negócio é mais próximo, às vezes se faz 
uma reunião da Pastoral, alguém levanta a questão do sindicato, aí a gente 
fica meio na dúvida se aprofunda aquela discussão. Sinto que há uma certa 
insegurança nossa de aprofundar a discussão...

Rafael — De dar o nosso juízo de valor sobre o sindicato; a gente começa 
a tentar provocar a opinião das pessoas, ver como se desenvolve e fica 
assim, nesse negócio que o Cadu estava falando, meio com vontade de che­
gar e dizer: "acho que já somos conscientes” , já tem as críticas, poderia­
mos amarrar essas críticas e começar a pensar na mudança do sindicato'



para levantar questões desse gênero, a gente não sabe direito em que nível 
trabalhar isso, se é uma questão que nós encaminhamos ou se as pessoas 
que estão lá é que devem encaminhar por si próprias, sem uma interferên­
cia direta.

Cadu — Isso está diretamente ligado a uma questão metodológica, que já 
discutimos. Realmente nós temos uma opinião sobre o sindicato,, ela é 
evidente. Agora, cabe à gente, independente do que essas pessoas que 
estão participando mais de perto da Pastoral pensem, tomar uma posição 
a respeito desse assunto? Acho que não deve fazer parte do nosso processo 
de trabalho e debate sobre o tema de organização do sindicato, da retoma­
da dele, mas com as pessoas com quem trabalhamos acompanhando essa 
discussão. Porque senão, fica uma coisa "furada". Para discutir a fé e vida, 
tudo bem, todo mundo poderia participar, mas sobre o sindicato não, não 
precisaríamos discutir todo mundo, nós mesmos traçaríamos, na assesso- 
ria, essa discussão. Se fizéssemos isso seria uma postura contraditória com 
a metodologia que definimos.

Rafael — Podíamos falar das associações, participando daqueles encontros.

Jorge — Houve um momento em que as associações se aproximaram, 
trazidas por membros de Igreja comprometidos com os interesses das suas 
direções e que já vinham participando desde as primeiras reuniões. De 
certa forma, sentimos que as associações aproximaram-se para marcar pre­
sença. Não deixava de ser um espaço a ser conquistado, mas a que, de 
certa forma, nós não demos muito prosseguimento. Foi uma coisa que 
aconteceu, a presença das associações, que inclusive bloqueou muito a par­
ticipação das pessoas, os membros comuns de Igreja e que tiveram uma 
dificuldade muito grande de se relacionar com o pessoal da Associação, 
que tem outro discurso, outro "papo"...

ASSOCIAÇÃO DE MORADORES

Bita -  Quantas são as associações?

Jairo — São quatro.

Bita -  E quem controla essas associações?

Rafael — Não há um controle só para todas. A coisa é 
quase pessoal, da direção, da presidência.

Cadu — A coisa gira em torno do prestígio pessoal, 
e com a perspectiva político-partidária. As presi­
dências das associações são exercidas por, gente 
quase profissional da política. E aí se dividem. 
Enquanto um presidente de associação fez 
campanha para o PDS, outro fez para o PMDB. 
Essa é a constante, sendo que há exceções nos bairros 
menos centrais do Quarto Distrito.

Rafael -  As associações tentam conseguir algumas 
reivindicações dos moradores através de influências 
pessoais junto a políticos de Caxias, junto a verea­
dores, prefeito, etc... Inclusive lá de Xerém, basica­
mente essa é a forma de atuação dessas diretorias de

associação de moradores. Creio que isso deve caber 
dentro de uma análise mais geral, que não fizemos 
e nem temos pretensão de fazer aqui, da política 
tradicional na Baixada, estilo Tenório Cavalcante, 
Chagas Freitas e Amaral Peixoto, que têm a sua rede 
de cima abaixo e lá, em Xerém, estaria a parte de 
baixo. O atual prefeito de Caxias é cria (genro) do 
Tenório Cavalcante que reproduz a mesma estrutura 
de política partidária.

Cadu — Tem também um fator que pesa muito ali em 
Xerém, que é a religião. Chega a pesar nas divisões de 
poder. Todo presidente tem religião declarada e em 
geral são protestantes. Agora por exemplo, uma asso­
ciação teve a diretoria ocupada por uma pessoal cató­
lico mais conservador, comerciantes da área. Parece 
que eles querem trabalhar evitando que a Igreja Cató­
lica incentive a população à participação. Não interes­
sa a esse pessoal nenhuma discussão que faça o pes­
soal da área se mobilizar, a questão não é mobilizar

54



mas conseguir uma ponte, etc... Em nome pessoal do 
presidente da associação.

Jairo — Existe uma disputa muito grande naquela re­
gião. E é aquela coisa: "vamos ver, quem conseguir 
mais é que vai ganhar mais prestígio, mais legitimi­
dade". Existe muito esse tipo de ação, a questão não 
é mobilizar, mas conseguir uma ponte, etc...

E esse tipo de política que se pratica nessas asso­
ciações é uma coisa que não é restrita a Xerém, pode­
mos extrapolar para Caxias. Existem associações em

Caxias em que o próprio estatuto prevê que o presi­
dente é vitalício.

0  MUB tenta fazer um trabalho e encontra muitas 
dificuldades, às vezes o prefeito está num almoço com 
as associações ligadas a ele e não chama o MUB para 
participar. O INAMPS tem o trabalho de distribuir 
números de atendimento pra presidentes de associa­
ções levarem para o bairro e distribuírem a quem eles 
quiserem.

Jairo— Eles procuram, pelo menos procuravam, uma aproximação da 
gente nesse sentido. Ficou claro que eles pensaram o seguinte: "Vamos nos 
aproximar da Pastoral porque em primeiro lugar eles podem dar uma legi­
timidade para gente. E depois com o contato até eclesiástico, via D. 
Mauro e tudo mais, a gente pode conseguir coisas com a Prefeitura, que 
não consegue indo lá à Associação". Houve até proposta: "Não, D. Mauro 
poderia assinar o pedido em nome dos moradores para conseguir a eletrifi­
cação rural". 0  ponto de vista deles é muito mais se utilizar desse trabalho 
para apoiar os seus próprios contatos.

Rafael — Quando eles estiverem presentes na reunião, o que eles queriam 
que fosse a Pastoral da Terra seria alguma coisa que eles já têm a nível de 
estrutura do movimento das associações dos moradores. Quase que uma 
regional da federação, do MUB.

Cadu — É, chegamos à conclusão de que teríamos que tomar uma posição 
diante disso. No caso da associação dos moradores nós não fomos tão 
passivos, tivemos uma certa agressividade, no bom sentido, em relação a 
essa questão. Porque vimos que os caras estavam monopolizando a reu­
nião. Queriam falar sozinhos, não deixavam ninguém mais falar, já que­
riam fazer parte da comissão que ia organizar o encontro, na primeira reu­
nião de que participaram. Nessa reunião a gente já deu um corte claro, foi 
falado: "O  espaço aqui não é para isso". E além disso a gente adotou a 
posição de conversar com as pessoas, o miolo da pastoral, Tião, Helena, 
Elian, Dalva, Fátima, D. Lurdes, D. Mariazinha, para saber o que eles acha­
vam daquilo, das associações dos moradores. Essa foi a postura da gente.

Rafael — A postura foi de reforçar o caráter pastoral daqueles encontros, 
no sentido religioso. E isso, feita a avaliação que o Cadu estava falando 
com as pessoas, foi uma posição que não necessariamente nós iríamos de­
fender. Havia outras pessoas também interessadas nessa proposta, que não 
deixam de participar do movimento social, mas que àquele espaço não vão 
como representantes de associações de moradores. Há membros de outras 
associações que ali vão como cristãos.

Cadu — É, o pessoal do Barreiro, o pessoal de Santo Antônio; participam 
da reunião, mas não é como membros de associação. É outra pessoa falan­
do. Tem bastante gente ligada a associações, mas não participam como 
aqueles presidentes que estão ali com o fim de ganhar o espaço que repre­
senta a Pastoral.

Bita — Como vocês vêem isso?

55



Cadu — A prática começou a mostrar — e essa é a maior preocupação da 
gente — que ocorre um esvaziamento. O que está ocorrendo na Pastoral 
da Terra me parece que é uma necessidade que as pessoas estão tendo de 
romper com esse tipo de prática das Associações. As pessoas sentem que 
há um espaço em que elas discutem, interferem, participam e que não tem 
ninguém ali a fim de faturar ninguém. Se de repente essas pessoas come­
çam a levar aquela prática para aquele espaço também, me parece que 
ocorre um certo esvaziamento. A própria Dalva que é da associação de 
moradores do bairro dela, Santo Antônio, falou que se continuasse daque­
la forma iria esvaziar, não iria ninguém...

Rafael — Quando você pergunta se a gente acha bom ou ruim, acho que 
os dois exemplos que demos e reforçamos mais um que o outro: o da 
pessoa ir como membro da Igreja e não da associação, demonstra um 
pouco a nossa posição. No sentido do processo de construção de uma pas­
toral e também no sentido da postura de faturar ou não, que é o funda­
mental. Se fosse uma posição clara, tipo “vim aqui como associação e 
quero discutir esse item", sem querer tornar aquele espaço como sendo o 
da associação, acho que seria completamente diferente do que ocorre. O 
sujeito, sutilmente, querer compor a Pastoral, de repente falar como asso- 
cição em nome de uma Pastoral que começa a se constituir, nisso nós 
interferimos no sentido de deixar que ocorra a discussão nas reuniões.

Bita — Não entendi a questão do esvaziamento. Por que esvaziaria?

Cadu — Não é que esvaziaria, chegou a esvaziar. Porque as pessoas iam ali 
buscando uma discussão, refletir sobre a sua fé e sobre a prática na vida, 
tentar trocar informações, saber o que está acontecendo numa área que 
fulano não conhece, o problema de que a terra não está dando bem, saber 
se em outro lugar se está fazendo alguma coisa. Fazer leituras da Bíblia, 
de outros temas. As pessoas se preparam ali para levar essas discussões e 
informações para suas comunidades. Então, de repente vinham com essa 
expectativa, chegavam lá e viam um presidente de associação, falando o 
tempo todo. Além disso as pessoas conhecem a prática dele, sabem quem 
ele é. Depois que juntaram mais de um presidente de associação piorou. 
Ficavam num "pau" danado e as pessoas de público assistindo àquilo. Elas 
não encontravam espaço para falar, para participar e não era o tipo de 
discussão que elas queriam ter, elas queriam conversar sobre outras coisas, 
queriam levar um texto bíblico para ler, para discutir também como é que 
a Bíblia se relacionava com o problema da terra... "É isso que a gente está 
precisando fazer? E essa a função da Igreja? É essa a função do cristão no 
mundo?..." E de repente o cara estava a fim de discutir mesmo era a luta 
pela meia passagem, o que se encaminha pessoalmente para o prefeito 
resolver, etc... Esse tipo de expectativa é que faria esvaziar, de chegar lá e 
enontrar um espaço diferente.

Rafael -- E tem peso essa coisa simples de monopólio da palavra. As 
pessoas pelo fato de se sentirem castradas de falar, desanimavam de ir à 
reunião, e o monopólio era relativamente grande, os caras, "macacos ve­
lhos", deitavam o discurso mesmo.

Jorge — Sobre associações acho que era isso o mais importante.

56

.



Cadu — Estamos encontrando dificuldades de conseguir aproximar mais 
outras Igrejas além da metodista e da católica, acho que talvez o Jorge 
pudesse falar melhor, ele fez contato com o Lourival, que é o pastor presi­
dente da Assembléia de Deus. Podia tentar analisar um pouco isso e entrar 
pela questão institucional das duas Igrejas que já estão participando.

Relações, com 
outras igrejas, 
principalmente 
Assembléia de Deus

Jorge — O "papo" com o Lourival já vinha sendo pensado desde o início e 
tudo surgiu a partir do contato que tivemos com o presbítero Romildo, 
em que ele sugeriu que a gente tivesse um encontro com o pastor Lourival 
Machado, que era quem podia tomar decisões, dar permissões. E nós, não 
sabendo como fazer esse encontro, como chegar até ele, protelamos bas­
tante, até que fomos novamente ao Romildo, pensando na questão do 
audiovisual, para uma entrevista, e ele dessa vez se mostrou mais arredio, 
não sei se por causa do gravador. Nós queríamos gravar a opinião dele, 
mas aí ele disse que teríamos que saber a opinião do pastor, do presbítero, 
que tem 120 obreiros, e era importante. Vimo-nos forçados a ter esse en­
contro via institucional, via pastores, padres. Fomos até ele e marcamos 
um encontro, o padre e os dois pastores metodistas e tivemos uma conver­
sa mais ou menos nos seguintes termos: colocamos a proposta do projeto, 
o que pretendíamos com a Pastoral, qual era a visão do trabalho, que não 
era uma visão num sentido de um trabalho dos pastores, do padre, mas 
que era um trabalho dos membros das Igrejas e que não se tratava de 
querer converter ninguém em termos evangelísticos, mas era um trabalho 
que procurava ver os problemas comuns dos habitantes da área e tentar 
discuti-los com base na fé e com base na discussão bíblica, nos elementos 
comuns que uniam as várias igrejas. Nesse contar do projeto, ele se mos­
trou muito interessado: "Uma coisa boa, realmente a gente tem uma 
necessidade muito grande, o povo necessita muito, principalmente os 
lavradores". Contou que uma grande parte dos membros da Assembléia 
de Deus são pequenos lavradores, que têm sofrido muita pressão, que têm 
vendido sítios. Eles têm perdido muitos membros que venderam seus sí­
tios e se mudaram para outras áreas. Mostrou-se bastante interessado, 
mas fez uma ressalva, tinha uma preocupação. Ele falou o seguinte: "Nós, 
que moramos aqui há bastante tempo, temos uma preocupação quando se 
toca nesses assuntos, porque no passado houve problemas sérios com a 
entrada do exército aqui e não queremos voltar a ter esses problemas." 
Nós reforçarmos o caráter Pastoral de nossas reuniões e ele se mostrou 
disposto, não de forma direta, a colaborar, mas na medida do possível 
dar um apoio, uma palavra de incentivo, mas que iria colocar isto para 
o Presbitério, com presbíteros, diáconos e demais pastores, antes de 
tomar uma decisão. Falou que os problemas ali são muito graves e o prin­
cipal é o desemprego, a questão da Fiat parada e achava que os pastores 
e o padre do local deviam fazer um documento para encaminhar aos polí­
ticos um trabalho do tipo: "Nós fazemos um documento, e enviamos a 
um determinado político que tenha acesso aos meios responsáveis para 
tomar uma atitude". Mas, não passou muito disso. A partir daí não tive­
mos mais nenhum contato com ele, não ficamos sabendo se houve algum 
desdobramento na reunião do Presbitério da Assembléia de Deus. Mas, de 
certa forma, já vimos que há um espaço, pequeno que seja, desse trabalho 
ser aceito e permitido pela Assembléia de Deus a seus membros. Acho que 
isso pode, de certa forma, ajudar um pouco o trabalho, mas isso não impli­
ca no envolvimento dos membros das Igrejas, como é o caso do Romildo, 
que gostou muito e acredito que estaria participando mais se tivesse dispo-

57



nibilidade. Ele viu no encontro um caráter bem mais simples e mais dentro 
do que eles aceitam, mais que o pastor, o qual não participou de nada fi­
cou com "o pé atrás".

Rafael — Começamos a discutir mais recentemente, sobre relação com a 
Assembléia de Deus. O propósito é o de não vincular a nossa aproximação 
através da hierarquia, com o pastor. Que desenvolvêssemos o trabalho, 
principalmente o trabalho mais localizado nas áreas rurais de Xerém, con­
siderando a possível participação de membros da Assembléia de Deus. 
Por outro lado, sabemos que é quase inviável tal aproximação de mem­
bros sem uma participação do pastor e padres envolvidos, junto à hierar­
quia da Assembléia de Deus, que tem bastante poder de mando a ponto 
de poder impedir que seus membros participem de atividades. Por isso, 
pensamos que o importante é atuar nos dois níveis e não vincular um ao

Não há um recanto sem igreja 
evangélica. . .

. . . e um fim de semana sem 
culto ao ar livre.

A relação com os pentecostais: 
uma tarefa difícil

58



outro, mesmo porque nós não sabemos o quanto será uma boa contribui­
ção a participação muito próxima ao pastor da Assembléia de Deus para 
um projeto de ação social; não sabemos até que ponto podem ter, por 
exemplo, um projeto reacionário no qual nós não entraríamos.

Jorge — Acontece que há pastores que têm certos compromissos com 
alguns dos políticos da área o que, de certa forma, é um problema que a 
gente pode vir a enfrentar, como enfrentamos com a Associação de Mora­
dores, quando outro elemento tenta faturar em cima da Pastoral.

Cadu — Algumas coisas que devem ser ditas, inclusive para se entender me­
lhor o que foi dito anteriormente. No meio rural, esse pessoal que partici­
pou da Associação dos lavradores, participa atualmente da diretoria do 
Núcleo Agrícola. Foi gente que pegou em arma para resistir e organizar 
todo um esquema de luta. Muitos são da Assembléia de Deus. Acontece 
que pelo que podemos checar até agora, parece que não existe nenhuma li­
gação entre esse envolvimento no movimento social com a fé que pro­
fessam. Tal característica tem a especificidade de ser única no meio rural. 
Não temos dados sobre o envolvimento de membros da Assembléia de 
Deus na região mais urbana de Xerém. Ainda queremos checar isso mais de 
perto, assistir a alguns cultos, à Escola Dominical. Sabemos que uma con­
gregação mudou o horário da Escola Domininal em função do horário das 
reuniões do Núcleo Agrícola. Mas pelo que sabemos, eles não ligam isso 
com o processo de culto e de reflexão bíblica. Outra coisa é que a nossa 
avaliação sobre a "cor" religiosa daquela região é de que os protestantes 
são a maioria e, dentre eles, a maior parte é da Assembléia de Deus, e que 
mesmo, a Assembléia de Deus dita linhas e normas de comportamento 
e conduta da população. Isso também é sentido no meio católico.

Rafael — Os católicos, inclusive estão querendo tirar as imagens da pro­
cissão, não gostam de botar imagens na capela...

Zé Cláudio — O forró, que havia, as manifestações culturais de dança, de 
festa aos sábados, para acontecer em algumas comunidades a gente precisa 
quase que forçar, como foi o caso da Igreja Velha. Para que aconteça, 
porque as pessoas que participam nas comunidades católicas, nos círculos 
bíblicos estão achando que esse é um espaço de pecado.

Thereza — E espalharam que isso também era consequência da bebida. 
Que a bebida era um transtorno e com esse transtorno não vale a pena 
fazer forró.

Cadu — Essas são questões que dão para entendermos a composição de 
Xerém. E é bem mais difícil o contato com outras igrejas, com a Batista 
e a Presbiteriana, que estão ali. Temos contato com batistas que partici­
pam de uma ou outra reunião lá em Santo Isidro, em São Lourenço. Há 
um batista num processo de usucapião, mas sem o envolvimento que 
outros têm.

Bita — Não é um envolvimento da Igreja.

Rafael — Nem o nosso investimento é em termos de Igreja, exceto com a 
Assembléia de Deus. Com outras Igrejas não fizemos investimento.

Zé Cláudio — É interessante ressaltar o relacionamento com outras Igrejas, 
sem ser pela via institucional, mas pelos elementos participantes. Um exem­
plo é a grande atuação, nesse sentido, do "seu" Luís de Santo Isidro com



Joaquim Singênio, que é elemento da Igreja Batista. Ele chegou a ir duas 
vezes ou mais às reuniões da Assembléia de Deus. O "seu" Luís foi lá 
convidar elementos da Igreja e o pastor a fim de participarem da reunião 
que haveria em Santo Isidro sobre a questão da terra. Então, o "seu" Luís 
testemunhou que o próprio elemento, o participante leigo, tem interesse, e 
não só a instituição. Interesse na união, que aquele jogo de problemas que 
existe ali deve levar à união de todas as Igrejas. Ele percebeu claramente, 
na prática, o que era isso. Viveu isso.

Rafael — 0  pessoal da Assembléia de Deus, em Igreja Velha, foi convidado 
para um encontro, e se consultou se o encontro poderia ser na congrega­
ção local da Assembléia. Depois de uma consulta ao pastor geral, o pres­
bítero local sugeriu por carta que fosse na própria Igreja Católica ou no 
colégio e que a Igreja dele estava disposta a participar.

Cadu — Parece que o relacionamento oficial com a Assembléia de Deus 
tem sido muito formal, assim como: "Nós vamos lá, fazemos um pedido 
e o pessoal manda uma cartinha respondendo; o pastor presidente recebe 
muito bem, conversa, mas a coisa, pelo menos por enquanto, não teve um 
resultado prático, o que não acontece, de certa forma, com os membros da 
Assembléia de Deus, que é uma coisa muito mais natural. Parece que 
esbarra na hierarquia da Assembléia de Deus, que é uma coisa muito res­
peitada, é muito rígida, o pastor presidente tem que dar a palavra final. 
As iniciativas mais espontâneas de pessoas da Assembléia de participarem, 
não sei se estão sendo bloqueadas, não tenho a menor idéia sobre isso, 
eu sei que têm esbarrado, nesse relacionamento mais formal...

Rafael — Há uma burocracia mínima a ser cumprida que toda vez que um 
convite informal aparece precisa esperar uma resposta, que vai seguir os 
caminhos de consulta até o pastor e, depois, voltar.

Cadu — Coisa que não acontece com o pessoal do Núcleo Agrícola, porque 
eles participam como lavradores organizados e não vão como membros da 
Assembléia de Deus.

Rafael — Nós estamos pedindo uma representação da Igreja. Se fosse um 
pedido a pessoas para participarem, talvez aparecesse algum morador, mas 
uma vez que convidamos como representante da Igreja, dependemos da 
burocracia.

Cadu — O caso de Romildo, referido pelo Jorge, ilustra bem. Ele foi espon­
taneamente, participar da reunião da Pastoral, é pessoa do Núcleo Agríco­
la. é presbítero da Assembléia de Deus. Gostou da reunião da Pastoral e se 
declarou muito satisfeito. Teve uma participação muito boa na reunião. 
Mas quando fomos pedir que ele se manifestasse no audiovisual, como 
membro da Assembléia de Deus, ficou completamente assustado, jogou 
para o pastor presidente, para a reunião dos obreiros.

Bita — Aliás, esse fenômeno se dá em todos esses conflitos de terras, quase 
80% dos casos, como na última greve dos bóias-frias. Lá houve participa­
ção de gente da Assembléia, mas da Igreja, dos pastores nem sombra. 
Quem participa são as pessoas enquanto cidadãos lavradores, operários, 
mas a Igreja como tal é muito refratária e todos sabem disso, por isso 
nunca falam em nome da Igreja. Falam em seu nome e acabou o assunto, 
porque eles não querem complicação. A fé está de um lado e a luta está de 
outro.

60



Jorge — Quando a gente chega ali com um trabalho em torno da fé, real­
mente complica para eles.

Cadu — Na primeira conversa que tivemos com o Romildo, ele nos levou 
para ver a lavoura dele. Falou do Núcleo Agrícola, gostou, mas quando fa­
lamos da Pastoral, ele começou a falar da Bíblia como se estivesse afastan­
do o demônio. Deu para sentir que ele ficou assustado com o tipo de 
conversa. Uma opinião freqüente entre o pessoal da Assembléia de Deus é 
que metodista não é crente.

Rafael — O trabalho da pastoral começou a gerar boatos até de que a 
Igreja Metodista vai se juntar com a Católica.

Cadu — A questão do ecumenismo, eles interpretam como sendo uma 
junção.

Bita — Porque a informação de grande circulação no meio protestante 
mais conservador, não só na Assembléia de Deus, mas mesmo no meio ba­
tista e até presbiteriano é que o movimento ecumênico é uma iniciativa 
de Roma e que conseqüentemente o ápice desse movimento vai ser todas 
as igrejas se juntarem sob Roma. Então a coisa fica muito complicada, 
porque essa informação circula violentamente. Entre os batistas deve ser a 
mesma coisa ou até pior, pois os batistas possuem um ex-padre que é 
extremamente combativo, suas obras têm uma circulação enorme é o Aní­
bal Pereira Reis. As obras dele são impressionantes e ele não aceita absolu­
tamente nada que venha do mundo católico, nem o catolicismo carismáti­
co. Ele afirmou em seu livro que o catolicismo carismático é uma falácia, 
que é uma forma de envolver os crentes, no caso, pentecostais e carismá­
ticos, na estratégia de Roma de reunir sob si todas as Igrejas. É isso que cir­
cula e até que haja amadurecimento da questão e se ponha isso sobre a 
mesa francamente vai demorar muito.

Cadu — Isso acontece no próprio seio da Igreja Metodista de tendência 
pentecostal na Baixada. E muito refratária. Nós tivemos uma experiência 
no Centro Comunitário no "Baixada Livre". Um pastor da Igreja foi fazer 
a devocional de abertura e falou mal do D. Mauro, enquanto que o encon­
tro todo tratava a questão ecumênica, do trabalho conjunto.

Bita — Acho que isso é uma questão de formação de mentalidade, uma 
coisa que está muito arraigada de muitos anos e que se agrava, na medida 
em que o nível de formação religiosa dos crentes é menor. Mais difícil 
se torna, porque é uma religiosidade muito emotiva e marcada pela com­
petição, pelo sectarismo, pelo proselitismo. Então qualquer coisa de uma 
convivência com os católicos para eles cheira mal porque para muitos com­
promete o evangelismo. Você está mexendo nos próprios fundamentos e 
alicerces da identidade eclesiológica que eles têm. Não dá para entrar nis­
so, a não ser com muita diplomacia.

Existem duas teorias: uma de que o movimento social, uma mudança 
social significativa no País, uma democratização, iria contribuir para essa 
unidade. Eu não sei, eu não sou adepto dessa teoria, também não posso 
dizer que ela é completamente errada, mas não chega a tanto. O exemplo 
de Cuba ficou muito claro, as Igrejas não acompanharam o processo revo­
lucionário. Pelo contrário, as Igrejas Protestantes foram defensoras dos Es­
tados Unidos. E depois da revolução, são reacionárias até os dias de hoje 
e ainda discriminam no interior das Igrejas os setores que se tornaram fa-



voráveis à revolução e entraram no esquema da reconstrução nacional. Por 
isso acho que essas mudanças sociais, embora tenham um papel importan­
te, não são decisivas neste comportamento. Acredito que as Igrejas podem 
se tornar — principalmente as protestantes — uma reserva ideológica muito 
grande e muito monolítica e que se for mexer dá confusão. Isso se vê hoje, 
por exemplo, com a vereadora Benedita, eleita por grande parte dos pente- 
costais, foi excluída da Assembléia três vezes e reconciliada três vezes por 
causa de suas declarações. Qualquer declaração que ela faz publicamente 
que contrarie os princípios, que são muito estreitos, da Assembléia de 
Deus, leva à exclusão. Ela vai lá e faz um trabalho diplomático e se recon­
cilia outra vez. Ela está tendo dificuldades para trabalhar para esse povo 
que a elegeu. Eles não conseguem entender que se possa, a partir de um 
trabalho político, no caso dela, político profissional se desenvolver qual­
quer tipo de projeto, de promoção humana, que seja informado por valo­
res evangélicos. A coisa é muito separada.

Jorge — Percebemos no caso do Romildo, que, independente da institui­
ção, aceitou a forma como o trabalho estava se dando. Não era um traba­
lho nos moldes do sindicato. Nisso é que surgiu uma esperança de que 
houvesse uma facilidade desse envolvimento. É possível que, se a hierar­
quia da Igreja Assembléia de Deus tivesse conhecimento de como se dão 
as coisas, ficaria mais acessível a um envolvimento da Igreja.

Bita — É possível. Se tem um testemunho de um lado tem testemunho de 
outro. O fato de Manoel de Melo não conseguir eleger o filho dele para ve­
reador do PDS. Com toda a campanha que ele fez, bastava uma congrega­
ção que ele reúne aos domingos para eleger o filho dele e não conseguiu 
a eleição, significa que os crentes votaram em outros partidos, a maioria 
no PMDB, o que é uma prova de que realmente a assimilação por parte 
dos crentes dessa postura institucional não é tão grande, só a nível de 
pessoas é que existe abertura dos pentecostais para esse tipo de trabalho. 
Enquanto Igreja a coisa complica muito, é um trabalho educativo que 
requer vários anos.

Cadu — Entra aí a questão doutrinária e política. Esse tipo de Igreja, mais 
pentecostal, realmente é um poço de resistência e de reação. Mas existe 
aliado a isso em Xerém, um medo muito grande dos comunistas. O grande 
bizu de toda história, é que esse pessoal que foi da Associação de lavrado­
res é da Assembléia de Deus e é do Núcleo Agrícola, foi do Partido Comu­
nista também. Toda essa relação política, institucional, religiosa, doutriná­
ria, ideológica, parece estar tudo misturado e aparecem às vezes algumas 
pontas disso, uma hora fala a questão política, outra hora fala a questão 
da instituição, outra a questão individual, dos compromissos político-par­
tidários. O administrador locado em Xerém foi nomeado com influência 
da Assembléia de Deus, por exemplo. Acho que as duas coisas se alinham: 
o medo do retorno a 64 que o Lourival falou quando foi visitado. Não é 
medo do exército: o medo dele é daquilo que o exército viria reprimir, do 
que poderia acontecer novamente. Quer dizer, é diferente, tem gente em 
Xerém que tem medo por outro motivo como uma vez um lavrador disse: 
"Não pode começar com esse negócio aí. Depois vem o exército, vai pegar 
a gente e bater na gente".

Acho que as coisas se complicam mais ainda. É preciso ir muito devagar. 
Creio que até agora a gente está num caminho mais ou menos certo, por­
que a gente não tem enfrentado as questões de uma forma irresponsável.

62



Jorge — la me esquecendo de falar, mas acho que Assembléia de Deus é o 
caso assim mais gritante e o que mais nos interessa mesmo porque é a Igre­
ja que tem maior penetração. Eles têm dezenas de comunidades ali espa­
lhadas pelo 4P Distrito afora. Um presbitério muito grande, muitas congre­
gações e pontos de pregação. A qualquer lugar que você vá e vira uma 
curva tem uma Assembléia de Deus. Enquanto que as outras Igrejas se con­
centram mesmo em Mantiquira, que são: Batista, Presbiteriana, Wesleyana 
e tem uma outra Batista também que brigou ese dividiu... Isso nós temos 
ali, tudo na área de Mantiquira, área urbana, pessoas de um nível econô­
mico mais elevado. Isso dá para perceber também que noutras Igrejas o 
pessoal mais pobre realmente é mais da Assembléia e das áreas periféricas 
e com essas outras Igrejas de certa forma a gente não tem tido assim um 
contato muito grande, a não ser através de alguns casos específicos de 
algumas pessoas que estiveram nos encontros ecumênicos.

Bita — Você têm intenção de se aproximar delas? Das outras Igrejas?

Cadu — Pelo menos tática acho que não é. Isso nunca se discutiu assim 
dessa forma, se a gente tem ou não tem que procurar outras Igrejas, mas 
eu não vejo perspectivas mais concretas de se ter acesso às Igrejas. Com 
a Assembléia de Deus não, já existe espaço. As outras, não.

Rafael — O Projeto Ecumênico não está fechado às outras Igrejas, é um 
princípio de trabalho. Agora, em termos de projeto de desenvolvimento 
a gente tem como iniciativa, essa da Assembléia de Deus, quase como uma 
porta de entrada para as outras Igrejas, porque a gente não vê essa aproxi­
mação com as outras Igrejas, de graça.

Bita — Agora, vocês acham que a médio e longo prazo o trabalho ficaria 
comprometido, caso vocês não contassem com a adesão da Assembléia? 
Vamos falar de outra forma: é possível conduzir o trabalho até os seus 
objetivos maiores só com os católicos e metodistas?

Cadu — Nós não refletimos muito sobre isso dessa forma, a abordagem 
desse problema fica nas opiniões individuais, nas opiniões pessoais aqui.

Rafael — Idealmente o projeto ecumênico se desenvolveria com as Igrejas 
participando, a população se envolvendo. Na ausência da Assembléia de 
Deus eu vejo uma limitação, um recorte para outro tipo de projeto. Um 
projeto que vai envolver a Igreja Católica, a Igreja Metodista, em uma ação 
específica ou em uma constituição específica, muda a amplitude do traba­
lho, mas mantém a característica ecumênica e a intenção da relação fé e 
vida; Bíblia, e participação..., quer dizer, a questão da participação social. 
Se há a exclusão oficial da Igreja Assembléia de Deus, é uma perda porque 
o projeto idealmente imaginado seria para todas as Igrejas. Essa perda seria 
uma redução, seria outro projeto, não mais o projeto criado pelo consenso 
de três Igrejas, mas criado pelo consenso de duas Igrejas. Um projeto de 
duas Igrejas não dá para se dizer que é o mesmo projeto.



CONSOLIDAÇÃO JUNTO ÀS IGREJAS:
A QUESTÃO M ETO DISTA E A RELAÇÃO COM AS H IER A R Q U IA S

Cadu — Há um senão. A gente fala as Igrejas mas esse projeto eu acho que 
ainda não é tanto das Igrejas, entendendo a Igreja como um conjunto, 
não só instituição. Veja-se que da Igreja Metodista se tem apenas uma par­
te da congregação.

Bita — Aliás, a minha pergunta seguinte era essa: se vocês estão sentindo 
desde o princípio do trabalho, um aumento de aceitação da proposta, por 
parte daquela comunidade metodista que ali está. Inclusive eu estou saben­
do, não sei se é verdade, mas que há um processo carismático em evolução 
por lá, na comunidade, e a gente sabe o que isso representa. Representa 
mais um atraso, com um possível envolvimento de uma maioria da comu­
nidade. É claro que a totalidade nunca se vai conseguir, como não se vai 
conseguir na Igreja Católica, mas uma maioria, um número significativo 
de gente comprometida com esse projeto. Então a pergunta é essa: se 
vocês estão sentindo do começo para cá, um aumento do interesse ou uma 
diminuição do interesse, comparado com o da Metodista.

Jorge — Na primeira reunião da PET eu estava vendo as fotos da nossa 
primeira reunião ecumênica, e vi muitos metodistas, mas, ao mesmo tem­
po, notei, alguns meses atrás, que a Igreja, o grosso das pessoas da Igreja, 
não conheciam o trabalho pastoral. A minha conclusão é que as pessoas 
que estavam naquela primeira reunião, estavam mais motivadas por um 
convite que foi feito de forma muito ampla, dentro da Igreja Metodista, 
e movidos por uma certa curiosidade. As pessoas que eu identifiquei, não 
tinham interesse nem motivação para continuar freqüentando. A partir das 
outras reuniões, houve um decréscimo muito grande da participação dos 
metodistas. A í então é que a gente começou um trabalho de divulgação e 
discussão, com grupos isolados dentro da Igreja, incentivando a participar. 
Foi então que houve pessoas participando e participando de forma ativa. 
Passamos então a ter outras pessoas e, inclusive da congregação de Santa 
Cruz, outra comunidade um pouco mais distante, mas que fazia parte da 
mesma paróquia, de Mantiquira. E, a partir de que houve essa primeira e 
ainda pequena divulgação, as pessoas encamparam o trabalho como real­
mente um trabalho da Igreja. Não como um trabalho dos pastores, mas, de 
fato, como um trabalho da Igreja. É claro que pegamos pessoas-chaves, 
pessoas que entendem, têm uma visão de Igreja bem mais ampla do que o 
crente mais simples, que apenas vai à Igreja aos domingos. São pessoas en­
gajadas num trabalho de Igreja que têm uma visão mais aberta, mais pro­
gressista. Mas, foi depois daqueles momentos de definição do trabalho, de 
definição da orientação, de que forma levar as reuniões, em que partimos 
para as últimas reuniões já com mais segurança, mais firmeza, caminhando 
já a passos mais firmes, apesar de estarmos reiniciando um processo.

Houve uma tentativa de estender esse trabalho a outros grupos da Igre­
ja, e vimos o seguinte: um grupo chamado mais progressista, mais de 
jovens da Igreja encampa esse trabalho como um trabalho dentro da Igreja; 
outra, o grupo carismático, emergiu já nos últimos dois anos, mas não é 
forte, em termos de decisão. E uma turma que aparece muito, que "pinta" 
muito na frente e está sempre chamando atenção, mas não é um grupo que 
decide e é composto por pessoas de fácil identificação. Poder-se-iam 
identificar umas dez pessoas que compõem esse grupo, em torno do qual

64



se dá toda a questão carismática dentro da Igreja, mas que de certa forma 
estão deslocadas da estrutura da Igreja, da Instituição, não pelos pastores 
ou pelas pessoas mais progressistas, mas estão deslocadas, de certa forma, 
da estrutura da Igreja, pelo próprio corpo da Igreja que é mais conserva­
dor. É nisso aí que está o grosso da Igreja. Porque as pessoas que tinham 
tendências claramente carismáticas na Igreja, passaram para a Assembléia 
ou para a Wesleyana na época da divisão, ou para a Assembléia em outros 
momentos. Quem ficou na Metodista, era realmente o pessoal que tinha 
convicção de ser metodista e tinha uma tradição metodista muito grande. 
0  pessoal muito conservador é que de certa forma dá as linhas de orien­
tação de caminhada que a Igreja vai tendo em seus projetos. Bem, esse 
grupo, de certa forma também não está se envolvendo diretamente com 
a Pastoral, mas é um grupo que tem bastante conhecimento do que acon­
tece, através das pessoas que participam, que qeralmente são filhos, sobri­
nhos e pessoas muito ligadas. Bem, comecei a identificar, a tentar conver­
sar com as pessoas, com esse grupo de pessoas mais conservadoras, que são 
principalmente senhoras da Igreja e comecei a notar que não havia uma o- 
posição ao trabalho pastoral. Havia um desconhecimento, eaté bem gran­
de. Os que conhecem acham muito bom, muito importante e aprovam. Eu 
acredito que também baseados na tradição histórica deles, de metodistas, 
em que, apesar de todas as influências pentecostais e outras aí, fundamen- 
talistas, e tudo mais, têm ainda muito da tradição histórica metodista em 
que a ação social é uma coisa que a Igreja não pode deixar de fazer e 
que nunca vai deixar de fazer. Acho que a gente tem pecado pela forma 
de divulgação e pela forma de tornar a Igreja consciente do que e como 
está acontecendo nas reuniões da Pastoral da Terra. Eu tenho sentido isso, 
que a gente tem pecado nesse sentido, porque as pessoas desconhecem ou 
têm uma idéia errada, e, por isso, são contra. E o pessoal mais carismático 
tem uma idéia completamente desvirtuada do que seja o negócio e de certa 
forma a gente não tem investido nisso, em colocar para a Igreja como que 
é o negócio e realmente assumir como um trabalho mais amplo.

Cadu — Vale pegar um pouquinho essa última coisa que o Jorge falou, a 
questão de como divulgar isso dentro da Igreja, que eu acho que não é só 
como divulgar, mas é como defender essa idéia, como explicitar essa 
idéia dentro da Igreja. Acho que houve foi um processo. 0  Melquias, que 
é o pastor da Igreja, além de ter completamente sobrecarregado seu horá­
rio, com a função de superintendente distrital, sofreu aquele acidente, fi­
cou um tempão doente no meio de um processo importante, que a gente 
estava vivendo na Pastoral, e na prática tem participado muito pouco. Com 
a vinda do Jorge, essa discussão dentro da Igreja pode-se modificar. Isso a 
gente sentiu logo na prática, porque só um membro da Igreja Metodista 
participava, depois que o Jorge entrou e começou a fazer esse trabalho de, 
conversar com um, com outro apareceram outros de Mantiquira, e até de 
Santa Cruz. Tem que ser feita uma intensificação desse trabalho de discus­
são dentro da Igreja: o que que é esse tipo de trabalho? o que significa 
para a Igreja? Temos que envolver mais o pessoal de Santa Cruz da Serra. 
É uma questão de organizar isso e fazer. Não é uma coisa inviável. A expe­
riência mostrou pelo menos a princípio que é bastante Dossível.

Jorge — Eu tive um papo bastante longo com alguém que esteve na última 
reunião, e que é pessoa de grande peso dentro da Igreja, da ala conservado­
ra da Igreja, e que tem uma palavra muito final em termos do que pode ou



não pode dentro da Igreja. A impressão que eu captei dele foi muito boa, 
muito favorável ao trabalho e não apenas assim: "A h! Um trabalho bom" 
tipo: "É, realmente é um trabalho bom que pode, deve continuar, é bom 
fazer...". Mas não, ela se disse realmente interessada e incentivou a conti­
nuar o trabalho. Quer dizer, eu pude captar nela uma atitude muito 
favorável ao trabalho, o que eu acho que pode acontecer inclusive com 
outras pessoas desse grupo, muito importantes dentro da Igreja, e que 
podem realmente dar um peso muito grande, institucional para a Pastoral 
da Terra. Quero finalizar: esse é um trabalho que começou não por inicia­
tiva da Igreja local, não foi iniciativa de ninguém da Igreja local, nem do 
pastor da Igreja, foi uma iniciativa mais a nível de bispo, distrito, centro 
comunitário, em que de certa forma a Igreja local entrou, está entrando já 
com o barco andando, o que de certa forma explica a dificuldade que tive­
mos nesse primeiro momento de poder estar com pessoas participando. 
Quando a gente chegou lá o negócio já era assim, já tinha um grupo traba­
lhando, já tinha o nome da Igreja Metodista, e as pessoas no caminho, isso 
me pareceu um erro que se cometeu.

Cadu — Mais sério do que isso, que a gente já falou foi todo o processo 
desgastante que houve de discussão dentro do grupo, porque logo que co­
meçamos, nós do Centro Comunitário, estivemos umas duas ou três vezes 
na Escola de Mantiquira e tivemos uma reunião com um grupo jovem, um 
pessoal altamente interessado em participar, em conhecer o trabalho, co­
nhecer as áreas etc. Parece que o processo interno de discussão desse grupo 
bloqueou completamente, ou a gente não soube trabalhar isso ou realmen­
te não tinha condição. Talvez uma outra forma pudesse ter sido encontra­
da, e talvez se chegasse nesse estágio, com a coisa já caminhando um 
pouco mais dentro da Igreja. De certa forma, quando se chegou nas reu­
niões, o pessoal estava indo sem saber qual era o negócio. E durante esse 
processo todo, o Melquias não estava participando nem o Jorge.

Jorge — Exatamente. 0  Melquias saiu por causa do acidente e eu estava 
chegando ainda na Igreja como ajudante, e estava completamente fora. 
Eu só entrei nas primeiras reuniões. A Igreja Metodista estava apenas 
com o nome mesmo.

Cadu — A í era a tal da legitimidade, que, por exemplo, no caso, o Centro 
Comunitário teria de levar essa discussão para dentro da Igreja. É compli­
cado isso, quando você tem a figura do pastor, um membro da Igreja en­
caminhando isso, a coisa tem mais trânsito.

Bita — Têm alguma declaração a fazer sobre os bispos?

Jorge — Do lado Metodista ele sempre apoiou, foi um dos incentivadores 
do trabalho e acompanha meio de longe, não interfere, mas eu acredito 
que está disposto a promover, a ajudar e dar uma força quando necessário.

Rafael — Inclusive ele já foi consultado em algumas conversas.

Jorge — Sim, a gente já teve um "papo" com ele e ele sempre se mostrou 
aberto, tudo que a gente fizer ele está assinando, está ajudando.

Rafael — E D. Mauro, pela Igreja Católica, já esteve presente inclusive em 
uma das avaliações que nós fizemos. Se quiser falar dele, Cláudio?

66



Zé Cláudio — D. Mauro tem uma visão aberta de tudo, diferente da visão 
do presbitério que existia na região. Domingos, também traz toda uma 
visão de abertura nesse sentido, então eu acho que o Domingos e D. Mauro 
têm uma comunhão muito grande de pensamento. Existe sim, claro na 
diocesse existe a Pastoral do Menor, a Pastoral Operária, na área urbana 
elas têm se demonstrado muito pouco eficientes, quase não existem, estão 
procurando se articular, mas não conseguem. Enquanto que na área rural, 
dentro de Xerém, a Pastoral Ecumênica da Terra está funcionando. Por 
parte de D. Mauro há um apoio grande a esse trabalho ecumênico. Em rela­
ção ao envolvimento dos católicos, os que estão participando são elemen­
tos envolvidos em várias comunidades, comunidades que têm característi­
cas rurais, outras, características urbanas. São elementos envolvidos com a 
Igreja, presentes como ministros da liturgia e isso auxiliou muito a divul­
gação da Pastoral da Terra no âmbito católico. Creio que as outras comu­
nidades que existem estão dando valor ao trabalho. Agora há também 
todo o limite de uma Igreja que anteriormente era afastada dessa proble­
mática social em Xerém e que agora tenta aproximar-se com o início da 
nova diocese.

Jorge — Pessoalmente eu tinha uma preocupação muito grande, quando do 
não envolvimento da Igreja Metodista, pela questão da itinerância, que de 
certa forma ainda me preocupa, mas que já se amenizou bastante, quando 
vi pessoas da Igreja participando de forma mais ativa e assumindo o traba­
lho como um trabalho da Igreja. Porque, de certa forma, o trabalho era 
um pouco bancado pelos pastores. Eram eles que estavam mais envolvidos 
com a equipe da assessoria, estavam envolvidos mais com o trabalho das 
áreas. 0  pessoal da Igreja que é eminentemente da área urbana não tinha 
envolvimento nenhum das áreas, não tinha envolvimento nenhum com a 
assessoria, nenhum envolvimento com qualquer outra questão o que 
facilitaria muito quando da entrada de um outro pastor, que tivesse 
outra linha de trabalho, ou outros objetivos, qualquer outra coisa, para 
cortar completamente, tirar o corpo da Igreja Metodista fora do projeto. 
Mas de certa forma isso já não se torna uma coisa tão perigosa, a partir do 
momento em que a Pastoral já entra como um plano de trabalho da Igre­
ja, através da unidade cristã, e mesmo da ação social. E também entra 
como parte de um plano pastoral nosso do distrito, em termos do que a 
gente tem do plano pastoral para este biênio 84/85, que é, um envol­
vimento num trabalho com as características do que a gente leva na 
Pastoral da Terra, um trabalho ecumênico, para atender à questão da 
terra, e da necessidade do meio social em que a Igreja está inserida. Se 
se muda o bispo, muda-se o superintendente distrital, muda-se o pastor, 
pode haver retrocesso. É uma coisa de que a gente não está livre em 
nenhum momento, mas que eu tenho sentido que já há uma garantia a 
partir do momento em que a Igreja assume, como um trabalho da Igreja, 
e está na frente disso.



REGISTRO A U D IO VISU A L: 
UM OBJETIVO PEDAGÓGICO

Bita — Para encerrar, eu sei que vocês produziram um audiovisual lá. A l­
guém poderia falar sobre esse trabalho e a í encerramos.

Jorge — Dentro do trabalho desse grupo começamos a pensar em formas 
de produzir um audiovisual, há bastante tempo, e com objetivo de divul­
gar o trabalho da Pastoral, principalmente e em primeiro lugar para as 
Igrejas da região, e de certa forma, através disso, facilitar um envolvi­
mento das outras Igrejas no trabalho. Por esse trabalho pretendemos ter 
acesso a outras Igrejas Evangélicas e mesmo outras Comunidades Católi­
cas. Como uma forma de envolver mais e dar mais conhecimento às comu­
nidades, sobre o trabalho. Mesmo dentro da Metodista, o audiovisual vai 
ser importante para se divulgar o trabalho dentro da comunidade e fazer 
com que haja uma aceitação, um assumir o trabalho com maior ênfase. 
Outro objetivo é que a gente acredita que essa experiência é nova, pelo 
menos dentro do que a gente conhece na área, e uma experiência que 
merece ser divulgada, compartilhada com quem quer que esteja interessa­
do, e que, a partir dessa divulgação, podemosaté gerar discussões, críticas 
ao nosso próprio trabalho e melhorias e reflexões mais profundas a partir 
do que temos feito e do que podemos fazer e que eu acredito que pode­
mos atingir com esse audiovisual. A gente tem utilizado material, especifi­
camente nosso mesmo, quer dizer, a assessoria está produzindo, aprenden­
do e produzindo ao mesmo tempo. Esse audiovisual tem um caráter muito 
específico do nosso trabalho mesmo; ele tenta reproduzir de certa forma 
uma reunião da Pastoral da Terra em que as pessoas colocam os proble­
mas, as dificuldades que encontraram e a importância de estarem reunidos 
como cristãos e discutindo juntos a relação entre a sua fé e esses proble­
mas. Isso é uma forma que pretendemos seja bastante acessível às Igrejas, 
porque envolve o elemento da fé muito claro através das leituras bíblicas, 
através da interpretação que as pessoas que fazem parte da Pastoral e 
dão seu depoimento no audiovisual colocam ali, que é bastante favorável 
e que de certa forma vai poder ter um grande acesso a esse meio mais sim­
ples, mais de base das Igrejas que não são os líderes, que não são os anima­
dores de comunidades, mas que é o povo mesmo de Xerém.

Cadu — Não é só esse audiovisual. Temos um projeto que prevê a produ­
ção de audiovisuais. Há, com isso, outros objetivos também. Registrar 
a história daquela área, registrar contradições que existem, etc. Então 
seria o objetivo do trabalho da gente também registrar a história e divul­
gá-la, de registrar e debater um outro determinado tema que esteja presen­
te na área.

Jorge — Sentimos que o pessoal tem uma expectativa bastante grande em 
poder usar os audiovisuais, espero que eles não se decepcionem, mas eu 
sinto que há uma expectativa de necessidade, e nós temos esperança de 
que esses audiovisuais que a gente pretende produzir sejam materiais 
importantes para ajudar as comunidades a terem uma reflexão que vai 
além do que as pessoas que estão liderando, às vezes podem. Isso é muito 
comum, e vemos que as pessoas têm essa expectativa em termos de traba­
lho, em termos de novas coisas para poder estar ajudando na divulgação 
do trabalho e tudo mais.

68



Metodistas envolvidos 
com o projeto da Pastoral

A ACEITAÇAO  DO TRABALHO  
PELA CO M UNIDADE M ETO DISTA

Jorge Luiz Ferreira Domingues 
— pastor metodista em Xerém. 
Entrevistador.

Membros da Igreja Metodista 
envolvidos com a PET:
Catita — José Evangelista de 
Souza
Elian Alves Silva 
Eduardo Evangelista de Souza 
Elena Alves Silva 
Elenice Borges da Silva

Jorge — Passamos agora às opiniões de pessoas da Igreja Metodista de Man- 
tiquira. Trata-se de pessoas que já participaram de um número considerá­
vel de reuniões da Pastoral da Terra e podem dizer como estão vendo isso 
por dentro da Igreja. Não falam como membros da Pastoral, mas como 
membros da Igreja. Trata-se de dizer o que isso representa para a Igreja, 
quais são as dificuldades que se encontram por ser um trabalho novo e 
ecumênico. Como é que isso é aceito pela Igreja? Quais são as caminhadas 
que ainda têm que ser dadas? Que passos ainda têm que ser dados? Cada 
um pode falar, outros podem discordar. E bastante aberto.

Catita — Na nossa visão como Igreja Metodista, a influência desse trabalho 
no âmbito da Igreja foi muito bom. Como numa primeira fase nós conse­
guimos superar muitas barreiras dentro da Igreja, inclusive o preconceito 
que se tem de ecumenismo, só numa visão de adoração, quando há um 
campo muito mais aberto, mais amplo, que é realmente essa união de for­
ças para lutar e esclarecer junto da comunidade sobre as necessidades 
sociais. Acredito que como primeiro passo para conscientização da Igreja, 
foi muito bom, e inclusive pelo grupo que se apresentou, que se envolveu, 
achei até muito grande o grupo, apesar da primeira vez em que se pensou 
que o grupo era pequeno.

Jorge — Então o sr. acha que a comunidade está aceitando como um todo 
esse tipo de trabalho ecumênico, não está havendo uma rejeição?

Catita -  Não está havendo uma rejeição. Primeiro porque quem poderia 
rejeitar, não tem base para discutir. Então eu acho que esse grupo deve 
continuar nesse trabalho. Agora se venceu a primeira barreira e nós vamos 
trabalhar mais dentro da Igreja, fazer uma abertura maior.

Elian — Também acho que começamos muito sem saber o que realmente 
íamos fazer, como realmente íamos convidar as pessoas para uma reunião 
da Pastoral da Terra. De repente, as pessoas: "Mas eu não tenho nada com 
questão da terra porque...", e a gente ficava meio perdido. Convidar 
como? Mas, pela questão assim de ser ecumênico, ser um trabalho ecumê­
nico, eu acho que não houve muita rejeição não. Lógico que um ou outro 
tem aquele preconceito nato né. "Eu sou contra porque eu sou contra" 
Mas por quê você é contra? "Eu sou contra", mas em linhas gerais eu acho 
que as pessoas têm aceitado.

69



A REPRESENT A T IV ID A D E
DOS METODISTAS PARTICIPANTES

Jorge — Tem participado um número reduzido de pessoas e é um grupo 
específico que tem participado. Vocês interpretam isso como uma repre­
sentação da Igreja ou ainda como uma participação pequena que pode ser 
aumentada?

Eduardo — Eu vejo com grande importância a Pastoral da Terra, justamen­
te nesse ponto. A Igreja Metodista, principal mente a Igreja Metodista no 
todo, é uma Igreja de proposta ecumênica. Mas aqui, em Mantiquira, foi 
um lance de novidade para mim. E eu sabia que a Igreja tem essa proposta 
ecumênica, que se envolve com outras Igrejas no objetivo de um trabalho 
comum, mas isso concretamente eu nunca tinha percebido aqui em Manti­
quira. Foi importante a Pastoral nesse ponto. De repente eu estava junto 
com grupos de outras Igrejas, não estávamos ali para discutir doutrina ou 
costumes de Igreja, mas simplesmente numa proposta de trabalho comum. 
Como exercício foi ótimo, mas percebo que existe ainda uma certa rejei­
ção de um grande número de pessoas na Igreja. Sinto mais interesse do 
lado dos jovens. Era um grupo que estava sempre ali. Aquele grupo de 
sempre que estava presente nas pastorais. Sempre aquele grupo com uma 
mentalidade não encara ecumenismo como uma coisa assustadora. Acho 
que tem que se aprofundar mais ainda, temos que, não sei como, mas 
temos que exercitar mais isso. É importantíssimo esse tipo de trabalho 
ecumênico. E a Pastoral, acho que ela abriu um campo incrível para traba­
lharmos e nos envolvermos com a Igreja Católica a fim de conhecer como 
a Igreja Católica está trabalhando e como a gente pode contribuir. Mas eu 
acho que tem que haver um envolvimento maior ainda da mocidade da 
Igreja. Não sei se por influência dos pais, não sei como isso se processa, 
mas a pessoa ainda fica assim meio tímida, de querer se envolver mais.

Elian — É talvez mais preguiça do que realmente preconceito contra.

Eduardo — Conheço essa política, realmente eles não se envolvem. Mesmo 
não tendo ainda uma base específica para argumentar, eles têm aquele 
preconceitozinho derivado de opiniões de pessoas que influenciam de algu­
ma maneira a cabeça deles.

Elena — A partir do momento em que a gente começou a participar da 
Pastoral da Terra, já houve mais ou menos dois momentos na Igreja Meto­
dista. No começo o pessoal tinha uma série de tradições e tabus, tipo ja­
mais se misturar com outras religiões, principalmente Igreja Católica. Uma 
vez eu ouvi alguém dizer, que ecumenismo era o padre vir fazer o culto na 
Igreja, ou então o pastor ir lá rezar a missa, com os santos e tudo. Isso era o 
que ficava na cabeça do pessoal, no começo, antes da gente se envolver. A 
partir do momento em que o grupo começou a participar, e começaram a 
conhecer alguma coisa, e também das próprias pessoas católicas freqüenta- 
rem a Igreja em algumas reuniões, foram quebrando esses tabus e estão 
aceitando melhor, compreendendo melhor e conhecendo, o que eles não 
conheciam mesmo. Então começaram a entender o que é ecumenismo e 
estão aceitando melhor. Realmente existem pessoas que não participam 
porque continuam com o preconceito na cabeça contra os católicos. Mas 
tem muita gente que não participa por causa de preguiça mesmo. Dizem 
que não têm tempo e às vezes, não têm tempo mesmo.

70



Jorge— Uma coisa que temos que levar em consideração. Tem duas 
pessoas que acho importante citar, pelo fato de terem participado em 
determinados momentos: uma é a Maria de Santa Cruz, que veio assim 
sem muito saber o que era e pode ser considerada como uma pessoa bas­
tante tradicional da Igreja, com uma visão bastante tradicional. Achou 
o trabalho muito bom, ficou muito animada com o trabalho e só não pôde 
estar mais vezes por causa do problema de saúde; e a d. Ana, que partici­
pou de uma reunião e ficou muito entusiasmada com o trabalho. Dá para 
se ter uma idéia de que as pessoas que têm participado, principalmente 
nestas últimas reuniões, têm gostado. Vou mais por esse lado de que existe 
ainda um pouco de receio, de começar a se envolver, a se integrar, mas 
esses que têm preguiça não vão a programação nenhuma. Mas, vocês 
acham que essa participação de um grupo determinado pode ser considera­
da representativa da Igreja? E também, que tipo de reflexos essa participa­
ção pode gerar dentro da Igreja?

Elian — Acho que podemos considerar esse grupo representativo, levan- 
do-se em consideração que é um grupo que tem uma porção de presi­
dentes, que têm uma liderança, algum trabalho na Igreja. Não é simples­
mente alguém que caiu de pára-quedas, não faz nada na Igreja,vem e 
participa somente da Pastoral. Quer dizer, eu acho que nesse ponto a gente 
pode considerar representativo esse grupo. Acho que sim.

Elena — Nós somos pessoas atuantes na Igreja, mas somos também na 
comunidade e não sei até que ponto nós somos representação da Igreja ou 
se nós estamos lá como comunidade, como membros da comunidade de 
Mantiquira.

Catita — Na Pastoral?

Elena — E. A gente participa da Pastoral, mas nós somos pessoas ativas 
na Igreja e de certa forma na comunidade também. Então não sei se 
estamos lá, representando a Igreja ou estamos lá como membros da comu­
nidade, com várias pessoas isoladas participando da Pastoral.

Catita — A nossa identificação é muito de acordo com o nosso propósito 
que é representar a Igreja; a Igreja nos dá uma autonomia de que ela pode­
rá e deverá ser representada também na comunidade. Então nós como 
Igreja representamos as duas faixas. E é o que é o ideal. Agora, não sei se 
foi o Eduardo que falou, com relação ao grupo, o envolvimento dos jo­
vens; é uma coisa que nós temos que fazer e lutar muito neste ano que 
vem, para levar jovens e principalmente juvenis a participar. São uma ou 
duas pessoas que não querem ver de maneira nenhuma um envolvimento 
da Igreja com outras Igrejas, a não ser com a Wesleyana ou com a Assem- 
béia. São essas pessoas que por uma maneira ou outra conseguiram in­
fluenciar os juvenis. E conseguiram afastar os juvenis de qualquer envolvi­
mento de trabalho. Até na Igreja você vê que é uma luta para se levar os 
juvenis. As lideranças da Igreja pecaram muito em deixar a direção dos 
juvenis nas mãos desse pessoal, sabe-se que a caminhada que é hoje de 
conscientização e não se pode deixar a liderança na mão de pessoas dessas, 
que vão desviar o trabalho. Essas pessoas nem participam de trabalho ne­
nhum que se ligue à comunidade.

Jorge — E são essas pessoas que manifestam uma certa rejeição por parte 
de qualquer trabalho ecumênico?



1986: culto de aniversário ao 
ar livre (Igreja Metodista, 
Mantiquira)

Catita — Completamente. Chegou-se ao ponto de pessoas procurarem e 
elas chegarem e dizerem: "não, procura fulano que esse problema de co­
munidade é com fulano". Qualquer líder da Igreja Metodista por decreto 
da Igreja e principalmente pela orientação de "Vida e Missão", tem que se 
envolver com os problemas da comunidade. Pode não resolver, mas ele 
ouve e diz: "Bom, isso aqui eu posso levar para fulano". Mas dá um atendi­
mento ao problema. Agora se precisa trabalhar realmente, como o Eduar­
do falou, com a juventude, porque a nossa esperança é realmente da ju­
ventude se envolver. E o fruto desse trabalho só será maior com o envolvi­
mento dessa juventude.

Eduardo — Você perguntou se esse grupo pode ser representativo da Igreja 
e a Elian colocou que o grupo que participa da Pastoral é um grupo que

72

Fo
to

s 
Ra

fa
el

 S
oa

re
s 

de
 O

liv
ei

ra



tem um trabalho de liderança dentro da Igreja. Claro que é representativo, 
tanto na Pastoral como na Igreja. Mas nós temos cargos de influência que 
de repente podemos trabalhar. Ainda não fizemos isso, mas precisamos 
fazer.

COMO A IGREJA M ETO DISTA URBANA ENCARA  
A PASTORAL V O L T A D A  PARA A  TERRA

Jorge — É são pessoas que têm uma certa representatividade dentro da 
Igreja, uma legitimidade, e além disso, a minha visão é de que a Pastoral 
não é um lugar onde se vão congregar todos os metodistas com todos os 
católicos, mas representantes de cada comunidade. Mas, é um tipo de tra­
balho novo, é uma Pastoral da Terra. É coisa nova, que gera até um ques­
tionamento, a partir do momento em que poucas pessoas dentro da Igreja 
Metodista são lavradores. Entretanto, sabemos que não é só o problema 
de terra no campo, há também problemas de terra urbana, de pessoas que 
não têm lugar para morar e que moram na beira do rio, etc...

Eduardo — Também a reunião não se esgotava somente na problemática 
da terra. Conforme íamos participando, íamos notando que surgiam 
outras questões a serem discutidas. Como o próprio culto, sendo funda­
mentalmente grupos de Igrejas que têm uma fé, expressávamos a fé no 
culto, no fato da gente estar reunido ali, fazendo um culto a Deus. Tam­
bém pelas pessoas colocarem questões, por exemplo, o problema de sanea­
mento básico da localidade, problema de falta de atendimento médico, 
quer dizer, a coisa não se esgotou na terra. A proposta de início era essa, 
tratar da terra e realmente houve um tratamento nessa direção, mas con­
forme o andamento do trabalho a coisa foi se abrindo, se expandindo 
mais. Acho que a gente pode trabalhar também nesse sentido.

Catita — E também houve momentos muito importantes na reflexão reli­
giosa. Ali tínhamos uma abertura, sentíamos a presença de Deus para dar 
força, quer dizer, havia uma conscientização geral na busca da orientação 
de Deus para a caminhada. Isso também foi muito importante e é pena 
que muitas pessoas não assistiram, porque a pessoa que assistir a uma 
devocional daquela, fica com vontade, se realmente é religiosa, de ir sem­
pre. É alegre, é uma devocional alegre.

S IG N IFIC A Ç Ã O  DA LIG AÇÃO  FÉ E V ID A

Jorge — Como é que vocês vêem essa relação entre a prática devocional das 
reuniões misturada com as questões sociais todas?

Catita — É aí que está o principal da caminhada, da proposta: buscar a 
orientação de Deus para esta caminhada. Para mim os devocionais foram o 
grande elo de todo o povo religioso, todo mundo cultuando o mesmo 
Deus.

Elian — As últimas reuniões que tivemos foram muito marcantes nesse sen­
tido porque fizemos um relacionamento entre a vida que temos aqui, 
especialmente em Mantiquira, um lugar bem complicado em termos de 
terra, localização, saneamento, saúde e a vida da nossa fé. Encontramos



muita relação entre o povo daqui e o povo da Bíblia. Conseguimos fazer 
essa relação e, de repente, conversando, as pessoas colocaram questões 
muito importantes, textos da Bíblia muito importantes. Foi uma relação 
muito clara, para pessoas mais tímidas, aquelas que não falam, aquelas 
que não lêem a Bíblia direito ou aquelas que nem sabem ler. Todas elas 
conseguiram entender isso, a questão do Deus que agia no passado e age 
hoje. Muito importante isso. É importantíssima a visão de Pastoral, a visão 
de fé relacionada com os problemas. As pessoas conseguem ligar isso clara­
mente, facilmente, sem estarmos perguntando: você acha que o problema 
da rua tem a ver com Deus ou tem a ver com a nossa fé? A gente nem pre­
cisa perguntar, as pessoas fazem essa relação rapidinho.

Catita — Naquela reunião em que se passaram aqueles "slides", teve horas 
em que eu tinha a impressão de que estávamos andando com aquelas pes­
soas, na mesma realidade. A Maria ficou bem impressionada e se não veio 
mais vezes foi por falta de comunicação. Ela ficou assim: "Como é que 
tem isso, que eu não sabia que tinha esse tipo de reunião". Realmente esse 
grupo é pequeno, mas não a sua força, pelo contrário, acho que esse grupo 
tem muita força e deve partir assim mesmo de poucas pessoas, que é para 
nós nos conscientizarmos e podermos informar as outras. Como a Elian 
disse, no começo não se sabia bem o que era a Pastoral, pensava-se que era 
chegar e já ia receber os documentos. 0  Fernando já queria até saber quan­
do ele ia pegar os documentos do terreno dele. Quer dizer, não é bem isso. 
A Pastoral tem primeiro aquela preparação religiosa, aquela abertura de 
onde todo mundo tem que lutar igual, é uma caminhada de descoberta 
dos direitos que as pessoas têm e que é povo de Deus que tem que lutar. 
É importante que esse grupo pequeno já conscientizado tente envolver 
outras pessoas.

Elenice — 0  principal objetivo da Pastoral é esclarecer, mostrar os meios, 
ajudar a pessoa a caminhar, a procurar o seu direito, lutar e, não que é 
chegar lá e pensar que vai estar tudo pronto, que a Pastoral da Terra vai 
fazer. E uma reunião que dá esclarecimentos dos direitos, tenta-se ajudar 
de alguma forma, mas é todo mundo indo, não é a Pastoral da Terra, aque­
le grupo que vai fazer. Foi válido participar da reunião, umas três reuniões 
só que eu participei e não tenho participado mais porque o horário está 
coincidindo com o nosso curso. Mas eu gostei das reuniões, da discussão, 
eu nunca tinha participado de uma reunião falando dos problemas da 
terra, falando dos problemas da comunidade, sempre tive vontade mas 
nunca tinha participado, voltei, quando eu tiver a oportunidade vou tornar 
a voltar. Teve a parte da devocional, todo mundo cultuando o mesmo 
Deus, cada um respeitando as diverenças dos outros, um aprendendo com 
outro, trocando idéias. Achei válida a reunião da Pastoral da Terra. Em 
todo começo sempre tem aquele grupinho que vai mas, foi o que o sr. 
Catita falou, vamos continuando, vamos conseguindo esclarecer alguma 
coisa e daqui para a frente quem sabe conseguimos levar um grupo maior. 
Eu acho que devemos batalhar e ir à frente. Todo começo é difícil mesmo.

74



COMO OS METODISTAS RETORNAM  
À IGREJA AS DISCUSSÕES

Jorge — E como vocês vêem a possibilidade de transferir para a comunida­
de metodista, para a Igreja Metodista, aquilo que é discutido, aquilo que é 
falado na Pastoral? Existe espaço? Será que hoje ainda existe pouco espa­
ço? Será que no futuro ainda pode haver mais espaço? Quer dizer, essas 
pessoas que estão representando a comunidade metodista junto à Pastoral 
da Terra, como elas têm levado isso para dentro da Igreja, para o resto da 
comunidade? E como pode ser feito, de forma melhor em termos de futu­
ro? Vocês têm alguma idéia a respeito disso?

Eduardo — Nas lições mesmo que estudávamos na Igreja, teve uma unida­
de de estudo, que eram lições basicamente voltadas para problemas mais 
de comunidades e sempre no final da lição havia algumas perguntas, alguns 
desafios: qual seria a maneira de nos envolvermos com essas questões 
sociais concretamente, de fazer alguma coisa fora das quatro paredes da 
Igreja? E, nesses momentos, surgiram oportunidades de nos colocarmos. 
Às vezes nós até colocávamos. Tinha uma reunião da Pastoral que ia acon­
tecer no sábado e a lição era colocada no domingo anterior, então havia 
esse tipo de convite para os jovens: "Olha, vai ter uma reunião do grupo 
de outras Igrejas, nesse objetivo de se reunir para cultuar a Deus, e ao 
mesmo tempo de procurarmos caminhos juntos para descobrir a ma­
neira concreta de atuar na comunidade, sabe, de procurar soluções". Essa 
forma surtiu algum efeito porque o grupo se sentiu impulsionado a parti­
cipar da Pastoral. Não foi todo o grupo de jovens, mas algumas pessoas 
descobriram que ali estava um caminho, uma maneira concreta de agir 
junto com outras pessoas de diferentes idéias etc... Penso que a lição da 
Escola Dominical pode ser uma boa oportunidade. De repente estudamos 
a lição da Escola Dominical e depois, no final, aquele desafio: "O  que 
temos feito? Como podemos agir? De repente, a proposta da Pastoral pode 
ser colocada aí.

Elian — Eu acho que o espaço da Escola Dominical é um espaço. Há ou­
tros também, algumas reuniões nossas, alguns encontros, acho que temos 
que aproveitar todos os encontros na medida do possível. Acho que não 
vamos ficar: "Oh! Vão na Pastoral, não sei o quê", sem mais nem menos, 
mas aproveitar todos os encontros para divulgar isso e convidar mesmo as 
pessoas para irem. Eu acredito que as pessoas indo a uma reunião e tendo 
oportunidade de ir a outras, vão participar. Porque é interessante.

Catita — Tenho sentido quanto é importante a Escola Dominical na cami­
nhada do crente e da Igreja. Pouco a pouco podemos ir trabalhando na 
Escola Dominical, que é um lugar de educação, de orientação. Apesar da 
Escola Dominical aparentemente ter melhorado muito, nós temos defi­
ciências de professores. Esses espaços que têm nas lições, poucos professo­
res aproveitam. Eles fogem da realidade da nossa vida da comunidade. Às 
vezes a lição vem mesmo provocando, se envolvendo com a situação da 
comunidade, mas a maioria dos professores passa por cima. Têm muito 
medo dessa realidade.

Jorge — O sr. acha que a Escola Dominical então é um espaço quase que 
básico, primordial para transferir esse conhecimento que a gente adquire 
na Pastoral?



Catita — é importante. Se esse grupo que participou, preparasse um traba­
lho para fazer um culto antes do final do ano. Um trabalho nosso, com a 
Igreja, vá o grupo que for, não importa e fazer uma prestação de contas 
à comunidade da Igreja, no dia de sábado, e nós mesmos da Igreja contar­
mos a nossa experiência e termos um trabalho preparatório para a Igreja, 
vamos sentir quais são os elementos que vão se interessar de ir, qual vai 
ser o interesse deles naquela conversa e podemos aproveitar muita coisa 
para o ano que vem. Vamos fazer um bom convite, preparar o povo para 
uma grande reunião. Mas vamos preparados, pelo menos é um teste para 
nós que nos envolvemos.

S IG NIFICADO  DA EVEN TU A L EN TRADA  
DE UM PASTOR CONSERVADOR

Jorge — Durante um período da Pastoral, a comunidade metodista estava 
mais representada pelos pastores principal mente o pastor Melquias. De­
pois, num outro momento é que começamos a ter as nossas reuniões e 
começaram a participar pessoas da Igreja. A minha pergunta é a seguinte: 
Tendo em vista o sistema de itinerância, em que os pastores podem mudar 
a qualquer momento, como seria a reação, principal mente desse grupo que 
representa a Igreja, no caso de uma mudança de pastor que tivesse uma 
outra linha de trabalho, que não desse tanto incentivo a esse tipo de traba­
lho como da Pastoral, o que isso representaria para vocês como grupo? 
Isso modificaria alguma coisa?

Catita — Nós, I íderes, se por acaso houver mudança pastoral, se houver, 
nós vamos ser os responsáveis. Então temos que assumir esta liderança e 
fazer tudo para que essa caminhada não seja desviada. Porque está provado 
que nós estamos no caminho certo. Está provado que somos a Igreja que 
talvez tenha caminhado mais, em todo os sentidos, sentido religioso, 
sentido material, em todos os sentidos ela caminhou, se identificou mais 
com a comunidade; hoje se houver qualquer envolvimento na comunida­
de alguém diz: "Tem gente da Igreja Metodista". Não estou dizendo isto 
porque eu tenha participado não, é que há comentários real mente. Comen­
tários a esse respeito.

Eduardo — É, mesmo mudando o pastor da Igreja e a linha de trabalho, 
acho que nós já estamos com uma experiência muito grande. Fica difícil 
de repente a gente parar por causa de uma influência de alguém de cima.

Jorge — Uma mudança de orientação pastoral não modificaria o tipo de 
prática pastoral que vocês estão tendo?

Eduardo — Acho que não. Automaticamente vai haver uma diminuição de 
apoio da parte do pastor, de incentivo, mas a gente está muito envolvido 
nisso.

Elian — Creio que o nosso trabalho na Pastoral tem conseqüências. Não é 
simplesmente participarmos das reuniões. A partir do nosso trabalho na 
Pastoral temos envolvido todo o nosso trabalho na Igreja, tudo que temos 
feto na Igreja tem partido daí. A nossa participação na Pastoral tem surti­
do alguns efeitos em outros campos de trabalho, como na ação social, na 
educação cristã, nos jovens etc. Então, de repente não vai ser um pastor 
que vai mudar. A gente não vai deixar mudar toda a linha de pensamento

76



nosso, deixar de fazer tudo que a gente faz por causa de um pastor. Talvez 
fique um pouco difícil, vamos ter menos apoio, mas eu acho que não vai 
morrer esse trabalho. Temos capacidade de continuar, estamos convictos 
do que queremos, do que estamos fazendo.

Elena — Se temos consciência do que estamos fazendo que é certo e é 
bom, não podemos desistir, a qualquer momento, por qualquer coisa que 
aconteça. Nós vamos continuar.

Eduardo — Está muito vinculado à fé. De repente eu acredito, eu vejo a fé 
dessa maneira. A única maneira de pôr a minha fé em prática é nesse tipo 
de ação. Então fica difícil romper com isso. Não é qualquer um que vai 
fazer a nossa cabeça para mudar, fica difícil.

Catita — Eu estou achando que esse trabalho todo está sendo muito mara­
vilhoso, estamos pedindo a Deus para que isso não aconteça, o caso de 
chegar um pastor de uma outra linha e tentar mudar. Temos que nos pre­
parar porque talvez a força do mal queira se aproveitar de uma oportuni­
dade assim. Por isso temos que estar muito bem preparados, o grupo coeso 
para resistir nesta caminhada. Qualquer mudança que não seja para acres­
centar nesta nossa caminhada, não será correta.

Jorge — Bem, era mais ou menos isso que eu queria de vocês, agora eu não 
sei se alguém queria falar mais alguma coisa, algum comentário, algum tipo 
de palavra de esperança em termos do que têm visto da Pastoral, em ter­
mos de futuro e mesmo em termos desses materiais que a Pastoral está pre­
parando como o audiovisual e o caderno do CEDI.

PERSPECTIVAS DO TRABALHO

Catita — Na Federação de Moradores de Caxias, a Igreja Metodista tem 
sido muito citada por causa deste trabalho da Pastoral da Terra. As autori­
dades sabem que a Igreja Metodista é um ponto de resistência contra tudo 
aquilo que venha prejudicara comunidade. E realmente é isso que tem me 
entusiasmado muito. Todo mundo comenta, o pessoal do Cantão de Santa 
Cruz comenta que a Igreja Metodista tem ajudado, tem-se envolvido. Nós 
vemos isso como uma abertura e um ponto que cada dia nos entusiasma 
mais, e eu realmente fico muito satisfeito. Deus vai continuar nos aben­
çoando e eu acredito que esse grupo vai realmente continuar sendo aben­
çoado por Deus.

Jorge — Eu só completaria que Deus abençoe para que além das autorida­
des, que o povo todo possa perceber que a Igreja Metodista está tentando 
se envolver, aos trancos e barrancos, mas tentando dar sua força até. Mais 
alguém queria falar alguma coisa?

Elian — Foi muito interessante, de repente, alguém ter tido essa idéia desta 
Pastoral e ter lutado por ela e estarmos caminhando nesse sentido, foi 
muito interessante. Essa foi assim uma idéia que mais alguém poderia pen­
sar que fosse dar tão certo. E muito boa a participação, os encontros e a 
amizade também que se faz com as outras pessoas. Foi válida demais essa 
idéia da Pastoral.

Jorge — Bem, eu acho que é só isso, quero agradecer a vocês, espero que 
isto seja de bastante proveito e que, em breve, se Deus quiser, vocês vão 
estar vendo os frutos desta entrevista, de todo este trabalho que a gente 
está fazendo.



Um pastor metodista na Pastoral

O S IG NIFICAD O  DO ECUMENISMO NA  
PRÁTICA PASTORAL DA IGREJA

Rafael — Você, com atividades na Igreja que consomem o fim de semana, 
dias de semana, etc... Como é que você vê este trabalho, com uma partici­
pação agora num projeto ecumênico que também tem suas atividades, 
qual a ligação que elas têm ou não?

Jorge — Sempre se ouviu falar que a Igreja Metodista é ecumênica, dife­
rente das outras Igrejas protestantes em sua grande maioria, mas isso é 
uma coisa que nunca foi discutida. Isso é uma coisa até um pouco proble­
mática, porque ecumenismo é visto de uma forma preconceituosa, em 
termos de: "Ah! Vai juntar com a Igreja Católica” . Quando a gente come­
ça um projeto ecumênico como começou, surgem essas questões dentro da 
Igreja e de certa forma um grupo de pessoas dentro da Igreja realmente 
têm uma posição bastante refratária. 0  pastor tem sempre uma posição de 
destaque dentro da Igreja, e, por menos que se queira, sempre se vai estar 
preso a esse tipo de atitude em que as pessoas vêem no pastor alguém que 
está dando um "sim ou não" para o que acontece. Pessoalmente, em ter­
mos de Pastoral, acredito muito na importância desse tipo de trabalho, 
então a gente se integra nisso e inclusive começa a "comprar brigas" com 
as pessoas que não aceitam. De certa forma isso é apenas um período ini­
cial, porque há as pessoas que estão participando, e as que não podem par­
ticipar por outros problemas, mas que acreditam muito. Então, se torna 
uma coisa muito fácil trabalhar com essas pessoas em termos de projeto. 
É claro que com os que não aceitam, não adianta nem ficar insistindo. 
Trata-se de um tipo de visão diferente de Igreja, uma eclesiologia total­
mente diferente em que há um rompimento com esse tipo de trabalho. 
Agora, há uma questão muito séria a ser levantada, que é muito pouco 
discutida quando se fala de trabalho ecumênico, é exatamente a especi­
ficidade do trabalho de Igreja; a Igreja protestante aqui, no Brasil, por ser 
uma Igreja minoritária, é uma Igreja que tem uma atitude muito proseli- 
tista: quer crescer, aumentar, ter crescimento numérico, isso é muito im­
portante para as Igrejas. Quando você fala em projeto ecumênico é uma 
coisa que se choca com aquele tipo de atitude, porque, em tese, quem 
teria que ser salvo é quem não está na Igreja, e quem não está na Igreja é 
quem não está em uma Igreja evangélica. Então há um choque: como você 
pode trabalhar junto com um grupo de pessoas que deveria ser o grupo al­
vo que você está tentando ganhar para a sua Igreja?

Rafael — Como é que isso, que você falou, se dá em Mantiquira? Qual é o 
projeto religioso da Igreja de Mantiquira e como é que isso "bate" com a 
participação num projeto ecumênico?

Jorge — É um negócio bastante confuso e um pouco amplo devido às ex­
periências de grupos da Igreja. Quando a gente entra nesse projeto ecumê­
nico, a primeira idéia que se tem, é a seguinte: "Está juntando", quer

Jorge Luis Ferreira Oomingues 
— pastor metodista em Xerém. 
Igreja Metodista de 
Mantiquira.

Rafael — Soares de Oliveira — 
assessor do CEDI. 
Entrevistador.

Ecumenismo e membros 
da Igreja Metodista

78



dizer, quando começa a haver uma conscientização da Igreja de que o 
negócio não é isso, é que se está trabalhando junto, fica um negócio mais 
fácil de ser tratado dentro da Igreja. A conclusão a que se chega é que esse 
tipo de trabalho é um trabalho que tem uma especificidade dentro das di­
versas funções da Igreja, nos diversos ministérios. O ministério da Igreja 
não é somente converter, quer dizer, essa não é a única função da Igreja 
embora seja, muito importante. Há também a função de estar dando assis­
tência, de estar respondendo às necessidades das pessoas, de se envolver 
com a comunidade, sendo luz da comunidade. Ser luz não é somente con­
verter, citar testemunho de que é crente, mas estar denunciando as coisas 
erradas, denunciando as formas de opressão, de pecado. O grupo que parti­
cipa desses trabalhos ecumênicos tem essa preocupação, já o grupo que 
não participa, que é contra esses trabalhos ecumênicos, não. Há também 
um grupo que é simpatizante, intermediário, não se envolve tanto e tam­
bém não está engajado em todos os trabalhos da Igreja, por outros proble­
mas. Muitas vezes são pessoas muito ocupadas, mas que não vêem nada 
contra, muito pelo contrário, até dão uma força. As pessoas que têm 
conhecimento e começam a saber como as coisas acontecem no trabalho 
ecumênico dão uma força muito grande.

Rafael — Você podia falar um pouco desse negócio do "junto" e do "tra- Ecumenismo e as
balhando junto", quer dizer, vai juntar ou vai trabalhar junto? Essa preo- outras Igrejas locais
cupação surge nos membros das Igrejas quando vocês começam a entrar
nesse projeto ecumênico? E, não só nos membros, mas você como pastor
às vezes oscila numa preocupação de estar trabalhando junto com a Igreja
Católica, por exemplo, e ela ser muito grande e poder consumir todas
funções pastorais e religiosas do trabalho?

1986: a manutenção do apoio 
è ocupação
Pastor e padre em celebração 
no Dia de Solidariedade 
promovido pelas duas Igrejas

79

Fo
to

 R
af

ae
l S

oa
re

s 
de

 O
liv

ei
ra



F
ot

o 
R

af
ae

l S
oa

re
s 

de
 O

liv
ei

ra
Jorge — A Igreja Metodista em Mantiquira é muito questionada pelas 
outras Igrejas, por diversas práticas, inclusive a prática de trabalhar num 
projeto ecumênico. Questionada e esse questionamento bate principal­
mente dentro das pessoas da Igreja mais ligadas a uma visão pentecostal de 
Igreja. Tais pessoas sentem uma influência grande de fora e real mente se 
sentem chocadas quando membros de outras Igrejas vêm questionar o fato 
de estarem junto com a Igreja Católica. Mas, como pastor, acredito que 
uma das minhas funções é exatamente estar deixando claro e batalhando 
para que essa visão de Igreja anti-ecumênica não seja a que vai dar a linha 
do trabalho. A gente tem que estar garantindo a ação daqueles que estão 
envolvidos no trabalho ecumênico, no envolvimento com a comunidade. 
Realmente estar trabalhando com a Igreja Católica é uma questão que 
gera certos conflitos, algumas dúvidas a respeito de como atingir as pessoas 
que se tem que atingir em termos de evangelização. Mas é uma coisa que 
começa a ser solucionada a partir do momento em que se vê que quem está 
precisando ser evangelizado não são as pessoas que estão ali, não são os 
católicos que estão ali participando, porque esses católicos estão tão enga­
jados no trabalho do Reino de Deus, claro, dentro da Igreja deles, quanto 
nós na nossa Igreja. Então quem precisa ser o alvo desse objetivo de evan­
gelização é quem não está envolvido com Igreja nenhuma. Assim como 
acho que a Igreja Católica também tem esse alvo de envolver de estar ten­
tando pegar pessoas que não estão presas a Igreja nenhuma.

Rafael — Você é pastor então, fora a sua relação com o trabalho ecumêni­
co, você tem um projeto de trabalho dentro da Igreja, em cima de algumas 
questões como um projeto em termos de trabalhar ou não pessoas, ou 
grupos, em função de uma perspectiva religiosa, de uma postura das pes-

Ecumenismo e 
a prática do pastor

1986: culto ecumênico de 
apoio à ocupação em 
Tabuleiro

80



soas diante da vida, a partir da fé. Esse trabalho ecumênico vem contri­
buir, vem atrapalhar, lhe dá certos receios? Por um lado isso e, por outro, 
quem é o objeto do seu trabalho como pastor? São as pessoas da sua 
Igreja, basicamente?

Jorge — Na prática mesmo, a gente está mais envolvido com as pessoas da 
Igreja. O nosso trabalho pastoral, um pouco limitado, quase que só de 
fim-de-semana e, algumas vezes, durante a semana, é mais voltado para as 
pessoas da Igreja. Mas não é voltado para as pessoas da Igreja de forma 
exclusivista, e a í que entra o projeto pastoral. Meu projeto pastoral, meu 
projeto de trabalho com a Igreja, se dá em termos de que é necessário 
que haja uma conscientização das pessoas da Igreja para o envolvimento 
com a comunidade de diversas formas e dentro da especificidade da Igreja. 
Que especificidade é essa? Ora, nós somos de uma Igreja Metodista, acre­
ditamos em coisas específicas, temos nossas doutrinas. Essa especificidade 
de Igreja Metodista é que vai dar a linha de como nos envolvermos, nos 
engajarmos na comunidade. Em todos os campos. Respeitando, claro, as 
diversas formas de atuação pessoal. Tem pessoas que realmente se engajam 
mais num trabalho social, outras que se engajam muito mais num trabalho 
de evangelização. Tem que haver um respeito mútuo dentro disso. Acho 
que a minha função pastoral está muito ligada a isso, de estar pegando 
essas linhas e colocando-as juntas e em confronto, e vendo que elas não 
são excludentes. Elas são complementares, é um trabalho que vai caminhar 
junto, dentro da especificidade da Igreja. Por se estar trabalhando, princi­
palmente com as pessoas que estão dentro da Igreja, não temos um envol­
vimento direto com a comunidade, mas levamos as pessoas da Igreja a se 
envolverem com a comunidade. Não somos nós que levamos, mas estamos 
tentando fazer com que as pessoas se conscientizem de que isso é muito 
importante, que isso é uma parte do trabalho da Igreja. Dentro desse pro­
jeto pastoral, esse trabalho ecumênico tem uma importância muito grande, 
porque é uma forma da gente estar, até mesmo atendendo a um item do 
plano "Vida e Missão". Quer dizer, a gente está juntando forças com qual­
quer grupo, comunidades, instituição que esteja lutando em favor da 
vida, contra as forças da morte. Então não é uma questão de religião, de 
fé, de diferença de crença não, mas é uma questão de estar lutando em 
favor da vida. Estar lutando em favor do que a gente acredita que é o Rei­
no de Deus. Nesse caso, contar com a Igreja Católica é uma coisa muito 
boa, muito válida e que enriquece muito a nossa prática de Igreja. A gente 
começa a compreender melhor, inclusive a Igreja Católica ea  poder traba­
lhar junto, do lado dela, apesar das diferenças. A gente vê que as coisas 
não são tão chocantes em termos de projeto pastoral.

1986: pastor metodista em 
culto ecuménico na área rural

Rafael — Você poderia falar um pouco dessa sua participação, como pas- Problemas com a Igreja:
tor e do pessoal da Igreja Metodista no projeto ecumênico, o que isso im- encaminhamentos
plica em termos de desenvolvimento do seu trabalho pastoral. Estando e soluções
num encontro desses, que tipos de problemas traz ou não. Outra coisa é
quanto à participação das pessoas da Igreja, como é que isso retorna para a
sua Igreja, de que forma as pessoas estão retornando essa participação no
trabalho ecumênico para a sua Igreja?

Jorge — Por parte do grupo mais reacionário, mais pentecostal mesmo, 
existe uma rejeição completa desse trabalho ecumênico, mesmo porque

81

Fo
to

 R
af

ae
l S

oa
re

s 
de

 O
liv

ei
ra



não conhecem esse tipo de trabalho da Pastoral da Terra. Por parte dessas 
pessoas há um questionamento muito grande da participação da Igreja e, 
conseqüentemente, do envolvimento do pastor. No primeiro momento em 
que ainda estávamos começando o trabalho, ainda não tínhamos muito 
envolvimento na comunidade e a comunidade não estava muito dentro 
disso, não havia tanta cobrança, quase que por ignorância mesmo, quer 
dizer, as pessoas não estavam sabendo como nos estávamos envolvendo. 
Mas, num determinado momento, em que começa a entrada da comunida­
de, começam a surgir cobranças. De certa forma é uma coisa bastante con­
fusa, como a gente tem que justificar isso. Mas não chega ao ponto de atra­
palhar, ou de colocar rachas dentro da Igreja, divisões por causa da parti­
cipação nossa nisso, não. Muito pelo contrário, quando começam a partici­
par pessoas da Igreja e o trabalho se torna mais conhecido, as próprias 
pessoas que já estão participando de uma forma consciente e autônoma, 
sem a dependência do pastor fazem a divulgação. Surge um clima de mais 
tranqüilidade em termos da prática pastoral nossa. Claro que é difícil fazer 
com que as pessoas que não aceitam possam entender como isso acontece 
e como isso vai refletir na nossa prática pastoral que para eles é muito li­
gada só à evangelização.

Rafael — Você tem pessoas na Igreja, que estão acreditando e que não 
estão acreditando. No momento em que você começou a receber, de deter­
minadas pessoas, reações em contrário à sua participação ecumênica, o que 
você fez? Como é que você agiu em relação a isso? Isso chocou? Fez 
recuar? Como é que você avaliou?

Jorge — Recuar não recuamos, porque é a prática da Igreja. Já é do conhe­
cimento geral há tanto tempo. A reação é de um grupo muito minoritário 
e que realmente não tem peso e muita força dentro da Igreja. Quem dá a 
linha de ação dentro da Igreja são as pessoas mais conservadoras, é o grupo 
mais tradicional. Esse grupo, pode levantar até um questionamento, mas 
nunca vai contra totalmente, sem estar totalmente por dentro do que é. 
Ele pode levantar questões, dúvidas. Mas, quando eu recebo esse tipo de 
questionamento, a reação imediata é de rebater. Eu tento justificar e colo­
car a minha visão bíblica, a visão pastoral a respeito da importância da par­
ticipação nesse tipo de trabalho. Quer dizer, para esse tipo que levanta o 
questionamento, não adianta nada você ter uma base bíblica, você ter uma 
visão pastoral, uma visão de trabalho ecumênico, que envolva as forças que 
lutam contra a morte, contra a opressão que se vive. Para eles isso não 
quer dizer nada, eles têm uma visão muito "bitolada". Esse tipo de coisa 
não me preocupa tanto. Trata-se de pessoas que não têm respaldo dentro 
da Igreja, respaldo do povão da Igreja. É um tipo de pessoas que estão à 
frente, falam muito, agitam muito mas não têm muito respaldo em termos 
de prática mesmo, de trabalho na Igreja. De certa fôrma, quando eu tento 
passar isso para essas pessoas ou para um grupo através da palavra, às vezes 
até da pregação ou alguma coisa assim, isso já é uma forma de se estar 
pondo a Igreja a par de tudo e estar envolvendo a própria Igreja.

82



COMO OS M ETODISTAS RETORNAM  À IGREJA  
AS DISCUSSÕES

As pessoas que participam da Pastoral Ecumênica têm um envolvimento 
na Igreja diferente do meu, que éum envolvimento pastoral. Essas pessoas 
têm um envolvimento dentro da sua sociedade, dentro do seu grupo mais 
pessoal, de amizade e até mesmo da sua classe de Escola Dominical. 
Dentro desses grupos de que eles participam é que eles passam realmente 
o conhecimento que adquirem. Passam inclusive formas de trabalho, 
passam, às vezes até, convites para reuniões, organizações e há uma inte­
gração disso. Essa integração é ainda um pouco pequena. Creio que o tra­
balho está entrando numa caminhada que se está iniciando e que está 
sendo já um pouco proveitosa. As pessoas da Igreja já se conscientizam, 
de que a Igreja participa desse trabalho pastoral ecumênico da terra. 
Dentro de sua especificidade, de um trabalho amplo, como ele é, mas a 
gente sente que já está havendo uma certa aceitação da Igreja. Principal­
mente por parte daqueles que não são radicais, que têm a princípio, até 
um certo receio, mas que, quando começam a conhecer como o trabalho 
se dá, ouvindo ou às vezes até mesmo participando, se tornam muito en­
tusiasmadas com o negócio e põem muita fé naquilo.

UMA QUESTÃO PASTORAL: PASTOR ECUMÊNICO E 
IGREJA CONSERVADORA

Rafael — Bom, você falou das pessoas, são refratárias a isso, contra o pro­
jeto ecumênico que são os carismáticos, os pentecostais da Igreja, que não 
seriam problema, porque é um grupo que não tem poder na Igreja. Mas a 
pergunta que ficaria de fundo é: e se tivesse? Se fosse uma outra Igreja que 
tivesse esse peso? Como é que você vê essa coisa de ter poder na Igreja, 
não ter poder na Igreja. E como é isso em termos de desenvolvimento de 
um trabalho que tem uma perspectiva ecumênica? Se você estivesse numa 
outra Igreja, se de repente você vai para uma outra Igreja e continua com 
uma perspectiva ecumênica?

Jorge — Acredito que a linha de que ação tomar dentro da Igreja, quem dá 
são os mais conservadores. Os carismáticos e os mais progressistas, têm 
destaque, chegam até a galgar postos de poder dentro da Igreja, mas não 
têm respaldo quando se radicalizam nas suas posições. Então, os carismá­
ticos que são radicais dentro da Igreja, os pentecostais mesmo de alma, até 
o fundo do coração, encontram, às vezes, barreiras, por parte dos conser­
vadores. Bem, quando se tem um tipo de linha pastoral como temos ali 
em Mantiquira, que é uma linha pastoral mais "progressista", mais voltada 
para as relações sociais, ecumênicas etc., tem-se uma arrumação das forças 
da Igreja que dá uma grande vazão a esse tipo de trabalho. Se tivéssemos 
um outro pastor, um pastor pentecostal, carismático, a linha que estaria 
dando mais peso seria uma linha dessas, pentecostal, mas que também não 
elimina a visão das pessoas mais voltadas para o contexto social da fé. Quer 
dizer, apesar do pastor ser uma pessoa que ainda hoje marca muito a linha 
pastoral da Igreja, isso não interfere muito no trabalho da comunidade, se 
a comunidade está participando autônoma e consciente, e acredita no que 
está participando. Acho que esse já está sendo o caso das pessoas que estão 
participando de uma Pastoral da Terra. Quer dizer, mesmo que fosse uma



linha de ação mais carismática, mais pentecostal, acho que ainda haveria 
espaço dentro da Igreja para esse tipo de ação, por causa das pessoas que 
acreditam nisso. Falo em termos da tradição metodista, das pessoas se 
envolverem com a comunidade. Agora, por isso eu acredito seria mais d ifí­
cil, mas não seria uma coisa impossível. Em termos meus, pastorais, eu sei 
que, em Mantiquira eu tenho uma Igreja propícia a esse tipo de trabalho, 
então temos várias linhas de trabalho e temos um grupo bastante conscien­
te em termos de participação, em termos de envolvimento. É uma Igreja 
que está, comparada com outras Igrejas, bastante à frente, em seu engaja­
mento. Mas uma coisa que eu já percebi também na maioria das Igrejas 
da Baixada e numas outras Igrejas que eu conheço é que, uma coisa que 
está arraigada nas pessoas que se sentem metodistas, que não sentem 
apenas que estão numa Igreja qualquer, mas que se sentem metodistas, é 
que a participação social é uma coisa muito presente, que não pode faltar 
dentro da Igreja. Um exemplo: Eu estava presenciando numa reunião há 
algum tempo atrás, no distrito, em que se falava num trabalho de evan­
gelização, que era preciso intensificar a evangelização, e uma senhora se 
levantou — e eu nunca poderia imaginar que ela pudesse levantar tal ques­
tão — falando: “ Mas, e o social? Como que isso vai estar no mundo? Como 
é que a gente vai estar mostrando, dando um apoio às pessoas que estão 
precisando? Como é que a gente vai estar lá dando o que as pessoas preci­
sam em termos materiais também? A gente não pode dar só o Evangelho, 
a gente precisa dar também o alimento, dar o apoio, dar os meios de vida 
necessários, a gente precisa estar ajudando nisso".

Eu sinto que existe isso, conforme eu presenciei nessa reunião, que 
me trouxe a consciência de que isso acontece na maioria das Igrejas 
que conheço mais a fundo: pessoas que têm um tipo de trabalho, de ação, 
que mesmo numa reunião em que se estava falando sobre evangelização — 
como é importante evangelizar e como é importante ver o aumento do nú­
mero de pessoas na Igreja —, levanta como o fez uma senhora da Igreja do 
distrito, a questão sobre o aspecto social sobre a ação social da Igreja e 
defendem a idéia de que se deve levar o Evangelho junto com as condições 
dignas de vida, o alimento, a participação, etc.

Estou começando a crer — é algo que vai clarear durante a caminhada — 
que, d?ntro da tradição da Igreja Metodista, existe a conscientização da 
importância de se estar envolvido na comunidade, desenvolvendo um 
trabalho social e levando isso à frente. Oque isto representa em termos de 
Pastoral para mim? Eu descubro que posso encontrar esse tipo de visão, 
por menos casos que sejam, em quase todas as Igrejas. Talvez até com um 
trabalho pastoral de base e com tempo, poderíamos levar para uma Igreja 
que não tenha visão alguma do trabalho social, uma consciência de que é 
necessário estar envolvido nessa área, nesse tipo de atividade.

No caso de eu me mudar para outra Igreja, mesmo para fora da Baixada 
ou para qualquer outro lugar, eu acredito que essa perspectiva de trabalho 
ecumênico tem respaldo na Igreja Metodista. Não só em termos de docu­
mentos, mas em termos de prática. Apesar de terem muito receio, elas aca­
bam acreditando que é importante estar envolvidas com a comunidade, 
levando a luz, como eles mesmo dizem. Isto é, ser luz dentro das trevas. 
Isso não significa estar com a Bíblia pregando na praça, mas ser luz dentro 
das trevas significa estar levando uma mensagem de esperança, de fé, de 
que as coisas podem ser melhores para o povo que está sofrendo nessa 
situação tão precária que estamos vivendo.

84



Um padre católico na Pastoral

0  S IG NIFICADO  DO ECUMENISMO NA 
PRÁTICA PASTORAL DA IGREJA

Rafael — Poderia dizer o que representa para você trabalhar num projeto 
ecumênico, de um modo geral?

Domingos — Primeiramente é algo novo. Nunca tivemos uma experiência 
semelhante a esta. Estuda-se na faculdade ecumenismo, a importância 
dessa prática, mas não se leva isso em termos concretos e não se tem a 
oportunidade de se trabalhar com protestantes, muito menos numa dimen­
são social. Pensando em termos de Igreja Católica, esse envolvimento traz 
algumas vantagens. A primeira, dentro do contexto da atuação histórica 
da Igreja nos conflitos sociais nestas duas décadas, em que a Igreja tomou 
a frente da denúncia ao desrespeito aos direitos humanos, se envolveu com 
o problema do índio, do negro, da terra, do operário. O ecumenismo traz 
uma certa vantagem porque, trabalhando com outras Igrejas, cada vez mais 
a Igreja Católica tem que reforçar uma postura que respeite a autonomia 
do movimento social. Evita uma possível pretensão de liderança. Mais 
ainda, em vista do que aparece nos jornais, ou mesmo nos livros para uso 
interno da Igreja, pode parecer que não haja diferenças religiosas entre o 
povo brasileiro: é um povo oprimido, religioso e parece ser todo católico; 
embora haja diferenças entre os participantes de comunidade e mesmo os 
outros que mantêm um catolicismo mais privado, privatizado. Trabalhar 
com outras Igrejas faz a gente ser mais realista e perceber que, na popula­
ção, um pequeno grupo de pessoas está nucleado pela Igreja Católica em 
comunidades ou movimentos, e que outros grupos são das Igrejas chama­
da evangélicas. Exige igualmente uma postura mais discreta frente ao 
movimento social. Isto é benéfico não só para o movimento, mas também 
para a própria Igreja. Ela deve continuar sempre incentivando com sua 
palavra, suas celebrações, com a sua utopia, a fim de que o Reino se con­
cretize.

Rafael — Você está aqui há uns dois anos em Xerém. Como está isso na 
sua cabeça? Você, como padre, tem um plano pastoral, idéias pastorais, 
por um lado. Por outro, você tem projetos de ação bastante direta, da rela­
ção com seus fiéis. Tem o plano de ação pastoral e o seu plano de ação 
com os fiéis. Pensando essas duas coisas, como isso se situa dentro de um 
projeto ecumênico, ou seja, o que é fazer um projeto ecumênico nesse 
contexto? Além do plano pastoral, ter também um trabalho ecumênico?

Domingos — Como projeto pastoral o desafio maior para a Igreja, tanto 
em termos de Brasil como de Xerém, é formar comunidades populares em 
cuja experiência de fé entrem a problemática social e os conflitos vividos 
pelo povo. Então, o nosso projeto pastoral não pode ser simplesmem o 
de formar comunidades católicas, pois ele não acaba no fato de agrupar 
o povo e expandir a Igreja, mas formar comunidades que sejam tipica­
mente populares nas sua lideranças, no seu modo de interpretar a fé e de

Domingos Coelho Ormonde 
Filho — padre católico em 
Xerém. Paróquia Nossa 
Senhora das Graças.

Rafael Soares de Oliveira — 
assessor do CEDI. 
Entrevistador.

Ecumenismo e 
a pastoral católica

85



viver o Evangelho. E, naturalmente, que nessa interpretação da fé, na 
vivência na oração, na celebração possam aflorar a problemática do povo. 
Comunidades voltadas de fato para a vida, empenhados cristãos concreta­
mente nas lutas populares não fazendo da Igreja, da comunidade, um espa­
ço de decisão, nem de encaminhamento de lutas populares, mas um mo­
mento em que o povo católico reflete e procura caminhos. O aspecto 
extra-eclesial é bastante importante. E nisso o projeto ecumênico faz a 
gente reconhecer a eclesialidade das outras Igrejas. Nós não somos a única 
Igreja de Jesus Cristo. Percebemos que há outros que também vivem a fé 
cristã. Isso nos faz ser mais humildes na nossa própria vivência de fé. E 
preciso superar a preocupação apologética. A fidelidade e a eclesialidade 
vêm da nossa própria prática como cristãos. O Evangelho que tenta ser 
pregado e vivido tanto na Igreja Católica como nas demais Igrejas é o 
Evangelho que nos questiona a todos. O ecumenismo nos ajuda, pois, a 
deixarmos de ser auto-suficientes. Dentro da problemática que o povo 
vive, o Evangelho nos impele, a todos sem distinção, a sermos mais autên­
ticos na fé. Portanto, esse projeto ecumênico da Pastoral da Terra é inte­
ressante, primeiramente, pelo fato de reconhecer outras Igrejas na área, 
reconhecer que são Igrejas de Jesus Cristo que tentam viver com seriedade 
a fé cristã; e em segundo lugar, por ele se dar em cima de problemas 
concretos do povo. Não vamos discutir nem teologia, nem organização de 
Igreja, nem ministérios; mas, como cristãos, nos colocamos diante dos 
desafios, das questões que a vida de luta e de sofrimento do povo coloca.

Rafael — Você, como padre, tem uma série de atividades em Xerém e uma 
disponibilidade para estas atividades. Além dessas atividades, você tem 
disponibilidade para o projeto ecumênico. Como você pensa isso no con­
junto: estão ligados ou separados?

Domingos — Isso cria problemas porque, como padre, a gente tem uma sé­
rie de solicitações e expectativas por parte do povo, seja participar de reu­
niões de conselho de comunidades, de celebrar os sacramentos, atender 
aos doentes, tudo isso. Diante de um projeto ecumênico que exige de nós 
tempo para poder entrar em contato com pastores e membros de outras 
Igrejas, participação nas reuniões de lavradores, etc, às vezes surge uma 
tensão: de um lado os compromissos comuns do ministério, e de outro esta 
tarefa que, à primeira vista, não se enquadra no papel eclesiástico de um 
padre. Às vezes nos encontramos diante de uma certa necessidade de reser­
var mais tempo para uma coisa ou outra, e o conflito interior de perceber 
que muitas das vezes não damos conta das duas, se é que podemos separar. 
Um caminho, não digo de solução, mas de tentativa de resposta a esse pro­
blema, é reservar o tempo realmente necessário. Perceber que como padre, 
como pastor, tudo o que é problema do povo, diz respeito ao ministério 
pastoral não somente os sacramentos e a pregação da palavra. E aqui a 
gente vê as motivações de Jesus Cristo diante dos sofrimentos humanos. O 
caminho é permearmos tudo o que fazemos, a partir da problemática dos 
lavradores e dos operários de Xerém. De um lado, os lavradores que se 
vêem ameaçados pela falta de incentivos governamentais e cada vez mais 
pressionados pelos veranistas; no lado mais urbano de Xerém, os trabalha­
dores desempregados, subempregados. Então, essa problemática tem que 
motivar a fundo minha pregação e minha prática pastoral. Eu não posso 
pregar sem ter como horizonte esses lavradores e operários; não posso

Lugar do ecumenismo 
na prática do padre

86



exercer o seu ministério e celebrara eucaristia sem pensar nos que passam 
fome, não têm condições de plantar, de vender e comercializar a sua pro­
dução. Celebrando os sacramentos, pregando a palavra, aconselhando indi­
vidualmente as pessoas, visitando um doente, essa problemática tem que 
aflorar, tem que ser o chão de onde brota todo o meu ministério. Para 
mim, tem que ser isto: não separar os campos como se fossem duas coisas 
diferentes — uma coisa, eu como padre, envolvido numa prática social ecu­
mênica e outra coisa o meu ministério intra-eclesial, católico como sacer­
dote. Deve haver uma interação entre as duas práticas.

Rafael — Historicamente a Igreja Católica tem recebido acusações e, às 
vezes até elogios, pela sua capacidade de adaptação e readaptação dian­
te da realidade em que ela se insere, realidade histórica ou geográfica. 
Você acha que essa questão passa pela sua cabeça quando você está parti­
cipando de um projeto ecumênico? Isso tem sentido no contexto de 
Xerém? Estaria a Igreja simplesmente se adaptando para se reproduzir em 
Xerém e através do ecumenismo furar as barreiras à sua penetração?

Domingos — Não tenho resposta, embora seja uma questão que sempre 
tive presente. Sendo sincero, a presença grande de protestantes aqui em 
Xerém é uma questão não resolvida, isto é, não me acostumei a ser padre 
em uma região com tantas Igrejas Protestantes. Em toda a Baixada Flu­
minense existem muitas Igrejas protestantes, sobretudo as pentecostais, 
que estão espalhadas por toda parte. Aqui em Xerém, porém, me parece 
diferente. Não tenho muitos dados para dizer isso — é meio a olho nu — 
mas há uma presença muito grande de protestantes. Talvez na Baixada mes­
mo, nos municípios de São João de Meriti, Caxias e outros como Nova 
Iguaçu, haja muitas Igrejas protestantes, mas poucas diante da população 
total. Aqui, pelo número de habitantes, há muitas Igrejas. E se comparar 
o número de Igrejas protestantes e de Igrejas católicas, se vê que há muito 
mais protestantes do que católicos participantes. E os conflitos doutri­
nais são constantes, quer dizer, constantemente católicos e protestantes 
estão se questionando, sobretudo nós estamos sendo interpelados por 
causa das imagens, a devoção aos santos e outras questões. Então, eu con­
fesso que não estou acostumado ainda a viver nesse ambiente, o que me 
fez neste ano procurar conhecer melhor o protestantismo, me interessar 
mais pelas Igrejas protestantes, tanto no conhecimento direto de visitar os 
membros, saber como funcionam as Igrejas, qual o seu modo de com­
preender a fé, assim como também alguma coisa sobre a história do pro­
testantismo, a expansão protestante no Brasil, os vários grupos, as dife­
renças entre as Igrejas históricas e as pentecostais.

Pode ser que a Igreja Católica fature com esse projeto ecumênico; acho, 
no entanto, que seria muito mais cômodo para ela criar uma Pastoral da 
Terra, fazer aqui em Caxias uma Comissão Pastoral da Terra. Tanto assim 
que o que motivou o surgimento desta Pastoral Ecumênica foram dois con­
flitos por ocasião da criação da diocese. Pela maneira de atuar da Igreja, 
ela assumiu o conflito, indicou um advogado, convocou o povo para reu­
niões, enfim, ela assumiu publicamente a defesa dos lavradores. A partir 
do projeto ecumênico a coisa já se deu de maneira diferente. No momento 
em que outro conflito surja e que a Igreja tenha que intervir diretamente, 
não será mais a Igreja Católica sozinha, mas a Igreja Católica e a Igreja 
Metodista, no caso.

Ecumenismo ou 
adaptação proselitista 
católica

87



F
ot

o 
R

af
ae

l S
oa

re
s 

de
 O

liv
ei

ra 1986: padre em culto 
ecumênico na área rural

Uma outra tensão que passa na nossa prática pastoral éesta: encontra­
mos na paróquia um trabalho grande de formação de novas comunidades, 
e que nós impulsionamos mais ainda; isso porque nós já viemos convictos 
de que a Igreja não podia ser aquela tradicional, as sedes que o povo busca­
va para receber os sacramentos; mas tinha que ser Igreja de comunidades 
de base, nas quais o povo estivesse à frente, se sentisse responsável, parti­
cipante.

O nosso trabalho não era para concorrer com o número de Igrejas pro­
testantes, mas está baseado no modo como vemos a Igreja. As pessoas só 
podem viver a experiência de Igreja em comunidades pequenas; então, 
cada vez mais nós vamos incentivá-los.

De outro lado, isso traz uma certa satisfação: saber que no bairro tem 
uma igrejinha da Assembléia de Deus e também uma igrejinha católica, 
claro. Na área rural, a coisa é mais difícil porque a presença da Igreja 
Católica é muito pequena: algumas comunidades eram assistidas apenas 
uma vez por mês pelo padre, no sistema de "desobriga" — o padre ia para 
celebrar as missas, fazer os batizados —, não houve nenhum trabalho sério 
de evangelização, formação de grupos, reflexão bíblica, nada disso.

Então o projeto ecumênico de pastoral se encontra ao lado do projeto 
interno da Igreja, que é formar comunidades na área rural. E isso nos colo­
ca num pé de desigualdade, sobretudo com a Igreja Metodista, pois a Igreja 
Metodista não tem comunidades na área rural, não tem membros lavra­
dores — se tem, são pouquíssimos —, e a Igreja não tem pretensões de 
adquirir adeptos na área rural. No trabalho da Igreja Católica, a gente não 
deve parar de formar grupos, comunidades na área rural, simplesmente 
porque estamos num projeto ecumênico. Sabemos que a maioria do povo 
é católico, embora o seu catolicismo não seja o nosso.

Trabalhar com outra Igreja vai exigir sempre momentos de autocrítica 
da Igreja Católica, de rever a evangelização. De qualquer forma, a gente

88



não tem pretensões nenhumas de desestabilizar aqueles que são protestan­
tes, de forma alguma. Ao contrário, o nosso desejo é reconhecê-los como 
irmãos, como cristãos.

Uma outra questão que está por detrás disso é que um dos problemas 
do projeto ecumênico, em Xerém e em qualquer parte do Brasil onde 
possivelmente possa haver um projeto desses, é que expressamente os pro­
testantes não esperam ser reconhecidos pelos católicos, e é difícil o ca­
tólico ser reconhecido como cristão diante dos protestantes. E aqui nós 
sabemos claramente que somos vistos como incrédulos. Então, aceitar um 
católico numa reunião, ou participar de uma reunião convocada pelas Igre­
jas Católica e Metodista, ainda que seja para refletir problemas do bairro, 
dos moradores, é sentar lado a lado com um incrédulo, que não está viven­
do com fidelidade a mensagem de Jesus. A í está mais uma face da questão. 
Não se trata simplesmente da Igreja Católica reconhecer os outros como 
cristãos, mas também de ser reconhecida e de se apresentar como Igreja 
cristã diante dos outros.

Um fator atenuante é que os conflitos que se dão em termos institucio­
nais, quer dizer, entre padres e pastores, Igreja e Igreja, ou membro de 
uma igreja e membro de outra, não são tão fortes no relacionamento diá­
rio das pessoas. Existe ajuda mútua entre católicos e crentes, uma convi­
vência pacífica, de vizinhança. Quando não se discute a questão da reli­
gião, as pessoas se ajudam, se visitam, e mesmo diante de problemas sociais, 
há um entendimento comum entre elas.

0  encaminhamento do projeto ecumênico de pastoral coincide também 
com o envolvimento da Igreja Católica com a problemática social, de moti­
var seus membros para que atuem, se engajem na problemática social e 
tudo aquilo que for de luta para o bem do povo. E acompanha também 
uma reflexão nova da Igreja em Xerém, através dos círculos bíblicos, 
das pregações e subsídios nessa linha de reflexão ligada à prática. É inte­
ressante que essa reflexão já vai sendo feita, tendo como baliza outras 
Igrejas cristãs que também estão sensibilizadas para os problemas sociais.

O S IG NIFICADO  PARA A IGREJA DA COOPTAÇÃO DE 
SUAS LIDERANÇAS PARA O ECUMENISMO

Rafael — Nesse projeto ecumênico há líderes que começam a se envolver. 
Existe algum tipo de preocupação de estar emprestando líderes para esse 
projeto que diminuam as prioridades na Igreja Católica?

Domingos — Esse problema praticamente não existe. O que acontece é o 
seguinte: essas pessoas que estão se envolvendo com o projeto ecumênico, 
por própria opção nossa de escolher pessoas que têm a capacidade de refle­
tir a pastoral da Igreja de maneira crítica e perceber as dimensões mais 
amplas da Pastoral, já são membros que têm um envolvimento muito 
grande na Igreja. Na medida em que eles assumem outro trabalho, seja a 
nível de Igreja, seja a nível de movimento social, vai ser benéfico, tanto 
para a forma de liderança que ele vai exercer dentro da Igreja, o tipo de 
reflexão e de encaminhamento que ele vai fazer com a sua comunidade, 
como também vai exigir que ele se desprenda de certos compromissos 
na Igreja, naturalmente dando oportunidade a outros. Não existe preocu­
pação de nossa parte, pois vai implicar numa qualificação maior do mem­
bro da Igreja, ele vai trazer questões novas para refletir o Evangelho, para



organizar a sua comunidade, e também vai exigir dele que divida suas 
tarefas com outros.

A DIFUSÃO DA PASTORAL NA IGREJA CATÓ LICA

Rafael — Como está sendo a difusão, na Igreja Católica, desse projeto 
ecumênico? Como está se dando isso nas comunidades? Têm-se visto 
alguns reflexos, disso? E por outro lado, você já nota algumas barreiras que 
trazem incômodo na sua prática?

Domingos — A penetração do projeto nas comunidades tem sido interes­
sante porque, durante um ano, através do informativo paroquial, nós 
passamos um pouco as motivações do projeto; procuramos transmitir para 
todas as comunidades o que se estava passando nas regiões rurais, o proble­
ma das pessoas que são obrigadas a vender seus sítios, problema das estra­
das, a ocupação de terras que houve aqui no ano passado. Tudo isso nós 
procuramos transmitir à comunidade através do informativo, sempre pro­
curando colocar reflexões bíblicas e do magistério eclesiástico, para que a 
Igreja se envolvesse, tentasse dar uma resposta pastoral a esses problemas 
do povo. Durante mais de um ano, desde que nós chegamos para aqui, 
sempre uma vez por mês, saía alguma matéria a respeito da área rural e 
mais ainda de área urbana.

Depois, os nossos primeiros contatos com a problemática rural — os 
dois conflitos, de Penha-Caixão e Santo Antônio — sempre foi com a 
presença de um dos membros da Igreja. Mariazinha e Sebastião, por 
exemplo, que hoje estão no projeto ecumênico, visitaram juntamente 
conosco Penha-Caixão, na primeira vez que fomos conhecer os conflitos 
de terra, há três anos atrás. No caso de Santo Antônio também acontece 
o mesmo. As pessoas que estão envolvidas hoje com o projeto ecumênico 
são membros ativos, participantes da Igreja. Não foi uma tarefa assumida 
somente pelos padres, nós demos estímulo e procuramos envolver as 
pessoas para que elas conhecessem diretamente a problemática.

Na área rural, sempre através de nossas pregações, procuramos, desde o 
início, trazer para o bojo das reflexões, a problemática do povo.

E a penetração, por incrível que pareça, nesse segundo semestre sobre­
tudo, está sendo feita a partir dos próprios leigos. Não tem havido um 
grande esforço por parte dos padres de legitimar a Pastoral nas comuni­
dades. Os próprios leigos, que já participam, é que transmitem para os 
outros, durante as celebrações e reuniões de conselhos. E um fato notá­
vel para mim é que em uma das reuniões do Cursilho de Cristandade, 
movimento leigo que é vazado por tipos de condições sociais diferentes, 
os próprios leigos fizeram questão de apresentar um audiovisual e, sem a 
presença de padres, sem seu apoio estratégico, resolveram passar para os 
outros o que está sendo feito na Pastoral da Terra. Isso deu um incentivo 
muito grande. As comunidades — me parece — vêem com bons olhos esse 
envolvimento da Igreja; e sobretudo porque não é o envolvimento dos 
padres, mas de membros das comunidades.

90



RESISTINDO À FÉ E V ID A  E ACEITA N D O  O ECUMENISMO: 
LEG ITIM A Ç Ã O  RELIG IOSA DOS CATÓLICOS

Rafael — Há barreiras de membros ditos conservadores a esse projeto?

Domingos — Embora nós estejamos aqui numa periferia de periferia, peri­
feria da Baixada Fluminense, existem pessoas aqui com condições de vida 
melhores. A mesma divisão que existe dentro da sociedade, existe dentro 
da Igreja. Assim como nós temos comunidades onde o grosso das pessoas 
são operárias, são donas-de-casa, também existem, raríssimos — um por 
cento talvez — um profissional liberal até algum "fazendeiro" que partici­
pa da comunidade, grande e médio comerciante. Essa é uma barreira que a 
gente encontra porque, através da proposta pastoral de envolvimento da 
Igreja nas questões sociais, esbarra-se em interesses particulares, do ponto 
de vista da situação concreta de classes. De outro lado, há pessoas das clas­
ses populares que têm uma visão da Igreja que não se coaduna com esse 
tipo de prática. Por incrível que pareça, há mesmo pessoas que no passado 
tiveram um envolvimento de luta, mas um envolvimento que não era expli­
citado pela fé. Hoje, elas têm dificuldades de levar a fé que professam às 
últimas consequências, receios, medos. Nas celebrações das comunidades, 
que são feitas em sua maioria pelos leigos, muitas vezes o Evangelho lido 
aponta diretamente para questões que estão sendo vividas pelo povo, e 
no entanto, por medo, por bloqueios pessoais daqueles que estão à frente 
das celebrações, esses problemas não afloram no momento da reflexão.

No contato com outras Igrejas, eu tenho percebido que os católicos 
estão muito contentes quando dizem que.há reuniões em que estão senta­
dos juntos católicos e protestantes, pois é um sinal do reconhecimento de 
que somos cristãos. Do ponto de vista de envolver católicos e protestantes, 
isso não tem problema nenhum para os católicos. É até positivo.

S IG NIFIC A D O  DA EVEN TU A L EN TRADA  
DE UM PADRE CONSERVADOR

Rafael — A questão da itinerância. Você, em termos gerais, está à disposi­
ção da diocese para qualquer outro serviço. E se você sai daqui, como é 
que fica esse projeto ecumênico, como você pensa que estão as soluções 
de continuidade desse projeto, continua sem a sua presença, não continua?

Domingos — Do ponto de vista pessoal, eu fiz questão de permanecer em 
Xerém por mais dois anos, completar no mínimo cinco anos aqui. E o que 
me levou a isso foi, de um lado, o propósito de não abalar ainda mais a 
vida das comunidades com a mudança de padre. Elas já passaram por toda 
uma reestruturação, com esse tipo de reflexão que envolve o social. De 
outro lado, para que pudesse se consolidar um pouco mais o projeto 
ecumênico de Pastoral da Terra. Foi um pedido que eu fiz ao bispo expli­
citamente. Por quê? Porque eu vejo que para que se consolide esse projeto, 
é preciso que os membros das Igrejas, os cristãos leigos, percebam e assu­
mam esse projeto como deles, e não, da hierarquia. Então, é fundamental 
que esse projeto seja deles, que eles saibam o alcance, os limites, que 
façam o projeto junto conosco, e não que simplesmente executem, porque 
se assim fosse, a vinda de um novo padre, com uma outra visão de Igreja, 
ou com uma prática social diversa, tiraria o apoio institucional do projeto



que poderia acabar. 0  fundamental é que os leigos percebam a pertinência 
do projeto para a fé e prática cristã. Eu acho que existem perspectivas de 
permanecer o projeto, na medida em que a gente vai percebendo que 
membros das comunidades estão envolvidos de fato, existencialmente. 
Não é simplesmente por simpatia ao padre, mas é porque percebem que é 
importante.

Além disso, nós católicos tivemos a preocupação, nestes anos de tentati­
vas de formulação desse projeto, de que não fosse simplesmente um proje­
to da paróquia católica de Xerém, mas que fosse também assumido a nível 
diocesano. Acoplado a esse projeto que aqui em Xerém se dá ao nível ecu­
mênico e mais voltado para a problemática do lavrador, também no restan­
te da diocese se está procurando fazer uma Pastoral voltada para a terra de 
moradia, do solo urbano. Também está sendo compreendido pelos padres 
e pelo bispo, que esse trabalho em Xerém é um trabalho diocesano. Creio 
que esses dois envolvimentos, dos membros do próprio local, e da Igreja 
a nível diocesano, bispo e padres, é fundamental para que esse projeto 
continue. Dessa maneira, a nível diocesano, foram dados alguns passos. 
Por exemplo, a novena de Natal, num de seus dias, traz a problemática 
da terra e foi apresentada a Pastoral Ecumênica da Terra como preocupa­
ção diocesana. Os grupos de novena de Natal em toda a diocese, São João 
e Caxias, discutiam a problemática da terra, e todos têm, mesmo a nível 
superficial, conhecimento de que existe um esforço ecumênico. Depois, 
uma das prioridades do sínodo, que foi iniciado com criação da diocese é 
a problemática da terra urbana e rural. Nos próximos anos, essa proble­
mática será discutida em todas as comunidades e assim o projeto de Xerém 
vai ser conhecido de todos.

92



Membros católicos 
envolvidos com a Pastoral

O S IG N IFIC A D O  DA 
LIGAÇÃO FÉ E V ID A  E DA PASTORAL

Domingos — 0  que vocês acham dos cristãos da Igreja se envolverem com 
os problemas do povo? Nosso trabalho pelo Evangelho é esse ou será 
outro?

Luiz — Eu acredito que a Igreja deveria ter-se preocupado com estas coisas 
há muito tempo atrás, ao invés de agora. Está começando agora, mas essa é 
uma questão que já poderia existir, porque a luta dos cristãos é uma luta 
de uns pelos outros, a bem dos irmãos, das famílias, da nação brasileira. 
Porque na Bíblia já existem os problemas da terra, não é o fato de a Bíblia 
ter sido lida agora que isso tenha surgido agora. Na Bíblia já estão escritas 
essas lutas do povo, esses problemas da terra, essas brigas dos poderosos 
querendo separar uns dos outros. Isso tudo não é de agora.

Eu acho essa Pastoral muito importante pela luta que estamos levando, 
a bem dos irmãos; é uma luta em que nós estamos nos unindo, sem distin­
ção de religião, sem distinção de Igreja; tudo isso é uma coisa muito 
importante e nós devemos continuar lutando por esses problemas e passar 
a nos conhecer. O conhecimento nosso está crescendo e, conhecendo as 
pessoas através da Pastoral, estamos nos unindo. O pessoal visitando os 
bairros, vendo a necessidade, sentindo a necessidade do povo, através da 
reunião é que nós sentimos a necessidade de cada um. Porque nós nos en­
contramos pela rua, passamos uns pelos outros, ninguém sabe o que é que 
o outro está sentindo. E na reunião nós estamos sentindo e vendo a neces­
sidade de cada um, de cada família, de cada morador, de cada bairro, de 
cada região.

Nós vemos aqui no 4? Distrito muita necessidade de lutar pelo povo: 
terra desapropriada, terra abandonada, o pessoal sem segurança nos terre­
nos. De vez em quando aparece um com um montão de papel na mão 
dizendo que é o dono da propriedade. Aparece outro querendo as terras 
dos sitiantes "no peito", dizendo que é dono. Aparece muita coisa... E o 
Sindicato também não está ajudando a gente a lutar por isso.

Tem também o pessoal que fica vendendo os terrenos. Não que seja 
preguiçoso. O pessoal da cidade fala: "O  pessoal da roça não quer nada, 
o pessoal da roça é preguiçoso, o pessoal da roça é isso, o pessoal da roça 
é aquilo". Não é isso não. É porque ele se sente desamparado, sem segu­
rança de terra, de moradia, sem dinheiro para lutar para trabalhar, e às 
vezes desanima, pensa em vender o terreno e cair fora. Preferem procurar 
emprego a ficar na roça. Não é que sejam preguiçosos. E também, sozinho 
a gente não produz, e é preciso de uma ajuda para trabalhar e lutar. Os 
filhos não querem ficar com os pais pois não estão vendo resultado. Cada 
um parte para um emprego, deixam os pais sozinhos, o que os pais vão fa­
zer? Acabam não fazendo nada, e a terra fica abandonada e sem produção.

Domingo* Coelho Ormonde 
Filho — padre católico em 
Xerém. Entrevistador.

Membros católicos envolvidos 
com a PET :
Luiz Paulino do Nascimento 
Euclides da Silva Pereira 
Maria Dalva de Souza 
José Francisco de Oliveira 
Sebastião Penido

93



Domingos — E a gente que segue o caminho de Jesus deve...

Luiz — Deve lutar, os cristãos devem lutar contra isso, por isso, sem medo. 
Eu sei que existe alguém com medo. Mas se nós olharmos direitinho como 
cristãos — no começo do mundo os cristãos enfrentavam as coisas — nós 
devemos imitá-los e lutar por isso. Se a Igreja deve estar ao lado, é da luta 
daqueles que são menores, que não podem lutar e não sabem lutar como 
devem, daqueles fracos.

Sebastião — Acho também que desde o momento em que nós nos cons­
cientizarmos de que somos uma Igreja-povo, a Igreja em si, somos nós mes­
mos que temos de correr atrás dessa luta. Acho que é um motivo muito 
grande para haver uma união das Igrejas para lutar pelo pequenino. Porque 
se a gente acompanhar bem na Bíblia, vai ver que desde o princípio a 
Igreja vem caminhando ao lado do povo.

Francisco — Sobre esse trabalho da Pastoral da Terra, achei muito impor­
tante e que isso é nosso dever, é nós nos unirmos neste ponto de trabalho. 
Aqui não tem protestante, não tem católico, não tem nada; vamos todos 
a outro fim unir. Foi por aí que eu comecei a conhecer a Igreja. Porque 
eu vivia isolado, minha distração era trabalhar. Por intermédio dos padres, 
eu comecei a saber da Igreja, e sobre a união, a Pastoral da Terra e outros 
mais. Hoje em dia eu me considero um cristão; naquela época eu não sabia 
o que eu era. Eu acho que o trabalho da Igreja é este mesmo e nós temos 
que trabalhar nisto. Com muita força, fé e luta mesmo.

ECUMENISMO E PASTORAL

Domingos — (Aproveitando a entrada do sr. Francisco). A Pastoral Ecumê­
nica é ecumênica, quer dizer, são católicos e protestantes. O que vocês 
acham disso: uma pastoral que procura unir católicos e protestantes, 
num mesmo objetivo?

Sebastião — Partindo disso aí, já se começa a analisar o trabalho de uma 
nova Igreja. Eu acho que influi muito, porque agora já temos um ponto a 
mais para nos segurar, um, dois, três e até mais, o que antes não tinha. 
Então reforça: a gente passa a ter naquele irmão daquela outra religião 
um mesmo irmão que temos na nossa religião. O fato de ser ecumênico 
dá uma abertura ampla para todas as pessoas se aproximarem, várias reli­
giões. Outra questão é o fato de sermos pioneiros nesse tipo de trabalho. 
Acho, porém, que está faltando um pouco de interesse daquelas pessoas 
das outras áreas em se entrosarem também nesse tipo de trabalho. Eles 
ainda estão meio distantes, achando que "tem comunista no meio" etc. 
As Igrejas Católica e Metodista foram bem aceitas. Se não mudar nada na 
Igreja Metodista e na Igreja Católica, dentro de dois, três anos, elas vão 
aglomerar um número maior de pessoas e religiões. Então esse tipo de tra­
balho cada vez será mais forte. E o mesmo que você caminhar sozinho na 
escuridão. Quando aparecem dois ou três para andar com você, aí se anima 
e vai embora. Esse tipo de trabalho está sendo assim: começou a Católica e 
a Metodista, e já apareceram várias pessoas da Assembléia de Deus, da Ba­
tista também. Daqui a dois, três anos já vai estar entrosado. A Igreja Meto­
dista e Católica já se abriram para a luta com o povo, que Cristo não é só 
na Bíblia e tem que lutar também. E as outras estão ainda um pouco por

94



trás, para chegar a esse ideal, a esse conhecimento. Mas eu acho muito im­
portante a gente ter esse trabalho ecumênico. Acho que nós crescemos 
muito com a Pastoral Ecumênica, não só em conhecer várias pessoas novas 
e conviver com pessoas que foram do nosso meio e foram para outras 
regiões e acabar com aquilo de um Deus cá e um Deus lá, caminhando 
todos com um mesmo Deus, na mesma caminhada. Se o barco afundar, 
todo mundo afunda; mas enquanto estiver indo para a frente, vamos todos 
juntos. Acho importante esse trabalho da Pastoral Ecumênica, principal­
mente por levar esse nome, "Ecumênica", porque ela está abrindo as 
portas para várias outras religiões entrarem e se juntarem.

Euclides — Para mim, foi uma grande surpresa a criação da Pastoral Ecu­
mênica. Porque o que a gente vê é uma grande divisão. Mas com a criação 
da Pastoral da Terra aqui nesta área, foi uma surpresa ver católico, meto­
dista, batista, da Assembléia. Foi uma surpresa agradável. Porque as 
pessoas já começam a se unir. Já não existe: "Não vou te ajudar, porque 
você é da Assembléia", "não vou na sua casa porque você é católico". Se o 
sentido é ajudar, já não houve mais a religião, e sim o sentido cristão. 
Quando a gente pensa em ajudar, todo mundo que pensa em ajudar tem 
um pouco de cristão. Como disse Sebastião, esse nome "Pastoral Ecumêni­
ca" é de grande importância.

Dalva — Acho que o trabalho ecumênico faz crescer muito as pessoas. 
Realmente a gente via as briguinhas que existiam entre as religiões. Se a 
Igreja é a mesma, a busca é a mesma não tem por que essa briga. De repen­
te muita gente não sabe o que significa a palavra ecumênica. Com o meu 
envolvimento com a Pastoral, comecei a ver o entrosamento entre duas ou 
mais religiões e percebi que não tem essa divisão. Quando o objetivo é 
lutar para dar melhores condições ao povo, se colocar ao lado do menor, 
não existe essa separação preto e branco, católicos e protestantes. Quando 
Jesus veio, ele não pregou a divisão. E essas briguinhas eram horríveis, pa­
recia que não estamos buscando a mesma coisa. A partir do momento em 
que o trabalho passa a ser ecumênico, as religiões têm muita coisa em 
comum, é possível fazer bastantes trabalhos juntos. E todas as religiões, o 
povo vai crescer muito com isso. Só o fato dessa troca de experiências — 
saber o que é comum — vai ser muito bom.

Domingos — Sr. Francisco, o pessoal lá do seu bairro estranhou quando 
soube que havia várias Igrejas se reunindo?

Francisco — Estranhou, mas quando soube qual era o sentido para as 
reuniões, eles foram se acostumando. Ainda hoje existe gente lá no meu 
setor que tem medo de se abrir, de falar, porque alguém pode prejudicá-lo. 
Essa é a razão, o sinal por que muita gente não se reúne ainda. Mas o 
significado da Pastoral é muito grande, é muito bom; temos que lutar 
mesmo.

Domingos — Sr. Luiz foi a algumas Igrejas protestantes, convidar os mem­
bros para a reunião...

Luiz — É, já compareceram às reuniões indivíduos da Assembléia de Deus, 
da Nova Sião e da Igreja Batista. Nós temos pessoas muito fortes lá, que 
não têm medo de lutar pelo que é delas, e têm mais amor pelo terreno do 
que pela vida deles.



COMO OS CATÓLICOS RETORNAM À IGREJA  
AS DISCUSSÕES DA PASTORAL

Domingos — E agora nas comunidades que vocês participam — inclusive o 
Sr. Luiz e o Sebastião são até ministros da comunidade, ministros da pala­
vra da comunidade — vocês fazem comunicações sobre a Pastoral da 
Terra? O pessoal sabe o que está acontecendo? O que é que as comunida­
des acham disso? 0  que as pessoas acham da Igreja fazer essa Pastoral Ecu­
mênica e sobre os problemas dos moradores da área rural?

Luiz — Eu sempre aproveito os momentos de celebração, de reunião, para 
explicar para eles como a Pastoral está andando e o seu significado, e o 
que o pessoal tem de fazer para conseguir mais coisas: a união e, a partir 
da união, sem divisão da Igreja, sair para convidar mais pessoas. Isso eu 
sempre converso com eles, em qualquer reunião que vou. Aviso que nós 
estamos lutando e continuando a lutar e convidando para participar tam­
bém da luta, que eu acho que é um dever de todas as comunidades. Não 
convidar uma só, mas sim todas as comunidades para essa caminhada. E 
me ofereço para também dar alguma explicação a mais se alguma Igreja 
quiser isso. Se o pastor quiser a comunidade também, eu vou na própria 
Igreja ajudar na explicação para eles.

Sebastião — Na minha comunidade, no início da Pastoral da Terra, tinha 
muita gente que partia na corrida do ouro;"opa! chegou o homem que 
vai entregar a terra para a gente agora". Mas quando viu que a Pastoral 
só trazia ferramenta para ele lutar, o resto da luta seria com ele, começou 
a falar que esse movimento era o mesmo que aconteceu em 1963, 1964, 
aquele movimento do comunismo, etc. Mas no decorrer das reuniões o 
pessoal foi começando a entender que nem a Igreja iria dar terra para 
ninguém — a Igreja não tinha terra para dar a ninguém —, mas que ele 
deveria lutar pela terra, ele deveria lutar pelo direito dele, por aquilo que 
alguém deixou para ele, ou pela ocupação por mais de cinco anos, já que 
existia uma lei que garantia que ele ficasse por ali alguns dias para traba­
lhar, ou que teria direito para arrendar a terra etc. Ele foi tomando cons­
ciência de que a Pastoral não era para dar terra a ninguém, e sim conscien­
tizar sobre o movimento da terra. Conforme foi descoberta a documenta­
ção, o pessoal foi lá embaixo no INCRA verificar a documentação, houve 
pessoas que falavam que não iriam nem pagar o INCRA e iam correr atrás 
do usucapião. A í a Pastoral orientou que a questão não era bem essa, e 
que as pessoas tinham direito, mas tinham que ver o local em que estavam 
etc. Desde o momento em que o povo começou a se conscientizar, poucos 
começaram a se interessar, porque descobriram que a Pastoral da Terra 
não dava terra, somente dava no sentido de trabalho. Seria como a Pasto­
ral da Saúde, a Pastoral do Batismo, uma outra pastoral qualquer. Seria o 
trabalho de pastoral. A única coisa que ela teria de diferente das outras 
seria o ecumenismo, ela seria ecumênica para outras Igrejas trabalharem 
juntas. A Assembléia ficou assim, "meia lá, meia cá", e disse que teria que 
aguardar a resolução do pastor-presidente. De qualquer maneira foi bem 
aceita a idéia, para aquelas pessoas que entenderam o que é Pastoral, 
quando eles começaram a entender que não era alguém para dar títu lo  de 
terra, mas que seria um trabalho de pastoral ele fazer e não a Pastoral, 
fazer por ele. Aqueles que entenderam que seriam eles a Pastoral conti­
nuaram aceitando, conversando, dialogando e, às vezes, até iam nas reu­
niões.

96



Sempre o povo foi muito enganado. E quando aparece um movimento 
desse tipo, o povo acha que é mais um movimento para enganá-los. A Pas­
toral só vai fazer muito pelo povo, quando ele descobrir que ele é a Pasto­
ral, é ele quem vai lutar pelos seus direitos e não.mais ninguém por ele. 
Então, ele vai poder ter muito trabalho, e mostra muito trabalho nas 
outras comunidades — talvez até em outros Estados e municípios. Agora, 
o trabalho do momento é conscientizar as pessoas que elas são a Pastoral. 
Ele, pessoa como cristão, é pastoral. Porque tem algumas pessoas que 
dizem que a pastoral do batismo é diferente; "porque não sou médico, não 
posso participar da pastoral da saúde". No caso da Pastoral da Terra, as 
pessoas pensam também: "eu não tenho terra, para que vou participar da 
Pastoral da Terra?" 0  trabalho não é esse da pessoa ser ou ter. Ele próprio 
tem que ser pastoral.

Euclides — Lá em Santo Antônio, enquanto nós estamos reunidos neste 
assunto, há pessoas que não são capazes de participar porque dizem que é 
um movimento comunista. Agitadores eles chamam, porque eu estou me 
envolvendo, e aproveitando que sou cristão e tentando me encaixar, como 
cristão. Mas estou cansado de ouvir: "você é agitador, você é comunista, 
sua tarefa é só agitar". Estou cansado de ouvir isso de irmãos das Igrejas. 
Quero dizer, quando você aparece com boas idéias, é taxado de agitador. 
E esse que taxa é o que consegue, normalmente, manipulara mentalidade 
de um, de dois, de duzentos, de mais. E a maioria entra no "papo".

O PAPEL DA PASTORAL NO CONJUNTO DO  
M O VIM EN TO  SOCIAL

Domingos — A Pastoral vai substituir o trabalho das associações e dos sin­
dicatos rurais?

Sebastião — Olha, eu compararia a existência de um hospital do Serviço de 
Assistência Social Evangélica (SASE) com um médico que mora em frente 
ao SASE. Se uma pessoa chega no SASE e o hospital não o atende, e ele 
procura o médico que o atende, o médico não está fazendo o trabalho do 
SASE, mas sim cumprindo a sua parte. Da mesma forma, é o caso da asso­
ciação de moradores e a Pastoral da Terra. Eu acho que a Pastoral vem 
fazer aquilo que os outros órgãos — associação de moradores, sindicatos 
rurais — deixaram de fazer. Se, por exemplo, eu tenho um problema, pro­
curo o Sindicato e as pessoas de lá me dizem que não podem resolver o 
meu problema, eu recorro à associação de moradores. Chego lá, eles dizem 
que também não dá para ajudar. Vou a outro e também não dá. Então, o 
que restou foi a Pastoral da Terra. A sua finalidade, portanto, é acolher es­
sas pessoas. Ela não vai resolver a vida daquela pessoa, mas vai levá-la até 
onde possa para ajudá-la. A finalidade da Pastoral não é tomar o lugar de 
ninguém, e sim procurar encaminhar o caso naquele ponto em que a pes­
soa não foi atendida. Por exemplo, uma pessoa que não tenha documenta­
ção nenhuma, procura o hospital do SASE e não é atendido, a Pastoral, 
através de duas ou três pessoas ou com pessoas que sabem que o hospital 
tem por obrigações atender, dar os primeiros socorros ele vai ser atendido. 
Eu acho, então, que a Pastoral deve atender esses trabalhos que os outros 
estão deixando de fazer, ou não estão tendo condições, ou não estão que­
rendo fazer. O trabalho da Pastoral é acolher todas as pessoas que não têm



condições de lutar, porque não tiveram apoio do Sindicato, da Associação 
de Moradores, de ninguém.
Dalva — Eu discordo de você, porque você disse que o cara passa pela asso­
ciação, pelo sindicato etc, e depois procura a Pastoral. Desse jeito colocou 
a pastoral no último ponto. Eu vejo a Pastoral de modo diferente, acho 
que na Pastoral, como na associação é que a pessoa vai tomar consciência. 
Cada um órgão assume o seu espaço. Por exemplo, na Pastoral da Terra, 
a gente está vendo problemas globais, dificuldades, problemas de falta 
de água, problemas de ruas descalças. Agora, na Pastoral a gente vê difi­
culdades no morador da área rural. A  Pastoral da Terra não pode entrar 
nessa questão pois pode prejudicar, enquanto a entidade é órgão especí­
fico da área rural. Acho que a Pastoral da Terra vem mais como um gru­
po de conscientização, de orientar a pessoa no sentido de saber a quem 
recorrer e onde recorrer, e com força suficiente para recorrer na hora 
certa. Ninguém vai ocupar o espaço de ninguém. Por exemplo, eu estou 
com um problema de terra, e vou procurar a associação de moradores; ela, 
vendo que não pode fazer nada para ajudar, me orienta no sentido de pro­
curar a Pastoral da Terra, pensando que ela tem mais argumentos e condi­
ções de resolver esse problema. Quer dizer, uma não vai substituira outra, 
mas ambas vão participar, um apoiando se a outra não pode resolver. A 
Pastoral da Terra não vai resolver os problemas de esgoto, de água, porque 
isso é problema da associação de moradores. E a Pastoral vem com a fina­
lidade de mostrar à pessoa o que deve fazer e como recorrer da forma 
certa. Eu acho que cada uma entidade tem uma finalidade e um objetivo 
básico, sem uma influenciar a outra, mas todas apoiando umas às outras.

Sebastião — O que eu falo é que a Pastoral é conscientização do povo. E 
associação é instrumento de luta. Então na Pastoral a pessoa vai conhecer 
um pouco daquilo que vem de Deus e na associação ele já pensa na luta. 
Por isso que o meu ponto de vista de dizer que as pessoas procuram a 
Pastoral se não conseguem nada é nesse sentido, pois ela vai encaminhar, 
ela não vai separar uma da outra, e tomar o lugar da outra. E nem vai ficar 
renegada, porque o trabalho pastoral tem muito a parte espiritual, que 
vem de Deus, e na parte de entidade tem a questão do trabalho propria­
mente dito. Eu acho que não vai haver esse perigo de pegar só uma parte 
e deixar a outra. Porque você consegue participar da Pastoral da Terra, 
da associação de moradores e dos sindicatos.

98



B IB LIO G R A FIA

ARAÚJO, Frederico G.B.
1982. As Lutas pela Terra na Baixada da Guanabara: 1950-1964. 

Rio de Janeiro, COPPE/UFRJ.
FUNDREM
1979. Unidades Urbanas Integradas de Oeste: Plano Diretor. Vo­

lume / /;  Duque de Caxias. SECPLAN.
1982. Plano de Desenvolvimento Metropolitano. Parte II: Carac­

terização da Região Metropolitana do Rio de Janeiro — 
SECPLAN.

GEIGER, Pedro P. & MESQUITA, Myriam G.C.
1956. Estudos Rurais da Baixada Fluminense: 1951-1953. Rio 

de Janeiro, IBGE.
GEIGER, Pedro P. & SANTOS, Ruth L.
1954. "Notas sobre a evolução da ocupação humana na Baixada 

Fluminense". In: Revista Brasileira de Geografia. Rio de 
Janeiro, 16(3):292-313.

GEIGER, Pedro P. & SCHAEFFER, Regina P.G.E.
1951. "Nota sobre a evolução econômica da Baixada Fluminen­

se". In: Anuário Geográfico do Estado do Rio de Janeiro. 
Rio de Janeiro, 4:93-102.

GRYNSZPAN, Mário
1982. Lavradores e Grileiros na Luta Democrática. Rio de Ja­

neiro, PPGAS/UFRJ.
IBGE
1959. "Duque de Caxias-RJ". In: Enciclopédia dos Municípios 

Brasileiros. Volume XXII. Rio de Janeiro.
MEDEIROS, Leonilde Sérvolo (coord.)
1983. Lutas Sociais no Campo no Rio de Janeiro. Rio de Janei­

ro, CPDA/UFRJ.
0'DWYER, Eliane C.
1982. "Expropriação e luta dos camponeses fluminenses". In. 

Boletim da ABRA. Campinas, vol. 12, n? 2.
PUREZA, José
1982. Memória Camponesa. Rio de Janeiro, Marco Zero.



SIGLAS

ALDC — Associação dos Lavradores de Duque de Caxias
ALF — Associação dos Lavradores Fluminenses
BNH — Banco Nacional de Habitação
CCDC — Centro Comunitário de Duque de Caxias
CEDI -  Centro Ecumênico de Documentação e Informação
DJP-NI — Comissão Justiça e Paz — Nova Iguaçu
CPT — Comissão Pastoral da Terra
FALE RJ — Federação das Associações de Lavradores do Estado do Rio de Janeiro
FETAG — Federação dos Trabalhadores na Agricultura
FNM — Fábrica Nacional de Motores
IBDF — Instituto Brasileiro de Desenvolvimento Florestal
IBGE — Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística
IBRA — Instituto Brasileiro de Reforma Agrária
INAMPS — Instituto Nacional de Assistência Médica da Previdência Social
INCRA — Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária
INMETRO — Instituto Nacional de Metrologia, Normalização e Qualidade Industrial
MUB — Movimento União de Bairros
N A F  — Núcleo Agrícola Fluminense

PAS-BAIXADA — Programa de Assessoria e Serviço à Baixada
PDS — Partido Democrático Social
PET — Pastoral Ecumênica da Terra
PMDB — Partido do Movimento Democrático Brasileiro
PP — Programa de Assessoria à Pastoral Protestante
PT — Partido dos Trabalhadores
S A S E  -  Serviço de Assistência Social Evangélica

STR — Sindicato dos Trabalhadores Rurais
STRA — Sindicato dos Trabalhadores Rurais Autônomos


	00000001.PDF

