
Cadernos do CEDI 12

JESUS 
CRISTO, 
A VIDA 
DO
MUNDO

Sexta
Assembléia 
do Conselho 
Mundial 
de Igrejas



KARD EX J )
PP-D O C í )
A M E ( )
M C /I-D O C ( )

Cadernos do CEDI 12

á£p& JESUS CRISTO,
° S "  A VIDA DO MUNDO

Sexta Assembléia do 
Conselho Mundial de Igrejas

Vancouver, Canadá
24 de julho a 10 de agosto de 1983

Biblioteca - Koinonia
Cadastrado 

(Y ) processado

Centro Ecumênico de Documentação e Informação

Rio de Janeiro 
Abril de 1984



CE Dl
Centro Ecumênico 
de Documentação e Informação

Rua Cosme Velho, 98 Fundos
Telefone 205-5197
22241 — Rio de Janeiro, RJ.

Av. Higienõpolis, 983 
Telefone 66-7273 
0 1 2 3 8 -  São Paulo, SP.

Editor deste Caderno 
Jether Pereira Ramal ho

Copydesk e Revisão 
Carlos Cunha

Programação Visual 
Anita Slade 
Martha Braga

Arte final
José Roberto Gouvêa

Produção Gráfica 
Roberto Dalmaso

Assinaturas e Expedição 
Valéria Carrera Roura 
Vanderlei da Silva Gianoti

Tempo e Presença Editora Ltda. 

Diretor
Domício P. de Matos

Conselho Editorial 
Aloízio Mercadante Oliva 
Jether Pereira Ramalho 
Rubem Alves 
Zwinglio Mota Dias 
José Oscar Beozzo

Composição
Gui/Alberto
RuaGen. Caldwell, 276/1002 
Telefone 252-8580

Fotolito e Impressão 
Clip — Rua do Senado, 200 
Telefone 252-4610

Pedidos em cheques para 
Tempo e Presença Editora Ltda. 
Caixa Postal 16082 
22221 — Rio de Janeiro, RJ.



5 Introdução
Zwinglio Mota Dias

19 PROCLAMAÇÃO DA PALAVRA

Palavra da vida 19
Pauline Webb

Casa de pedras vivas 27
Phillip Potter

Transfiguração 42
Phillip Potter

Viver juntos 48

51 OS GRANDES TEMAS  
DA ASSEMBLÉIA

A vida em sua plenitude 51
Dorothee Sólle

Declaração sobre a paz 
e a justiça 59

Declaração sobre a desordem 
alimentar internacional 68

A  vida em unidade 72
Jan Pronk

Jesus Cristo, a vida do mundo 69
Allan Boesak

Declaração dos direitos 
humanos 87

99 QUESTÕES E DESAFIOS

Dar testemunho em 
um mundo dividido 99

Fomentar a unidade
por meio de atos concretos 111

A vida em comunidade 120

Fazer frente às ameaças 
à paz e à sobrevivência 129



A luta pela justiça 
e dignidade humana 139

Aprendizagem em comunidade 149

157 AS LINHAS FUTURAS DO
CONSELHO MUNDIAL DE IGREJAS

171 Dados sobre a Assembléia



Introduçãoã

Relata-nos Lucien Febvre em seu excelente trabalho sobre Lutero que, 
na noite de 27 de junho de 1538, o grande reformador jantava em 
Wittemberg com seu companheiro de lutas e disputas, o douto mestre 
Felipe Melanchton. Os dois homens estavam tristes. Falavam do futuro. 
Lutero interrogava: “ Quantos mestres diferentes seguirá o próximo 
século? A confusão será total. Ninguém se deixará governar pela opinião 
ou pela autoridade de outro. Cada um procurará ser seu próprio Rabi 
(mestre): como já é o caso de Osiander, de Agrícola . . . e então quantos 
escândalos enormes, quantas dissipações! O melhor seria que os príncipes 
por meio de um Concilio, procurassem prevenir tais males; mas os 
papistas não aceitariam jamais isto; têm tanto medo à luz . . ."

Por sua vez Melanchton respondia no mesmo tom: "Oh! queira Deus que 
os príncipes e os Estados possam encontrar num Concilio uma fórmula de 
concórdia para a doutrina e as cerimônias, estabelecendo uma proibição 
para ninguém se afastar dela temerariamente para escândalo do próximo. 
Sim, é três vezes lamentável o rosto de nossa Igreja mascarada sob tal 
capa de debilidades e de escândalos!"

A lembrança desse diálogo ocorreu-me ao ler a coletânea de relatos, 
meditações e documentos recolhidos neste volume sobre a Sexta 
Assembléia do Conselho Mundial de Igrejas realizada em Vancouver, em 
agosto de 1983, ano do qüingentésimo aniversário do nascimento do grande 
reformador alemão. Onde a relação? — poderão perguntar os leitores.
É evidente que ela se dá por oposição, ressalvadas as distâncias de todo 
o tipo que mediatizam ambos os acontecimentos.

Lutero e Melanchton lamentavam a divisão da Igreja. Imaginavam um 
futuro trágico e sonhavam com medidas eclesiástico-políticas capazes de 
recompor o corpo eclesial. . .

Em Vancouver, o Conselho Mundial de Igrejas deu mostras de sua 
vitalidade vencendo mais uma etapa no caminho da unidade, consolidando 
terrenos já conquistados e abrindo novas possibilidades para uma 
cooperação cada vez maior e mais profunda entre as trezentas e quatro 
Igrejas protestantes, pentecostais e ortodoxas de várias matizes e de todas 
as partes do mundo, que nele permanecem juntas.

Jesus Cristo a vida do mundo — melodia da esperança cantada pelos 
cristãos desde a luminosa manhã da Ressurreição — foi o tema da sinfonia 
ecumênica que essas Igrejas executaram em Vancouver, em tempos e 
modos diversos, procurando despertar, num mundo cada vez mais sufocado 
pelos poderes da morte, as possibilidades inauditas da vida.



Nas págiiias que seguem, os leitores encontrarão abundante material 
demonstrativo de que as Igrejas filiadas ao Conselho — em que pesem todos 
os problemas de ordem cultural, social, política e ideológica enfrentados e 
que ainda as dividem — estão dispostas a nadar contra a corrente do século 
e lutar pela vida abundante, que é promessa evangélica, através da promoção 
do exercício responsável da justiça, da prática objetiva do amor, da 
defesa da liberdade e dos direitos permanentes de todos os povos.

O Centro Ecumênico de Documentação e Informação, ao oferecer ao 
público brasileiro as principais comunicações e documentos do Conselho 
Mundial, produzidos nesta sua Sexta Assembléia, o faz com alegria e na 
certeza de estar contribuindo para o esforço de superação das diferenças 
que ainda mantêm tantos cristãos de costas uns para os outros entre nós. 
Fiel a sua proposta original de ser um serviço às Igrejas e aos movimentos 
populares que as atravessam, o Centro Ecumênico de Documentação e 
Informação (CEDI), ao lançar este Caderno para a reflexão e o estudo, 
quer também prestar uma homenagem ao Conselho Mundial pela 
persistência, denodo e coragem com que tem trabalhado até aqui para 
aproximar as Igrejas e ajudá-las a realizar o desejo de Cristo . . .  "para que 
todos sejam um", e assim superar um estado de coisas que já Lutero e 
Melanchton tanto lamentavam.

Rev. Zwinglio Mota Dias
Secretário-Geral

6



CM
I

A CAMINHO DE VANCOUVER
Julio de Santa Ana

O desenvolvimento do movimento ecumênico 
pode ser comparado à formação de um gran­
de rio que resulta da convergência de muitos 
afluentes. Pela contribuição de várias torren­
tes, há um momento em que se transforma 
em poderosa corrente, em poderoso curso 
d'água que marca a paisagem em meio à qual 
vai abrindo caminho. Do mesmo modo, o mo­
vimento ecumênico chegou a transformar-se 
em poderoso agente que convoca os cristãos a 
responder ao chamado de Deus para dar teste­
munho da unidade daqueles que crêem em Je­
sus Cristo e de todos os povos do mundo ha­
bitado. Para alcançar esta importância, este 
movimento foi resultando da confluência de 
distintos grupos que, especialmente durante o 
presente século, vêm manifestando, em seu 
pensamento e prática, o interesse fundamental 
pela unidade da Igreja.

Dentre eles, merece especial destaque o movi­
mento missionário. Desde o início do século 
X IX , já os mentores da missão cristã haviam 
tomado consciência de que a apresentação da 
mensagem cristã exigia, necessariamente, a uni­
dade dos crentes em Jesus Cristo. Conscientiza- 
ram-se do escândalo que significava pregar o 
Evangelho da unidade com ênfases diferentes, 
surgidas a partir das diversas divisões do Corpo 
de Cristo ao longo da história. Aqueles a quem

se pregava o Evangelho em terras de tradições 
não cristãs não entendiam por que o mesmo 
Senhor é apresentado de um modo pelos católi­
cos romanos e de outros modos — também dife­
rentes — por presbiterianos, metodistas, lutera­
nos, batistas, pentecostais, ortodoxos, etc. A exi­
gência do Senhor que dá conteúdo à missão da 
Igreja, assim como o próprio desafio dos povos 
que são evangelizados, levaram a uma tomada de 
consciência da necessidade da unidade cristã. A 
partir daí, foi tomando forma o movimento ecu­
mênico. Assim, a história da Igreja, durante os 
séculos X IX  e X X , voltou a conter a urgente 
preocupação manifestada pelos apóstolos e pelas 
comunidades da Igreja Primitiva, para quem a 
unidade cristã está intimamente ligada à função 
missionária e evangelizadora da Igreja.

O testemunho de busca da unidade dos crentes 
marcou decisivamente a vida das Igrejas nestes 
últimos oitenta anos. Dentre as suas múltiplas 
expressões, a última delas em Vancouver (24 de 
julho a 10 de agosto de 1983) — onde o Conse­
lho Mundial de Igrejas realizou a sua Sexta 
Assembléia Geral em torno do tema Jesus Cris­
to, Vida do Mundo — conseguiu dar uma prova 
incontestável da solidez dessa tomada de cons­
ciência que se vem desenvolvendo entre os cris­
tãos, da urgente exigência de avançar no cami­
nho que leva à unidade da Igreja.

O processo de formaçSo do 
Conselho Mundial de Igrejas

7



Nesta apresentação interessa-nos destacar, de 
modo sucinto, como foi sendo forjado o cami­
nho para Vancouver ao longo deste século. Para 
isso, vamos referir-nos àquelas contribuições que 
foram transformando o movimento ecumênico 
nesse poderoso e caudaloso rio que tanto tem 
colaborado no esforço para a unidade e renova­
ção da Igreja em nosso tempo.

UNIDADE PARA QUE O MUNDO C R E IA

Como já dissemos, a preocupação pela unidade 
começou a tomar forma de movimento entre os 
responsáveis pelo movimento missionário. Várias 
reuniões foram promovidas, em fins do século 
X IX , com o propósito de discutir a questão 
relativa entre missão cristã e unidade. Contudo, 
nenhuma delas alcançou a importância que obte­
ve a Conferência Missionária Internacional, reali­
zada em Edimburgo, em 1910. Dela apenas este­
ve ausente a América Latina, considerada pelos 
organizadores da conferência como uma região 
de evidente predomínio da Igreja Católica Ro­
mana. Tendo esta recusado o convite para parti­
cipar da Conferência, não houve comparecimen- 
to de delegados latino-americanos; todas as de­
mais regiões da oikoumene enviaram seus repre­
sentantes. Como resultado dessa reunião, um 
Comitê Permanente de trabalho continuou a ta­
refa e deitou as bases para o desenvolvimento do 
Conselho Missionário Internacional. Além de pu­
blicar regularmente a revista The International 
Review of Missions, o Conselho também organi­
zou várias conferências mundiais de missão e 
evangelização que influíram decisivamente na 
marcha do movimento missionário: Jerusalém 
(1928), Tambaram (1938), Whitby (1947), 
Willingen (1952), e Gana (1958). Nesta última 
reunião, o Conselho Missionário Internacional 
decidiu unir-se ao Conselho Mundial de Igrejas, 
o que se concretizou por ocasião da Terceira 
Assembléia deste último órgão (Nova Délhi, 
1961). Desde então, as conferências mundiais 
de missão e evangelização (México, 1963; Bang- 
kok, 1972; Melbourne, 1980) são convocadas 
pela Comissão de Missões e Evangelização do Con­
selho Mundial, que continua, dentro deste, o tra - 
balho do Conselho Missionário Internacional.

A contribuição da vertente missionária ao movi­
mento ecumênico é da maior importância. Já 
mencionamos quão urgente e prioritária se tor­
nou a exigência de unidade cristã entre os res­
ponsáveis pela ação missionária. Eles é que toma­

ram consciência da estreita relação que existe 
entre unidade cristã e unidade de todos os povos 
do mundo habitado (oikoumene). Entre eles, 
também, é que surgiu a convicção de que o 
racismo é manifestação do pecado a nível social, 
que deve ser combatida. Essa convicção frutifica­
ria em 1968, na criação do Programa de Luta 
contra o Racismo, do Conselho Mundial, tão 
polêmico para aqueles que só compreendem o 
cristianismo através de lentes ocidentais, mas 
também tão cheio de esperança para as vítimas 
da injustiça racial.

Do movimento missionário é que veio a defini­
ção de que, em nosso tempo, a missão é no 
mundo todo, nos seis continentes; isto é, a mis­
são cristã não faz parte de nenhuma tentativa de 
dominação (política, cultural, religiosa) de um 
povo sobre outros, mas consiste num apelo a 
todos os povos da terra. Apelo à salvação e 
libertação. Apelo a tornar realidade o Reino de 
Deus em meio à história. Por certo essas idéias 
fecundaram ricamente as Igrejas e o movimento 
ecumênico. As práticas e experiências das quais 
elas dão testemunho são tentativas que procu­
ram ser fiéis à oração de Jesus: "Que eles (os 
discípulos) sejam um, para que o mundo creia".

CRISTIAN ISM O  PRATICO

O interesse vital de setores das Igrejas por ques­
tões sociais — tais como a paz, os direitos huma­
nos, a justiça, a luta pela liberdade e contra a 
opressão —, sempre presente na história das co­
munidades cristãs, compartilha o espaço da co­
munidade de crentes com o desinteresse que 
outros setores, da mesma comunidade, manifes­
tam por essas mesmas questões. No entanto, essa 
corrente que tenta dar um testemunho da fé 
cristã no campo social é um poderoso fermento 
de renovação para as Igrejas cristãs. Sua contri­
buição ao movimento ecumênico é quase tão 
importante como a do movimento missionário.

A tragédia da guerra de 1914-1918 motivou vá­
rios líderes cristãos a convocar uma reunião na 
qual foram discutidos aspectos relativos ao teste­
munho social, dos cristãos. Esse encontro teve 
lugar em Estocolmo, Suécia (1925), e, ao encer- 
rar-se, ficou decidida a formação do Movimento 
de Vida e Ação. Este realizou uma segunda reu­
nião mundial em Oxford (1937), onde as Igrejas 
discutiram o importante tema das relações entre 
Igreja e Estado. Nesses anos, o nazismo e o

8



fascismo já estendiam suas sombrias asas sobre o 
horizonte europeu. A Conferência de Oxford 
sublinhou a necessidade de que os cristãos atuas­
sem ao mesmo tempo em prol da democracia e 
da justiça social.

Além desta ênfase, a Conferência de Oxford 
tomou a decisão de agitar a criação do Conselho 
Mundial de Igrejas, junto com o Movimento de 
Fé e Constituição, ao qual nos vamos referir 
mais adiante. O Movimento de Vida e Ação foi, 
pois, o primeiro a converter-se num afluente 
dessa corrente que passou a expressar-se pelo 
Conselho Mundial de Igrejas. E, tal como ocor­
reu posteriormente com o movimento missioná­
rio quando passou a integrar o Conselho Mun­
dial, o Movimento de Vida e Ação manteve a sua 
identidade própria. Na estrutura do Conselho foi 
criado o Departamento de Igreja e Sociedade, 
que se encontra na origem de importantíssimas 
iniciativas do movimento ecumênico nestes últi­
mos trinta anos: o programa do laicato, o da 
responsabilidade das Igrejas e dos cristãos em 
áreas de rápidas transformações sociais, o da 
responsabilidade dos cristãos no contexto das 
revoluções social e tecnológica de nossos dias, e, 
finalmente, o programa sobre "a fé, a ciência e o 
futuro".

Graças ao desenvolvimento desses programas, a 
corrente do "cristianismo prático" deu contri­
buições decisivas ao movimento ecumênico e, 
através deste, às Igrejas. Queremos sublinhar 
quatro dessas contribuições.

Primeira: a idéia de que os cristãos têm que lutar 
pela construção de uma "sociedade responsá­
vel", isto é, um corpo social no qual seja possível 
a cada pessoa fazer opções livres e responsáveis 
ante os desafios com que se defronta. As exigên­
cias de responsabilidade social e de liberdade são 
ingredientes fundamentais deste conceito de "so­
ciedade responsável".

Segunda: foi o Departamento de Igreja e Socie­
dade do Conselho Mundial de Igrejas quem, em 
primeiro lugar, chamou a atenção do movimento 
ecumênico para a importância deste fato funda­
mental de nosso tempo: a irrupção dos povos do 
chamado Terceiro Mundo como protagonistas 
da história universal. Foi precisamente através 
do trabalho do Departamento de Igreja e Socie­
dade que começaram a ser ouvidas, no seio do 
Conselho, as mais genuínas vozes do Terceiro 
Mundo na comunidade cristã.

Terceira: participar nas revoluções social e tecno­
lógica de nosso tempo significa tomar consciên­
cia de que estamos vivendo uma época revolucio­
nária. Na formulação do pensamento do Depar­
tamento de Igreja e Sociedade do Conselho, o 
conceito de revolução deve ser compreendido a 
partir da perspectiva daqueles que vivem traba­
lhando, orando e esperando pelo Reino de Deus. 
Porque o símbolo do Reino de Deus nos faz 
contemplar o futuro, pois no futuro é que terá 
sua realização; portanto, os processos revolucio­
nários devem ser considerados positivamente: 
apesar das ambiguidades, eles abrem caminho a 
uma nova sociedade; são mediações do Reino de 
Deus. Por isso mesmo — como foi dito na Confe­
rência de Igreja e Sociedade em Genebra (1966) 
—, os cristãos são chamados a participar nesses 
processos. Desta convicção surgiu o programa do 
Conselho Mundial sobre "Participação das Igre­
jas no Desenvolvimento", entendido este como a 
busca da justiça social, da autonomia nacional e 
do crescimento econômico, baseada num cons­
tante exercício de participação popular.

Quarta: ao referir-se à responsabilidade dos cris­
tãos no tocante às tensões que se criam entre fé 
e ciência, o trabalho do Departamento de Igreja 
e Sociedade levantou a necessidade de se lutar 
denodadamente contra toda possibilidade de 
guerra nuclear. Essa posição marcou nitidamente 
a Sexta Assembléia Geral do Conselho em Van- 
couver. O mais importante, porém, é que esses 
pontos tornaram-se geradores de um crescente 
consenso ecumênico. Já não é possível separar a 
evangelização da ação social, nem tampouco se 
pode dizer que esta seja um apêndice daquela. 
Hoje se aceita que a evangelização deve ser efe­
tuada em meio aos conflitos sociais. É esse o 
modo adequado de responder à exigência da 
encarnação de Deus em Jesus Cristo; portanto, 
de dar testemunho da humanidade de Deus.

FÉ E ORDEM NA IG R E JA  
PARA A  UNIDADE

As tradições teológicas e as diferenças de organi­
zação institucional são fatores que vêm pesando

9



decisivamente na manutenção das divisões que 
desagregaram o corpo de Cristo. Até o dia de 
hoje, esses elementos constituem estruturas d if í­
ceis de superar quando se procura chegar a um 
nível de diálogo entre as Igrejas. E unicamente a 
partir desse diálogo é que se pode esperar uma 
busca frutífera da unidade. São tantas as tonali­
dades doutrinais que variam de uma Igreja para 
outra, são tantas também as assimetrias institu­
cionais entre elas, que se torna d ifíc il caminhar 
para a unidade, a menos que essas diferenças 
sejam seriamente consideradas com vistas a supe­
rar-se.

Isso foi o que se propôs o Movimento de Fé e 
Constituição que, desde a sua origem, se caracte­
riza pela preocupação de elucidar questões relati­
vas à doutrina e à ordem eclesiástica, com o 
propósito de construir progressivamente uma 
base de entendimento mútuo entre as Igrejas, 
cultivando, preparando e tornando adequado o 
terreno para que elas vivam em unidade. A pri­
meira reunião desse movimento teve lugar em 
Lausane (1927). Desde o começo houve partici­
pação das Igrejas Ortodoxas. O Patriarca de 
Constantinopia, já em 1921, havia divulgado 
uma encíclica apelando para a criação de uma 
Liga das Igrejas. Seguindo essa inspiração, a fa­
mília ortodoxa integrou-se ao movimento de Fé 
e Constituição, do qual continua participando 
até o dia de hoje.

A segunda Conferência Mundial desse movimen­
to realizou-se em Edimburgo (1937). Tal como o 
havia feito o Movimento de Vida e Ação em 
Oxford, poucas semanas antes, em Edimburgo 
decidiu-se concatenar esforços com outros movi­
mentos ecumênicos e com as Igrejas a fim de 
criar o Conselho Mundial de Igrejas. Assim como 
ocorreu com outras vertentes que tiveram parte 
nessa criação, ou que logo aderiram ao Conselho 
Mundial, o Movimento de Fé e Constituição 
continuou mantendo sua identidade desde a ori­
gem do Conselho até o presente. Sua contribui­
ção ao desenvolvimento do movimento ecumê­
nico é inegável: tanto no que concerne ao melho­
ramento da base doutrinai do Conselho Mundial, 
quanto no que se relaciona com o estabelecimen­
to das normas para o diálogo entre as Igrejas, 
inclusive a Igreja Católica Romana. Esta, embora 
não seja membro do Conselho Mundial, participa 
plenamente no Movimento de Fé e Constituição.

Há, na atualidade, três aspectos deste Movimen­
to que devem ser destacados:

Primeiro: a insistência em que a busca da unida­
de da Igreja não deve, nem pode, ser dissociada 
da busca da unidade de todo o gênero humano. 
Essa convicção se baseia em inúmeras afirmações 
neotestamentárias, segundo as quais a unidade 
buscada pelos cristãos não se limita somente a 
eles, mas deve envolver todos os povos da oikou- 
mene.

Segundo: que a fase atual por que passa o cami­
nho que leva à unidade do povo de Deus pode 
ser caracterizada como a de construção de uma 
"comunidade conciliar", espaço no qual as Igre­
jas dialogam (em concilio) em pé de igualdade, 
procurando uma relação maior entre si. Tenta-se, 
deste modo, voltar a reformular aquela relação 
fraterna intereclesiástica, própria dos primeiros 
séculos da história cristã, quando se realizaram 
os grandes concílios ecumênicos.

Terceiro: uma das principais contribuições do 
"Movimento de Fé e Constituição" à comu­
nidade ecumênica é sua reflexão (em curso) 
em torno de três elementos fundamentais da 
vida das Igrejas: batismo, eucaristia e ministério. 
Embora muito se tenha progredido em relação a 
uma compreensão ecumênica sobre o batismo, e 
bastante, também, sobre a eucaristia, permanece 
como um desafio maior a questão do ministério, 
estreitamente relacionada com a ordem institu­
cional e hierárquica de cada Igreja.

Merece, ainda, ser sublinhada a contribuição do 
Movimento à vida litúrgica das Igrejas. Por oca­
sião da Assembléia do Conselho Mundial em 
Vancouver, isso ficou nitidamente manifesto, 
quando mais de cinco mil pessoas participaram 
na celebração da eucaristia segundo a ordem 
proposta pelo Movimento de Fé e Constituição, 
elaborada na sua Sétima Conferência Mundial 
em Lima (1982).

SUBSIDIO DOS JOVENS E 
DOS EDUCADORES

Outros movimentos de unidade cristã também 
contribuíram para a expansão do movimento 
ecumênico. Dentre eles, dois merecem destaque 
especial.

10



Primeiro: o Movimento de Juventude Cristã que, 
em sua Assembléia Mundial de 1939 — realizada 
alguns dias antes da Segunda Guerra Mundial —, 
decidiu concatenar esforços com os Movimentos 
de Vida e Ação, e de Fé e Constituição, para 
fundar o Conselho Mundial de Igrejas. O Movi­
mento de Juventude esteve muito tempo na van­
guarda do movimento ecumênico, abrindo novas 
pistas de trabalho e explorando novas formas de 
ser Igreja no mundo moderno, nas quais fosse 
mais viável a prática da unidade cristã. A contri­
buição desse Movimento, sobretudo através da 
Federação Mundial de Movimento de Estudantes 
Cristãos (FUMEC), foi importantíssima. Por 
exemplo: logo depois da Segunda Guerra
(1939-1945), quando ainda juncavam a Europa e 
outras partes do mundo as minas plantadas pela 
conflagração bélica, o Movimento de Juventude 
Cristã tomou a iniciativa de organizar acampa­
mentos de trabalho nos quais, jovens de países 
até há pouco inimigos se encontravam para tra­
balhar juntos na reconstrução de suas nações, 
para se reconciliarem, para confraternizarem e 
experimentarem uma nova comunhão. O Movi­
mento de Juventude Cristã, que na época fazia 
parte do Conselho Mundial pelo Departamento 
de Juventude, contribuiu claramente na recons­
trução de um mundo dividido e destruído. E, o 
mais importante ainda: nessas circunstâncias, 
voltaram a colocar-se as questões teológicas, os 
problemas mais profundos da fé cristã. As res­
postas oferecidas pelos jovens também ajudaram 
na reconstrução da teologia e das Igrejas. Desse 
modo, os jovens injetaram nova seiva no movi­
mento ecumênico.

Em segundo lugar, deve ser mencionada a contri­
buição dos educadores, especialmente a do Con­
selho Mundial de Educação Cristã, estreitamente 
vinculado ao trabalho de formação da infância e 
juventude, através da educação veiculada nas Es­
colas Dominicais. O Movimento decidiu aderir 
ao Conselho Mundial de Igrejas em 1971, por 
ocasião da sua última Assembléia Mundial, reali­
zada em Huampani, Peru. Com ele, integrou-se 
ao Conselho uma poderosa corrente de forma­
ção. A preocupação pela catequese, pela educa­
ção de adultos, pela educação permanente, pela 
formação teológica de ministros e leigos passou 
também a dar uma nova dimensão ao Conselho 
Mundial, ajudando ainda a criar consciência da 
necessidade da unidade entre as comunidades 
cristãs.

O CO N SELHO  M UNDIAL DE IG R EJA S

Como ressalta do que foi dito anteriormente em 
vários lugares deste artigo, o Conselho Mundial 
foi o resultado de decisões tomadas por dirigen­
tes cristãos de grande visão e coragem que, num 
determinado momento — muito difícil, crucial, 
da história deste século, às vésperas da Segunda 
Guerra Mundial —, decidiram articular os esfor­
ços de vários movimentos ecumênicos e de suas 
Igrejas. Na realidade, o Conselho Mundial deve­
ria ter realizado a sua Primeira Assembléia em 
1942, o que não foi possível por causa da guerra. 
Só veio a realizar-se em 1948, em meio ao clima 
de guerra fria que continuou a existir entre as 
forças do capitalismo e do socialismo após o fim 
da contenda bélica em 1945.

Sempre houve, desde a Primeira Assembléia em 
Amsterdã até a Sexta (e por enquanto a última) 
do Conselho, uma estreita relação entre os temas 
das assembléias e o contexto histórico em que 
cada uma delas teve lugar. No caso do primeiro 
encontro desse tipo, o tema foi "O Desígnio de 
Deus e a Desordem dos Homens". Corria o ano 
de 1948, período de duros confrontos ideológi­
cos entre capitalismo e socialismo, quando, mais 
uma vez, o fantasma de uma nova guerra surgia 
no horizonte da humanidade. Apenas transcorri­
dos três anos desde o terrível fim do conflito 
anterior, quando duas bombas atômicas introdu­
ziram o terror nuclear na história humana. Assim 
mesmo, apesar de tudo isso, as Igrejas decidiram 
trabalhar juntas e brigar pela unidade, o que foi 
entendido como um modo concreto de respon­
der ao "desígnio de Deus".

A Segunda Assembléia do Conselho realizou-se 
em Evanston, EUA (1954). Embora terminada a 
guerra da Coréia, nos próprios Estados Unidos 
predominava o espírito de suspeita e perseguição 
que caracterizara o clima de macarthysmo então 
predominante naquele país. O endurecimento 
ideológico persistia. O fato positivo mais notável 
era o surgimento do Terceiro Mundo, que 
poucos meses mais tarde começaria a erguer-se 
como um bloco "não alinhado" (Bandung,

11



1955). Nessa situação, o tema da Assembléia foi 
"Jesus Cristo: a esperança do Mundo", que por 
si só era uma afirmação profética ante as tentati­
vas de dominação ideológica, política, econômi­
ca e cultural exercidas tanto por parte do Oci­
dente como do Oriente.

A  Terceira Assembléia foi, pela primeira vez, 
uma reunião ecumênica de grande envergadura a 
realizar-se no Terceiro Mundo (Nova Délhi, 
1961). Teve, em mais de um sentido, influência 
decisiva na história do Conselho. O momento era 
muito contraditório: embora já se estivesse orga­
nizando o período de "coexistência pacífica" e 
détente que prevaleceu até 1977/78, também 
se percebiam sinais do impulso que tomavam os 
movimentos de libertação no Terceiro Mundo. 
No aspecto eclesiástico, era o período que ante­
cedia a abertura do Concilio Vaticano II, da 
Igreja Católica Romana, convocado pelo Papa 
João X X III em princípios de 1959. Foi um 
tempo de muitos encontros entre as Igrejas. Isso 
repercutiu na Assembléia: nela houve uma entra­
da maciça de Igrejas do Terceiro Mundo, entre as 
quais as duas primeiras Igrejas Pentecostais que 
se filiaram ao Conselho (ambas da América Lati­
na; do Chile, em particular). Além destas, as 
Igrejas Ortodoxas que até então não haviam ade­
rido ao Conselho (todas do mundo socialista) 
também entraram para a comunidade de Igrejas 
do Conselho.

Várias coisas importantes ocorreram na Terceira 
Assembléia, cujo tema foi "Jesus Cristo, a luz do 
Mundo". Em primeiro lugar, reformulou-se a 
base de fé do Conselho Mundial, dando-lhe um 
conteúdo mais trinitário, adequado a um órgão 
em que a presença institucional das Igrejas ia 
ganhando cada vez mais peso. Em segundo lugar, 
definiu-se de maneira clara e concreta a unidade 
que o Conselho procura alcançar: aquela que se 
expressa quando todos os crentes em Jesus Cris­
to, em cada lugar, se reúnem para celebrar sua fé 
praticando o mesmo batismo e em torno da 
mesma mesa de comunhão. Trata-se de uma uni­
dade na base, e não na cúpula. Em terceiro lugar, 
lançaram-se dois programas muito importantes: 
um sobre "a estrutura missionária da congrega­
ção local"; o outro a respeito da participação 
dos cristãos nas revoluções social e técnica do 
nosso tempo, que culminou com a Conferência 
de Igreja e Sociedade, em Genebra (1966). Em 
quarto lugar, podemos afirmar qUe a partir da 
sua Terceira Assembléia é que o Conselho Mun­
dial passou a ser realmente ecumênico, um foro 
de diálogo de todos os povos da terra e de todas 
as culturas, superando o paroquialismo ocidental 
(e protestante) que o marcara até então.

A  Quarta Assembléia teve lugar em Upsala, Sué­
cia (1968). Período tumultuado: os estudantes 
mobilizaram-se, no mundo todo, pela justiça e 
liberdade. A  guerra do Vietnã concitava um re-

Amsterdam, 1948 Evanston, 1954 Nova Délhi, 1961

v  ■ f ’'

I éfl> A  à À t é.

1III
dL.̂ 1 ã



púdio crescente entre vastos setores da opinião 
pública. Poucos meses antes, num conflito entre 
negros e brancos nos EUA, fora assassinado Mar­
tin Luther King, pregador convidado a fazer o 
sermão de abertura da Assembléia. Ao realizar-se 
esta, já se pressentia a invasão da Tchecoslová- 
quia pelas forças militares do Pacto de Varsóvia 
que lá pretendiam dar forma a um "socialismo 
com rosto humano” . Em meio a essas contradi­
ções, o tema da Assembléia foi "E is que eu faço 
novas todas as coisas". E, para dar consistência 
ao testemunho do movimento ecumênico nesse 
sentido, iniciaram-se vários programas de nítida 
intenção renovadora: o Programa de Participação 
das Igrejas no Desenvolvimento; o Programa de 
Luta contra o Racismo, etc. Este último, marca- 
damente militante e desde a sua origem com um 
destino claramente polêmico: preocupação para 
as Igrejas do Ocidente e, ao mesmo tempo, sinal 
de esperança para as do Terceiro Mundo, parti­
cularmente as da África.

A Quinta Assembléia foi realizada em Nairóbi, 
Quênia (1975). Eram então patentes as contradi­
ções entre o Norte e o Sul. Já se decidira, na 
Sessão Especial da Assembléia Geral da ONU, 
tentar criar uma nova ordem econômica interna­
cional (o que até agora ainda não se conseguiu). 
O debate sobre modalidades do crescimento eco­
nômico e a qualidade de vida competia em inten­
sidade com o debate sobre os direitos humanos e

Já disseram que em Nairóbi o Terceiro Mundo 
evangeiizou as Igrejas. Cinco grandes decisões 
confirmam este fato.

Primeira: a indicação para a unidade se fará pela 
criação de uma comunidade conciliar — não só 
de confissões distintas, mas de Igrejas particula­
res — onde o diálogo possa ser exercido em pé de 
igualdade.

Segunda: que entre as principais ênfases do Con­
selho Mundial tem que entrar, necessariamente, 
a preocupação pela promoção dos direitos huma­
nos e a luta contra as violações deles.

Terceira: considerando a aceleração da corrida 
armamentista ao mesmo tempo que a incidência 
dos militares sobre a vida dos povos, lançou-se 
um programa "Sobre o Militarismo e a Corrida 
Armamentista".

Uppsala, 1968 Nairóbi, 1975



Quarta: tendo em vista a penetração do capital 
multinacional e seu domínio crescente sobre a 
economia mundial, decidiu-se iniciar um estudo 
sobre a responsabilidade das Igrejas frente às 
Empresas Multinacionais.

Quinta: procurou-se definir melhor a visão de 
uma nova sociedade que move o Conselho Mun­
dial, a qual foi caracterizada como uma socieda­
de justa, de participação e de viabilidade eco­
nômica.

Essas tomadas de posição do Conselho, unidas a 
outras anteriormente decididas, deram-lhe uma 
imagem profética, adotando opções em favor 
dos pobres e oprimidos, daqueles que são víti­
mas da injustiça. Entre os grupos conservadores 
não só religiosos como também políticos, o Con­
selho passou a ser alvo de crítica. Foi acusado de 
"marxista", de "favorecer as guerrilhas", "dar 
mais importância ao social que ao teológico", 
etc. A  posição ecumênica do Conselho Mundial 
— favorável a um diálogo universal de culturas 
através das Igrejas, todas iguais entre si — foi 
duramente criticada como "antiocidental". Esse 
era o clima que se foi criando entre a Quinta 
Assembléia em Nairóbi e a Sexta, realizada em 
Vancouver.

RUMO A .  . .

As Igrejas do Canadá, país onde existe um bom 
clima ecumênico, convidaram o Conselho Mun­
dial de Igrejas a realizar ali a Sexta Assembléia. 
O lugar escolhido foi a cidade de Vancouver, que 
se abre sobre toda a bacia do Pacífico, espaço 
onde coexistem povos de culturas milenares, reli­
giões de rica história e valores diversos. A  pro­
víncia da Columbia Britânica, a que pertence a 
cidade de Vancouver, é a terra original da nação 
Dene que continua reivindicando seus direitos 
sobre o lugar. Tudo isso dava ao evento de 
Vancouver, antes mesmo de iniciar-se, um nítido 
caráter ecumênico.

O tema escolhido para a Assembléia foi Jesus 
Cristo, Vida do Mundo. Num momento em que 
a vida é agredida, ameaçada, violada pelas forças 
e pelos poderes da morte, essa afirmação nova­
mente colocou o Conselho entre as forças pro­
féticas que enfrentam aqueles que se opõem à 
vontade de Deus.

Para discutir o tema foram definidos quatro 
sub-temas:
• o dom da vida;
• a vida ante as ameaças da morte;
• a plenitude da vida;
• a vida em unidade.

Preparando a reflexão em torno do tema e sub- 
temas, elaborou-se uma série de estudos bíblicos, 
havendo também, a nível teológico, um trabalho 
prévio à Assembléia (cf. John Poulton: A Festa 
da Vida*). Ambas as publicações, traduzidas em 
mais de vinte idiomas, foram estudadas nas Igre­
jas com suficiente antecipação, oferecendo, 
desse modo, a milhões de pessoas a possibilidade 
de participar da Assembléia à qual não iriam 
comparecer.

Essa índole de participação da Assembléia mani­
festou-se muito especialmente através de um 
programa de visitas a Igrejas de mais de noventa 
países. No ano anterior à reunião de Vancouver, 
esses países receberam equipes ecumênicas que 
tentaram dialogar sobre a vidla das Igrejas, trocar 
experiências, refletir sobre o tema central e os 
subtemas da Assembléia e, desse modo, cons­
truir pontos de unidade entre Igrejas e comunida­
des que, até então, pouco contato haviam tido 
entre si.

Além de tudo isso, as diversas linhas de progra­
ma do Conselho Mundial aperfeiçoaram o seu 
conteúdo, relacionando-o com o tema da Assem­
bléia. Daí, ao chegar o momento de dar início à 
grande reunião, pôde-se chegar a criar um clima 
entre todas as Igrejas, cujo conteúdo se estabe­
lecera pela afirmação Jesus Cristo, Vida do 
Mundo.

. . . VAN CO U VER!

O Comitê de Organização trabalhou com afinco 
e empenho para preparar adequadamente a in­
fra-estrutura da Assembléia. Por mais de dois 
anos, outros grupos de trabalho secundaram as 
tarefas do Comitê. Tudo isso era necessário para 
dar as boas-vindas a mais de novecentos delega­
dos, a cento e vinte assessores, a trezentos mem­
bros do pessoal do Conselho Mundial, a mais de 
mil representantes da imprensa (a Assembléia foi 
televisada pelo canal local da T V  canadense, 
minuto por minuto), a quinhentos observadores 
credenciados por diversas organizações, e mais

(*) Editada pelo CED I em Português.

14



C
M

I 
M

ic
ha

el
 D

om
in

gu
ez

mil e quinhentos visitantes permanentes. A to­
dos esses, some-se o fluxo constante de outras 
pessoas que por um dia ou dois também se aglo­
meraram no Campus da Universidade da Colúm- 
bia Britânica (local onde se realizou a Assem­
bléia) para poder ter alguma experiência dessa 
grande reunião do movimento ecumênico. Os 
esforços do Comitê de Organização, secundado 
pelos outros grupos, conseguiram criar uma si­
tuação que permitiu o desenvolvimento normal 
de um programa complicado que envolvia um 
grande número de participantes.

A Assembléia se abriu no domingo 24 de julho, 
com dois atos litúrgicos: um no pavilhão, levan­
tado em pleno Campus Universitário com capaci­
dade para cinco mil pessoas, para servir de cen­
tro das celebrações e da vida litúrgica da Assem­
bléia. Paulina Webb, presidente do Comitê de 
Organização, foi a encarregada da pregação — 
isso mostrou, desde o início, uma das tônicas da 
Assembléia: a crescente importância do papel da 
mulher no movimento ecumênico, e no Conse­
lho Mundial em particular. Foi altamente signifi­
cativo o fato de ter sido uma mulher a apresen­

tar a mensagem inicial, num momento em que 
muitas Igrejas se recusam a considerar positiva­
mente a questão da ordenação de mulheres para 
o ministério da pregação da Palavra de Deus.

O segundo ato litúrgico foi preparado pelas Igre­
jas do Canadá e se realizou num grande ginásio 
fechado, situado na cidade de Vancouver. Dele 
participaram quinze mil pessoas. Esta celebra­
ção, unida à anterior, foram sinais da intensidade 
que a vida litúrgica da Assembléia chegou a 
alcançar à medida que se foi desenvolvendo. 
Todos os dias, no pavilhão, celebravam-se cultos, 
tinham lugar momentos de oração intercessora, 
entoavam-se cânticos de louvor. . .  No domingo 
31 de julho, a Assembléia e numerosos visitantes 
do Canadá, dos EUA e outras partes do mundo 
reuniram-se em torno da Mesa do Senhor, se­
guindo a ordem elaborada pela Conferência de

15



1 u * D w ílT

B a F  - j H

L*... r

V
1 J

Plenário da Assembléia

Fé e Constituição, em Lima, para a celebração 
da eucaristia. Foi um momento de intensa espiri­
tualidade, que evidenciou quão distorcida é a 
imagem do Conselho Mundial propagada por 
aqueles que afirmam que esse órgão só se ocupa 
de "questões mundanas". Essa intensidade da 
vida de celebração voltou a manifestar-se poucos 
dias mais tarde, na noite de 6 para 7 de agosto 
(ao fazer 38 anos do lançamento da bomba 
atômica sobre Hiroshima), quando a Assembléia 
realizou uma vigília pela paz que culminou numa 
liturgia eucarística, domingo pela manhã. Na rea­
lidade, se houve uma nota predominante nesta 
Assembléia, essa foi precisamente a da qualidade 
das celebrações. A Sexta Assembléia do Conse­
lho foi, nesse sentido, uma clara manifestação de 
que as Igrejas do mundo todo (a Oikoumene) 
vivem em espírito de celebração e louvor, tratan­
do de louvar a Deus "em espírito e em verdade".

A Assembléia se desenrolou em três etapas suces­
sivas. Durante a primeira semana (25-30 de ju­
lho) tiveram lugar as grandes apresentações: os

relatórios do moderador do Comitê Central, Ar­
cebispo Scott, da Igreja Episcopal do Canadá 
que encerrava seu mandato; o do Secretário Ge­
ral do Conselho, Dr. Philip Potter; e o do mode­
rador do Comitê de Finanças do Conselho, Dr. 
Oscar McCIoud. Houve também a introdução ao 
tema da Assembléia. Já nesse momento, ficou 
claro que apesar dos ataques que lhe foram diri­
gidos no período precedente à Assembléia o 
Conselho Mundial de Igrejas manteria suas posi­
ções: para o movimento ecumênico, a apresenta­
ção da mensagem do Evangelho deve ser feita em 
meio à participação na luta pela vida contra os 
poderes da morte. Nessa luta pela vida, como 
destacou o Rev. Allan Boesak, Presidente da 
Aliança Mundial de Igrejas Reformadas, a defesa 
da vida exige o respeito a todos os valores evan­
gélicos; a defesa da paz, tão primordial em nosso 
tempo, requer também o cumprimento da jus­
tiça. Esta posição foi ratificada posteriormente, 
quando se adotou uma declaração sobre a res­
ponsabilidade das Igrejas na luta pela paz e a 
justiça: ambas caminham estreitamente unidas.

16



Contudo, chegou-se a dizer na Assembléia que a 
justiça é condição da paz. Em todo caso, deve-se 
insistir em que a luta por um valor evangélico 
não deve significar a prescindência ou o sacrifí­
cio de outro valor do Evangelho.

Outro aspecto que também surgiu nessa primeira 
semana e continuou afirmando-se por todo o 
resto da Assembléia fo i a ratificação da lealdade 
das Igrejas Membros ao Conselho. Esse fato me­
rece ser sublinhado, especialmente se levarmos 
em conta os ataques desencadeados contra o 
Conselho Mundial e outros órgãos ecumênicos 
nos meses que precederam a reunião de Vancou- 
ver. Essa tentativa de dividir o Conselho não 
logrou êxito. Seus adversários utilizaram todos 
os meios possíveis para provocar as autoridades 
do Conselho e participantes da Assembléia. Se 
conseguiram algo, foi justamente o contrário. 
Desde o início da reunião de Vancouver ficou 
patente que as Igrejas Membros estão com o 
Conselho. Inclusive o Exército da Salvação, que 
deixou de ser membro do Conselho em 1981 —  
fato estrondosamente usado pela imprensa con­
trária ao Conselho Mundial — , solicitou voltar à 
comunidade de Igrejas que o formam, porém a 
nível das "famílias confessionais mundiais". Isto 
significa que a Assembléia de Vancouver deu ao 
Conselho Mundial um grande apoio institucio­
nal. O que também significa que o aspecto insti­
tucional começa a adquirir uma nova dimensão, 
mais clara e mais determinante, no desenvolvi­
mento do movimento ecumênico.

Durante a segunda semana, a Assembléia dedi­
cou-se ao estudo de oito "questões" que resu­
miam a missão cumprida pelo Conselho desde o 
fim da Assembléia de Nairóbi até Vancouver. 
Essas questões relacionavam-se com: Missão e 
Evangelização; Unidade da Igreja; Participação; 
Compartilhar de Recursos; Paz; Justiça e Digni­
dade Humana; Educação; Comunicação. Essa se­
mana foi um período de intenso trabalho, por 
meio do qual se analisou e avaliou a tarefa reali­
zada nos anos anteriores, ao mesmo tempo que 
se indicavam pistas e caminhos a seguir nos anos 
vindouros.

Essa segunda semana culminou com uma apre­
sentação a cargo dos povos das ilhas do Pacífico.

Gente nobre, alegre, porém marcada profunda­
mente pelos efeitos causados pelos repetidos 
exercícios nucleares que o governo da França 
executa na região, apesar de um protesto quase 
universal contra os mesmos. Por duas horas can­
taram, testemunharam a sua fé, compartilharam 
suas dores, angústias e esperanças; contaram co­
mo o seu mundo insular, cheio de vida e cantos, 
aos poucos vai-se transformando num aperitivo 
de morte pelas experiências atômicas. Não 
obstante, estão dispostos a permanecer em suas 
queridas ilhas, a viver duramente, esperando que 
um mundo melhor possa tornar-se realidade ne­
las.

Os últimos dias da Assembléia (menos de uma 
semana) foram dedicados à discussão e adoção 
de diversos documentos. Dentre estes, merece 
ser mencionado um sobre a situação na América 
Central. O texto foi extraído do contexto deter­
minado pela decisão do governo Reagan de en­
viar parte da frota dos EUA para bloquear a 
Nicarágua. Na Assembléia, como resposta a essa 
decisão, os delegados dos EUA e das Igrejas da 
América Central formularam um texto de um 
"pacto" (aliança) no qual se comprometem a 
exercer um apoio solidário, mútuo e ativo, no 
caso de ser ameaçada a vida de seus povos. Foi 
um instante de reconciliação e irmandade, verda­
deiro testemunho do espírito ecumênico, esse 
que quer dar provas de que Deus derruba as 
paredes que separam os povos, de que ele abre 
brechas nas paredes que nos mantêm distantes.

Certamente, ao terminar a Assembléia, havia 
consciência de que o Conselho Mundial de Igre­
jas dela saía fortalecido. Possivelmente, como 
resultado da reunião de Vancouver, novas ênfa­
ses, novas orientações serão dadas a sua ação. 
Esse, porém, já não é mais o "Caminho para 
Vancouver", mas "de Vancouver em diante". 
Dele trata o restante desta publicação.

17



PROCLAMAÇÃO DA PALAVRAa

Palavra da vida
Pauline Webb

SERM ÃO  PARA A  C E L E B R A Ç Ã O  DE A B E R T U R A

"Estava lá desde o princípio; o que ouvimos, o que vimos com nossos 
olhos; o que contempianos e tocamos com nossas mãos; e é disso que 
falamos". (1 Jo : 1).

Nosso tema é Palavra da Vida.

INTRO DUÇÃO

Começamos com entusiasmo. Tão entusiástico é esse primeiro parágrafo 
da Primeira Carta de João, que as palavras se atropelam umas às outras, a 
gramática é incoerente e até o sentido não é muito claro. Mas o tema é 
resumido numa frase que vibra com a confiança de um manifesto — a 
Palavra da Vida.

Pauline Webb, teóloga inglesa, 
quando apresentava o sermão 
de abertura da Assembléia

Toda a passagem apresenta claros ecos do prólogo mais profundo do 
Evangelho de S. João, cujo alcance teológico examinaremos mais detida­
mente na primeira sessão plenária sobre o tema principal da Assembléia, 
Jesus Cristo — A Vida do Mundo. Por enquanto, porém, fiquemos com 
este testemunho pessoal mais imediato de alguém que encontrou vida, vida 
real, vida abundante, vida infindável, ao encontrar Jesus Cristo. Pois é aí 
que começa o testemunho de cada delegado aqui presente e é daí que vem 
a contribuição singular que cada um de nós traz a esta Assembléia.

0  autor não diz muito a seu respeito. Não reivindica para si qualquer 
autoridade apostólica especial ou status eclesiástico. Nem sequer está 
claro se ele próprio foi testemunha ocular dos acontecimentos do Evange­
lho ou se, como nós, enxerga os acontecimentos passados, através dos 
olhos da comunidade da fé. Ele assenta seu depoimento firmemente na 
experiência contínua do Cristo vivo, por parte da comunidade, e na 
convicção de que encontrar Jesus Cristo é entrar em contacto com a 
própria fonte e objetivo da vida, vida que não pode ser destruída pelas 
forças do pecado e da morte.

Ficar com Jesus, ficar nele (uma das palavras mais usadas na carta) é 
encontrar o sentido da vida. E esse sentido é o amor, o amor que é 
sacrif icial e invencível, o amor que é partilhado dentro e fora da comuni­
dade dos fiéis. Mas o autor sabe que se está dirigindo a uma comunidade 
de cristãos, que estão agora sob terrível ameaça, tanto de pressões externas 
como de dissensões internas. Estão vivendo em minoria na Ásia Menor, na

19

CM
I



virada do primeiro século e têm dificuldades em manter a fé, não porque 
tenham deixado de acreditar em Deus ou se tenham tornado agnósticos, 
mas porque, em seu ambiente hostil, são atraídos pelo ensinamento 
gnóstico de que este mundo do mal não pode ser o domínio de um Deus 
Santo. Pensam que Deus deve ser conhecido através de um tipo especial de 
esclarecimento espiritual, totalmente separado da vida do mundo e do 
corpo. Tampouco podem acreditar que Jesus pudesse ter assumido um 
corpo humano corruptível. Ele deveria vir numa forma angélica, super- 
humana, quando viesse resgatar os escolhidos de Deus, para resgatá-los do 
reino das trevas e da morte.

Em resposta, o autor da epístola se mostra tão realista a respeito do 
mundo quanto eles. Ele também o vê como um lugar de cobiça e falso 
orgulho e de valor apenas transitório. Reconhece a maldade do coração 
humano. Mas acredita que este seja o mundo de Deus, por mais dilacerado 
que se encontre pela rebelião contra as leis de Deus. Os cristãos são 
chamados, não a se retirarem, mas a se empenharem na luta moral com 
todo o otimismo da fé, que opera através do amor. O autor insiste em que 
é essencial acreditar que Jesus Cristo seja o Filho de Deus, que ele tenha 
vindo viver neste mundo e que se tenha feito carne e sangue como nós, 
que tenha sofrido, morrido e ressuscitado e que tenha vencido as forças do 
pecado e da morte. Portanto, escolher Cristo é escolher a vida real, e ficar 
nele é ficar plenamente vivo, com uma vida que começa aqui e agora e é 
salva por toda a eternidade.

Mas acredita que este seja 
o mundo de Deus, por 
mais dilacerado que se 
encontre pela rebelião 
contra as leis de Deus.
Os cristãos são chamados, 
não a se retirarem, mas a 
se empenharem na luta 
moral com todo o 
otimismo da fé, que 
opera através do amor.

Assim, para o autor, o laço entre Jesus Cristo e a vida do mundo não é um 
mero traço de união. O Cristo é o que veio, vem e virá ao mundo, como a 
Palavra de Vida de Deus, e a comunidade da fé é chamada a ser o meio 
através do qual Deus comunica essa palavra viva ao seu mundo.

A P A LA V R A  V IV A

Devemos, pois, enfatizar em primeiro lugar a palavra viva. A palavra de 
Deus nunca é apenas uma palavra escrita ou falada. É sempre um evento, 
um acontecimento da vida real.

O entusiasmo com que a carta começa lembra-me o que aconteceu 
numa peça sobre a Natividade, representada no último Natal, em uma 
igreja da minha terra. As crianças estavam vestidas para o seu espetáculo 
anual com suas fantasias, com estrelas e anjos e um lindo boneco deitado 
numa manjedoura. E de repente a pastora disse: "Tenho uma surpresa para 
vocês" e trouxe para a igreja o seu próprio bebê recém-nascido e colocou-o 
na manjedoura. E Maria, os anjos e os pastores pararam de representar seus 
papéis e ficaram nas pontas-dos-pés, alvoroçados, por verem esse novo 
bebê entre eles. E o pequeno José exclamou: "Agora temos um Jesus vivo 
de verdade" e naquele exato momento o bebê soltou um choro.

Nós somos como aquelas crianças, nas pontas dos pés em expectativa pelo 
que nos aconteceu. Vimos a realidade de Jesus no meio de nós. Se nos 
aconteceu de forma súbita e intensa, num momento em que sentimos 
quase concretamente a presença de Cristo, e que nos levou a um compro­
misso, ou se nos aconteceu através de uma educação permanente na vida 
sacramental da Igreja, é sempre através do que vemos, ouvimos e manusea-

20



mos que chegamos a conhecer a Palavra da Vida. Portanto, se essa palavra 
deve ser vista, ouvida e manuseada, em sua plenitude, nesta Assembléia, 
então é preciso que cada um de nós diga com confiança o que viu e ouviu.

E esta Assembléia mesma será um evento, um acontecimento da Palavra de 
Deus entre nós. Não é por simples hábito que o Conselho Mundial de 
Igrejas relembra as assembléias passadas, não tanto pelos seus nomes, nem 
mesmo pelos seus relatórios, como pelos locais e datas em que se realiza­
ram. Para mim, o primeiro desses eventos foi Uppsala, 1968, e penso que 
foi o sermão que não foi pregado, a voz que foi silenciada por uma bala 
assassina, que se tornou uma das palavras mais eloqüentes, pronunciadas 
naquele evento. 0  pregador da abertura, então, deveria ter sido Martin 
Luther King e nós todos sabemos qual deveria ter sido o seu tema. Mas 
apenas algumas semanas antes do início da Assembléia, aquele sonho 
parecia ter-se reduzido a pó e nós nos reunimos conscientes, alguns de nós 
talvez mais do que nunca, da assustadora ameaça do racismo. Mas o que 
vimos e ouvimos então, e achamos tão d ifíc il de manusear, tornou-se a 
Palavra viva de Deus para nós, e naquele evento fomos todos modificados 
por ela. 0  Programa de Combate ao Racismo, que emergiu então, tornou- 
se, só por isso, um acontecimento através do qual o mundo viu e ouviu o 
que estávamos dizendo, com muito maior eloqüência do que jamais nos 
tinha ouvido em qualquer de nossas resoluções. Para alguns foi uma 
ofensa, para outros foi uma Palavra de Vida.

Depois veio Nairóbi, 1975, o ano que as Nações Unidas decretaram que 
deveria ser o Ano Internacional da Mulher. Para alguns de nós, uma nova 
dimensão foi dada ao tema "Jesus Cristo Liberta e Une" pelo evento que se 
tornou conhecido como "sessão das mulheres", uma sessão em que mulhe­
res de muitas partes do mundo abriram seus corações e expressaram a dor 
que sentiam por serem excluídas de uma participação total com os 
homens, na vida e na liderança da Igreja. Foi como se finalmente estivésse­
mos livres para ser ouvidas e reconhecidas pelo nosso próprio valor e com 
nossos próprios dons. E, novamente, não são as palavras que foram ditas, 
nem as resoluções que foram adotadas, que eu recordo agora, mas o 
evento em si mesmo, um evento que levou a todo o processo de estudo 
sobre a Comunidade de Homens e Mulheres na Igreja, que para alguns de 
nós tem sido de capital importância.

E agora chegamos ao início de um outro evento. Sem dúvida haverá um 
fluxo torrencial de palavras durante as próximas semanas, mas a Palavra 
que realmente importa é a que acontece entre nós, que se encarna e age 
em nossas vidas, quando encontramos a própria Palavra da Vida.

COMUNICADO EM LINGUAGEM CORPORAL

As palavras são sempre coisas notoriamente difíceis de ser tratadas em 
assembléias internacionais. Não temos apenas que aprender a lidar com 
todo o aparelhamento da tradução; nossos ouvidos também têm que ficar 
sintonizados com muito maior sensibilidade com as experiências singula­
res, pessoais e culturais, subjacentes ao uso que cada pessoa faz da 
linguagem. Temos que ouvir com os olhos e o coração e não só com os 
ouvidos. Precisamos ter capacidade de ouvir até mesmo o som do silêncio. 
Há uma "linguagem do corpo" mais eloqüente do que a fala. A Igreja, o

E esta Assembléia mesma 
será um evento, um 
acontecimento da Palavra 
de Deus entre nós. Não é 
por simples hábito que 
o Conselho Mundial de 
Igrejas relembra as 
assembléias passadas, não 
tanto petos seus nomes, 
nem mesmo petos seus 
relatórios, como pelos 
locais e datas em que se 
realizaram.

Temos que ouvir com os 
olhos e o coração e não só 
com os ouvidos. Precisamos 
ter capacidade de ouvir 
até mesmo o som do 
silêncio. Há uma 
"linguagem do corpo" 
mais eloqüente do que a 
fala. A Igreja, o Corpo de 
Cristo, precisa aprender 
bem essa linguagem, para 
que o mundo possa ouvir 
d  aramente o que ela está 
tentando dizer.

21



Corpo de Cristo, precisa aprender bem essa linguagem, para que o mundo 
possa ouvir claramente o que ela está tentando dizer.

Aqueles de nós que lidamos profissionaimente com as palavras sabemos 
que é realtivamente fácil processá-las em tipos, fitas de gravar e toda a 
parafernália da moderna tecnologia da comunicação. Mas não podemos 
transformar a Palavra em carne, a não ser pelo intercâmbio humano de 
vida em comunidade.

Como diz o autor da epístola: "O que vimos e ouvimos declaramos a 
vocês, para que vocês e nós possamos partilhar uma vida em comum, uma 
koinonia". Essa palavra significa literalmente "partilhar alguma coisa com 
alguém". No Novo Testamento, somos chamados a uma koinonia de 
sofrimento, onde qualquer sofrimento nosso possa ser visto como parte da 
nossa participação no sofrimento suportado por Cristo.

E, devido a esse laço vivo com Cristo, que o autor desta carta acentua, 
somos levados à comunidade dos fiéis, onde somos chamados a identificar 
nossas vidas uns com os outros e a partilhar os sofrimentos com todos.

Num discurso perante a Comissão Central, em 1980, o Secretário Geral 
lembrou-nos que a palavra koinos, comum, significava o que concerne a 
todos e tem, portanto, relação com palavras como comunicação e comuni­
dade. Ele a comparou com a palavra idios, que indica o que concerne 
apenas ao indivíduo e da qual, significativamente, deriva a palavra idiota. 
Os gregos acreditavam que o indivíduo só podia ter uma vida plenamente 
humana se estivesse em relação com a vida de toda a comunidade.

Ê para nos comunicarmos uns com os outros, nessa koinonia, que nos 
reunimos aqui, nesta Assembléia, superando todas as barreiras "idiotas", 
que o mundo ergue entre nós. Reunimo-nos para partilhar a Palavra da 
Vida. O próprio ecumenismo ganha vida, quando vemos a face humana 
dessa comunidade mundial à qual pertencemos.

Talvez vocês já tenham começado a captar um pouco do entusiasmo destes 
encontros, quando viram todas as saudações que foram trocadas — os 
amplexos e os apertos de mão, os abraços e beijos, tudo de acordo com o 
seu gosto ecumênico! Muitos de nós estamos renovando amizades que 
fizemos naquelas memoráveis visitas em grupo, que foram parte da prepa­
ração para esta Assembléia. E agora surgiram as fotografias e os souvenirs 
— tudo como parte de nossa experiência viva de koinonia. No 
entanto, tudo isso pode ser superficial, se não representar uma verdadeira 
partilha de vida com vida. Enquanto eu observava os cumprimentos, 
lembrei-me de um poema que li numa revista chamada "Cristão", exata­
mente na Páscoa deste ano. Foi escrito por David Williams, de Uganda, e 
chama-se "Apertamos as Mãos".

É para nos comunicarmos 
uns com os outros, nessa 
koinonia, que nos 
reunimos aqui, nesta 
Assembléia, superando 
todas as barreiras 
"idiotas", que o mundo 
ergue entre nós. 
Reunimo-nos para 
partilhar a Palavra da Vida. 
O próprio ecumenismo 
ganha vida, quando vemos 
a face humana dessa 
comunidade mundial à 
qual pertencemos.

22



CM
I

Tenda onde se realizavam os 
momentos devocionais da 
Assembléia, armada no 
campus da universidade de 
Colúmbia, Vancouver, 
Canadá.

Apertamos as mãos, 
mas entre nós 
havia a raça e a história 
e um presente de invejas.

Mesmo naquele breve aperto,
Senti nossos dois pó/os negativos recusarem-se 
a um encontro;
cada um sentindo o desconforto 
do silêncio que não cedia, 
e que era a marca 
da nossa derrota.

Apertamos as mãos e ficamos ali, 
com aquele firme aperto 
do encontro feliz,
uma alegria igual para o visitante e o visitado,
e sentando-nos devagar,
sorrimos e sussurramos nossas saudações
mergulhando nossos dedos
nos amendoins
que partilhávamos.

23



Bem, espero que haja muitas oportunidades de ficarmos por aqui, nesta 
Assembléia — em pequenos grupos — pelos caminhos, nas mesas de refei­
ções, onde nos podemos encontrar face a face, e partilhar a vida com a 
vida. Enquanto o fizermos, descobriremos que cada encontro com outra 
vida, através das barreiras de raças, cultura e religião, é um novo encontro 
com a Fonte de toda vida. Damos as boas vindas a esta Assembléia, 
principalmente a nossos convidados de outros credos, porque estamos 
descobrindo que, no diálogo com nossos companheiros, na busca da 
verdade, nossos corações estão abertos para receber uma nova inspiração 
daquele que é a Fonte de toda a verdade. Encontremo-nos como os que 
não têm nada a guardar e tudo a partilhar. Segundo as palavras do texto 
do sermão de John Wesley sobre o Espírito Católico — "O teu coração 
está bem, quando o meu coração está com o teu coração? Se está, dá-me a 
tua mão".

Há um preço a ser pago pela realização de nossa vida em comum. Pode ser 
uma experiência de alegria e sofrimento. Há toda a alegria do reconheci­
mento de rostos familiares, mas também o sofrimento da falta de familiari­
dade com tantas de suas experiências. Assim, tal como o autor da carta, à 
medida que os dias passarem, nosso entusiasmo poderá tornar-se perplexi­
dade e até desilusão, quando nos depararmos com a realidade das divisões 
entre nós e a simples tendência para o pecado nos grupos de pessoas, 
quando nos atropelamos uns aos outros, em busca de posições e de poder, 
ao procurarmos formar uma organização viável. Mas essa desilusão não é 
um mal. Ninguém deve viver com ilusões. E o autor da espístola nos 
recordaria novamente o nosso remédio: "Se andamos na luz, como ele 
próprio está na luz, partilhamos uma vida comum e estamos sendo 
purificados de todos os pecados pelo sangue de Jesus, seu Filho". Ele 
próprio é o remédio contra a corrupção de nossos pecados, e não apenas 
para os nossos pecados, mas para os pecados de todo o mundo!

ESC R ITA  COM SANGUE

Nosso tema é A Palavra de Vida, a palavra comunicada através do corpo e 
uma palavra escrita com sangue. Com seu sangue derramado por nós, Jesus 
assina o Novo Testamento, assegurando-nos o perdão de Deuse trazendo- 
nos para uma nova relação uns com os outros. Porque somos todos feitos 
do mesmo sangue, não só através da nossa criação, mas também através da 
nossa salvação. No texto de João, a única referência do autor ao Antigo 
Testamento é uma referência a Caim, o primeiro homem a derramar o 
sangue de seu irmão. Sua tragédia não foi que ele tivesse esquecido Deus, 
mas que ele tivesse chegado a Deus de um modo "idiótico", envolto em 
sua própria vida, seus méritos e suas realizações; por isso foi incapaz de 
partilhar a vida de seu irmão; em vez disso tornou-se assassino de seu 
irmão e assim alienou-se da vida de Deus. "O sangue de teu irmão dama a 
mim da sepultura", disse o Senhor, e o mesmo pode ser dito no nosso 
mundo de hoje.

Desde que nos reunimos em Assembléia, como um Conselho de Igrejas, há 
oito anos atrás, vimos sangue ser derramado nas ruas de Soweto e nos 
campos de Beirute, nas montanhas do noroeste da Ásia e nos mares do 
Atlântico Sul, nas explosões de bombas na Irlanda do Norte e na constan­
te carnificina na América Central. No mundo inteiro, parece que as

Nosso tema é A  Palavra 
de Vida, a palavra 
comunicada através do 
corpo e uma palavra 
escrita com sangue. Com 
seu sangue derramado por 
nós, Jesus assina o 
Novo Testamento, 
assegurando-nos o perdão 
de Deus e trazendo-nos 
para uma nova relação 
uns com os outros.

24



pessoas estão empenhadas no fanatismo sangrento da nossa época, como 
se as vidas humanas fossem fichas descartáveis no jogo do poder político. 
E a mais gritante insanidade é aquele militarismo, que pode agora até 
considerar que a ameaça de massacre de milhões de filhos de Deus e a 
destruição de grandes áreas de sua criação pode ser um fator de barganha, 
para manter o atual equilíbrio de terror entre as nações. E nem mesmo as 
Igrejas têm as mãos limpas, no meio de toda essa sangueira. Não falamos 
em linguagem muito clara; e mesmo aqueles profetas que têm ido para a 
linha de frente do engajamento, na luta para restaurar a sanidade no 
mundo, tiveram que lutar às vezes, na retaguarda, com críticos em sua 
própria comunidade, que questionaram seus atos ou suspeitaram de seus 
motivos.

Mas é ainda o mundo de Deus, confiado aos cuidados dos seres humanos 
que, como bons ecônomos, ou talvez numa analogia mais familiar nos 
tempos de hoje, como boas secretárias, sabem como tomar as iniciativas 
certas, porque conhecem a mentalidade e a vontade daquele para quem 
trabalham. Deus mostrou-nos a vontade divina para o seu mundo: em 
Jesus recebemos a iniciativa humana; através do Espírito recebemos a 
compreensão para conhecer e executar a obra de Deus. E essa obra, afirma 
o autor da epístola, é sempre um trabalho de amor. A  prova definitiva de 
nosso amor por Deus é nosso amor pelos outros, nosso amor expresso não 
apenas pela doação de nossas vidas, mas pela partilha de nossos bens, de 
nosso sustento com os pobres da terra.

E para alguns isso tem significado literalmente o sacrifício de suas vidas. 
Porque desde que nos encontramos pela última vez, temos visto o Corpo 
de Cristo derramando seu próprio sangue, através do testemunho de seus 
mártires. Lamentamos, ao nos reunirmos agora, alguém que era pessoal­
mente conhecido por muitos de nós aqui, o arcebispo Luwum, de Uganda. 
Relembramos o arcebispo Romero, de El Salvador. Lembramos alguém 
que foi membro da comissão que preparou esta Assembléia, o bispo 
Samuel, do Egito, e uma legião de outros, cujos nomes estão escritos no 
Livro da Vida do Cordeiro e que morreram com suas vestes manchadas 
pelo sangue do sacrifício, sangue dado livremente pelos pobres e oprimi­
dos, na luta pela justiça e no ministério da reconciliação.

O derramamento de sangue pode ser um símbolo de criação e vida, em 
lugar de destruição e morte. Para uma mulher, é o sinal de que seu corpo 
está sendo preparado para dar à luz, se e quando a vida for concebida 
dentro dela. E mesmo se ela pessoalmente nunca conhecer o privilégio da 
maternidade, os instintos e energias libertados dentro dela podem ser 
utilizados por Deus para colaborar com ele na tarefa de sustentar e 
alimentar seus filhos, especialmente os que são desprezados, privados ou 
roubados de sua plena dignidade humana. Ela é chamada a engrandecera 
vida, onde quer que esta seja diminuída, pois, como Maria, mãe de Jesus, 
ela engrandece o Senhor.

Vivemos num mundo prenhe do seu Reino futuro. Partilhamos as dores, a 
labuta e o suor para dar à luz essa nova era do Filho de Deus, de quem, 
como diz o autor da carta, o espírito, a água e o sangue dão testemu­
nho. Que aqui, nesta Assembléia, possamos, através do nosso ministério 
comum, do batismo e da eucaristia, aprender a dar testemunho, de forma 
efetiva e memorável, da fé que supera esse mundo mau, da fé do Filho de 
Deus, do qual recebemos o dom da vida eterna.

No mundo inteiro, parece 
que as pessoas estão 
empenhadas no 
fanatismo sangrento da 
nossa época, como se as 
vidas humanas fossem 
fichas descartáveis no jogo 
do poder político. E a 
mais gritante insanidade é  
aquele m ilitarismo, que 
pode agora até 
considerar que a ameaça 
de massacre de milhões de 
filhos de Deus e a 
destruição de grandes áreas 
de sua criação pode ser 
um fator de barganha, para 
manter o atual equilíbrio  
de terror entre as nações.
E nem mesmo as Igrejas 
têm as mãos limpas, no 
meio de toda essa 
sangueira.

A prova definitiva de 
nosso am or p or Deus é  
nosso am or pelos outros, 
nosso am or expresso não 
apenas pela doação de 
nossas vidas, mas pela 
partilha de nossos bens, 
de nosso sustento com os 
pobres da terra.

25



De muitas formas diferentes, durante esta Assembléia, estaremos encon­
trando, afirmando, escolhendo e celebrando a vida. Ao fim desta Assem­
bléia seremos pessoas diferentes das que éramos no seu início. Porque 
naquele encontro com a Palavra da Vida, à medida em que a escutarmos 
uns dos outros e daqueles que recebemos entre nós, vindos de outras 
comunidades de fé, nós mesmos receberemos vida nova.

O simples fato de termos estado aqui será crucial para nossa vida. E, 
entretanto, no fim, ainda estaremos no princípio:

Cristo é o fim, porque Cristo foi o princípio.

Cristo é o princípio, porque o fim é Cristo.

26



Casa de pedras vivas
Mensagem do Secretário Geral Rev. Phillip Potter

I

Permitam-me dar-lhes, mais uma vez, cordiais boas-vindas a esta Sexta 
Assembléia do Conselho Mundial de Igrejas em Vancouver. É a segunda 
vez, nestes trinta e cinco anos de existência do Conselho, que a Assembléia 
se reúne na América do Norte. A outra foi a Segunda Assembléia, 
realizada em Evanston, Illinois (Estados Unidos) em 1954, e cujo tema foi 
"Cristo, a esperança do mundo". Reunimo-nos, então, numa época de 
temor e desespero, caracterizada pelo enfrentamento entre o Leste e o 
Oeste e pelas lutas sustentadas pelos povos de todo o mundo para 
conseguir a justiça política, econômica e racial. A "caça às bruxas" 
empreendida por McCarthy fazia estragos nos Estados Unidos e seus 
efeitos foram sentidos na Assembléia. Contudo, pudemos dizer juntos na 
Mensagem de Evanston:

Aqui, onde nos encontramos (submetidos ao juízo de Deus e nas sombras 
da morte), Jesus esteve conosco. Veio a nós, como verdadeiro Deus e 
verdadeiro homem para buscar-nos e para salvar-nos. Embora fôssemos 
inimigos de Deus, Cristo morreu por nós. Nós o crucificamos, mas Deus o 
ressuscitou dentre os mortos. Ele ressuscitou. Triunfou sobre as forças do 
pecado e a morte. Uma nova vida começou. E no poder de sua ressurreição 
e de sua ascensão aos céus, enviou ao mundo uma nova comunidade que 
está unida por seu Espírito, que compartilha sua vida divina e tem a 
missão de anunciá-lo no mundo inteiro (Informe de Evanston, p. 1).

Rev. Phillip Potter, secretário 
geral do Conselho, apresenta 
seu relatório oficial: Casa de 
Pedras Vivas

Essas palavras continuam sendo apropriadas neste momento em que nos 
reunimos — quase trinta anos depois — sob o tema Jesus Cristo, Vida do 
Mundo. Viemos a Vancouver compartilhando a vida divina em Cristo e 
desejando oferecê-la, em toda a sua plenitude, aos povos do mundo. Em 
comparação com a Assembléia de Evanston, constituímos, nesta ocasião, 
uma reunião muito mais representativa de pessoas procedentes de todas as 
partes do mundo. Além disso, pesa sobre nossa reunião uma atmosfera de 
temor e desespero muito mais sombria do que em 1954. 0  enfrentamento 
entre o Leste e o Oeste,e entre o Norte e o Sul, bem como os conflitos por 
motivos de sexo, raça, classe e religião em numerosos países são, atualmen­
te, muito mais violentos e complexos. A própria sobrevivência da espécie 
humana se vê diariamente ameaçada.

Na Quinta Assembléia, realizada em Nairóbi em 1975, tivemos a sensação 
de nos encontrarmos no deserto, como os filhos de Israel depois do 
êxodo, cheios de dúvidas e temores. Não obstante, apesar da dor e dos 
conflitos que vivemos durante essa reunião, não abandonamos as posições 
que havíamos adotado, nem os programas que havíamos iniciado após a 
Quarta Assembléia, realizada em Upsala em 1968. Pelo contrário, fiéis a 
nossa vocação, nos comprometemos a continuar avançando e a empreen-

27

CM
I



der programas mais concretos, inclusive polêmicos. Examinando o relató­
rio oficial "De Nairóbi a Vancouver", que o Moderador apresentou já com 
abundância de detalhes e perspicácia, podemos ver que, no deserto de 
nosso tempo, temos sido capazes de receber e proclamar a palavra de vida 
de Deus; mais do que nunca, temos estabelecido contatos com uma 
diversidade maior de pessoas e visitado mais Igrejas do que nunca; temos 
trabalhado em prol da unidade da Igreja e da renovação da humanidade; 
temos tentado responder às necessidades humanas em todas as partes do 
mundo e ser solidários com os oprimidos e os despojados; temos falado e 
agido em situações de conflito.

Em sentido profundo, a Igreja, por sua própria natureza, está sempre no 
deserto, prosseguindo sua peregrinação para a Cidade de Deus ou, como 
diz a Carta aos Hebreus para o mundo (oikoumene) vindouro (2.5). A 
Igreja é o Povo de Deus, criado e consagrado através do êxodo, na morte e 
ressurreição de Cristo. Ela é chamada a participar dos sofrimentos de 
Cristo pela salvação do nosso mundo quebrantado e dividido. No começo 
da sua história, a Igreja era uma comunidade de pessoas dispersas por todo 
o Império Romano, carentes de qualquer estatuto jurídico ou social, e 
expostas ao açoitamento, à perseguição e à morte.

A Primeira Carta de Pedro dirigia-se a essas igrejas da diáspora. Temos 
usado uma passagem dessa carta para uma das imagens de vida dos nossos 
estudos bíblicos preparatórios desta Assembléia (1 Pedro 2. 4-10). Inti- 
tula-se Casa de Pedras Vivas, que se entende como imagem da Igreja. 
Gostaria que meditássemos um momento sobre o que significa a Igreja 
como Casa de pedras vivas, num mundo hostil que aspira a ser uma casa 
de pedras vivas, uma comunidade que vive do intercâmbio fraterno com­
partilhado na justiça e na paz. Espero que esta meditação bíblica nos ajude 
a refletir sobre o que temos aprendido durante estes trinta e cinco anos de 
existência do Conselho Mundial de Igrejas, sobre a natureza e a vocação 
das Igrejas e do próprio Conselho, como comunidade de Igrejas. Pedro 
exorta as igrejas da diáspora:

"Achegando-vos a ele, pedra viva, rejeitada certamente pelos homens, mas 
para Deus escolhida e preciosa, vós também, como pedras vivas, sois 
edifiçados como casa espiritual e sacerdócio santo, para oferecerdes sacri­
fícios espirituais agradáveis a Deus, por intermédio de Jesus Cristo"  
(1 Pedro 2. 4,5).

Cristo é a pedra viva e preciosa enviada por Deus. Como diz o Salmista, “A  
pedra que os arquitetos rejeitaram tornou-se depois pedra angular" 
(118. 22). Desse modo, Cristo, rechaçado e crucificado, é agora o Senhor 
ressuscitado portador de vida. Esse é o fundamento da nossa fé e a base do 
Conselho Mundial de Igrejas.

Na realidade, segundo os Evangelhos, o próprio Jesus mencionou este 
salmo, o último de uma série de salmos chamada Halel (Louvores) que 
eram cantados em Jerusalém durante e depois das grandes festas (Salmos 
111-118). O Salmo 118 era cantado depois da Páscoa — alimento que 
constituía o laço de união do povo de Israel na véspera do êxodo. Jesus 
citou esse versículo do Salmo 118 na discussão que manteve com as 
autoridades religiosas que planejavam a sua morte (Marcos 12. 1-12), às 
vésperas do que Lucas chama de sua partida (Lucas 9. 31). Disse aos seus

A  Igreja é o Povo de Deus, 
criado e consagrado 
através do êxodo, na 
morte e ressurreição de 
Cristo. Eia é chamada a 
participar dos sofrimentos 
de Cristo peta salvação do 
nosso mundo quebrantado 
e dividido.

28



discípulos que iria ser desprezado e morto e que ressuscitaria depois de 
três dias (Marcos 8. 31). Ao recordar a sua experiência com Jesus e o que 
aprendeu com ela, Pedro diz às igrejas da diáspora, na Ásia Menor, tal 
como nos diz hoje, que confessar o Cristo significa participar dos seus 
sofrimentos e compartilhar a sua vida ressuscitada. Convida-as, e nos 
convida a nós, a continuar caminhando, dia após dia, para Cristo, pedra 
viva, para que, também nós, sejamos pedras vivas, compartilhemos sua vida 
e continuemos seu ministério de sofrimento pela humanidade com jubilosa 
esperança.

Entretanto, ser pedras vivas significa para os crentes não permanecer 
isolados, sozinhos, petrificados, mortos. Pelo contrário, recebem a vida e 
são edifiçados como casa (oikos) animada pelo Espírito. Cristo é a pedra 
angular, e o Espírito permite que os que vêm a Cristo sejam edificados 
(oikodomein) como essa casa.

Pois bem, a palavra casa era rica de significados no pensamento dos povos 
do Oriente Médio. Queria dizer, entre outras coisas, comunidade, nação, 
cultura, modo de vida, estrutura, ambiente. Deus disse a Abraão que saísse 
da casa — bayith, oikos — de seu pai (Gênesis 12. 2), isto é, que abando­
nasse a sua nação e a sua cultura para formar uma nova casa, oikos, 
mediante a aliança; uma casa fundada na sua fé em Deus e na sua 
obediência a ele (Gênesis 15. 6; 17. 12-13). Essa nova casa, esse novo povo 
de Deus, viu-se subjugado na "casa de servidão" no Egito. Mediante o 
Êxodo, foi libertado do Faraó (palavra derivada do egípcio per-aa, a 
Grande Casa) e chegou a ser "a casa de Israel". Esta casa recebeu normas 
de vida que se baseavam na sua libertação do Egito e eram orientadas pela 
palavra libertadora do pacto (Êxodo 10. 23). A fim de que a casa de Israel 
continuasse sendo plena e constantemente consciente da natureza da sua 
existência e da sua missão, criou-se a casa de Deus, o lugar de culto, o 
templo, no qual o povo oferecia sua vida e seu trabalho a Deus e dele 
recebia a graça renovadora.

O drama do povo de Israel é que foi deixando de ser fiel ao Fundador da 
casa e se adaptou às atitudes espirituais e éticas das casas e culturas que o 
rodeavam, oikoi. Também deixou de viver como uma família fiel ao pacto, 
compartilhando uma vida comum na verdade, na justiça e na paz, como 
repetidamente os profetas que haviam recordado. Por exemplo, disse 
Jeremias:

" Não vos fieis em palavras enganadoras que dizem: Templo de Javeh é 
este. Mas se melhorardes completamente vossos caminhos e vossas obras; 
se verdadeiramente praticardes a justiça entre o homem e o seu próxim o; 
se não oprimirdes o peregrino, o órfão, a viúva, nem derramardes neste 
lugar o sangue inocente, nem andardes, para desgraça vossa, atrás de 
deuses alheios, então eu vos farei morar neste lugar, na terra que dei a 
vossos pais para sempre. .  . É, po r acaso, a vossos olhos uma caverna de 
bandidos esta casa, na qual é invocado o seu nome? Eis que também eu o 
vejo diz Javeh" (Jeremias 7. 4-7, 11).

O que diz Jeremias é que o povo de Deus, a casa de Israel, repousa sobre 
certas qualidades e obrigações — justiça e misericórdia — e sobre uma 
fidelidade absoluta a Deus, Senhor da casa. O seu fundamento é a Torah, a 
Lei, as palavras da Aliança. Toda casa é realmente construída sobre as

Ser pedras vivas significa 
para os crentes não 
permanecer isolados, 
sozinhos, petrificados, 
mortos. Peio contrário, 
recebem a vida e são 
edificados como casa 
(oikos) animada pelo 
Espírito. Cristo é a pedra 
angular, e o Espírito 
permite que os que vêm a 
Cristo sejam edificados 
(oikodomein) como 
essa casa.

29



qualidades que permitem aos seus habitantes viver juntos em comunidade 
e desfrutar o bem-estar comum (shalom, paz). Quando faltam essas quali­
dades, a casa não se sustém. As instituições e estruturas, oikoi, adquirem 
um caráter demoníaco, quando as pessoas perdem essa força vital, essa 
integridade e essa determinação claras, que lhes permitem analisar, re tifi­
car e transformar a sua situação. Por conseguinte, chega um momento em 
que essas estruturas devem ser destruídas a fim de que outras novas possam 
ser edif içadas —  uma nova casa, oikos —  sobre uma base nova ou uma nova 
aliança que permita, a cada um, ser responsável por si mesmo e pelos 
demais, diante de Deus (Jeremias 31. 27-34). Foi isso o que Jesus fez, 
quando disse que se destruiría o antigo templo na sua crucifixão e que em 
três dias ele tornaria a edificá-la pela sua ressurreição (João 2. 19-21).

Pedro afirma que no Cristo crucificado e ressuscitado se edificou essa nova 
casa e que todo aquele que dele se aproxima é pedra viva que faz parte 
integrante da casa, compartilha uma vida comum e oferece a sua vida 
inteira e a de todos a Deus, no Espírito e por Jesus Cristo. Pedro continua 
falando, e emprega, de forma nova, algumas das velhas imagens utilizadas 
na casa de Israel, quando fala dos crentes como "raça eleita, sacerdócio 
reai, nação santa, povo adquirido por Deus" (1 Pedro 2. 9). Com isso ele 
quer dizer que os crentes, como pedras vivas, derrubam as barreiras do 
racismo e se estão convertendo na verdadeira raça humana feita à imagem 
de Deus; que todos aqueles que crêem, mulheres e homens, são sacerdotes 
do Rei e Soberano de suas vidas, as quais, juntamente com o mundo, 
oferecem a Deus através de seu culto e de seu testemunho; que o 
nacionalismo, com todas as suas atitudes de exclusão, dá passagem a uma 
comunidade consagrada a Deus e a seu desígnio de unir numa só casa, 
oikos, todas as nações em sua diversidade; e que todos são o povo de Deus, 
isto é, um sinal do desígnio de Deus (oikonomia, administração da casa) 
de unir todos os povos numa família humana, na justiça e na paz. Esta 
casa é a que haverá de anunciar as maravilhas de Deus, que tirou o seu 
povo das trevas levando-o para sua admirável luz (1 Pedro 2. 9). Esse é o 
modo como Pedro expressa o que o Credo nos faz confessar: Creio na 
igreja, una, santa, católica e apostólica.

Esta imagem e esta concepção da casa viva (oikos) é a que tem motivado o 
movimento ecumênico. Como se sabe, "ecumênico”  deriva da palavra 
grega oikoumene, toda a terra habitada. É um termo que passou ao uso 
comum quando Alexandre, o Grande, estava conquistando o Oriente 
Médio. Era sua intenção que os povos saíssem de seu isolamento cultural e 
participassem de uma vida cosmopolita através da qual descobrissem a sua 
verdadeira humanidade. Isso era a oikoumene. Quando os romanos con­
quistaram o mundo helênico, seus governantes foram saudados como 
senhores e salvadores da oikoumene.

Sobre a base destes antecedentes, podemos entender por que se empregou 
essa palavra ao traduzir-se para o grego o Antigo Testamento e ao escre­
ver-se o Novo Testamento. O Salmo 24. 1 diz o seguinte: "De Javeh é a 
terra e a sua plenitude; o mundo (oikoumene), e todos os que nele 
habitam". Não César, mas Javeh —  o qual sempre esteve e está presente no 
mundo —  é o Senhor e o Salvador da oikoumene; quem o governa na 
verdade, na justiça e na paz; e manifesta o seu desígnio através do povo da 
aliança, a casa de Israel. Seu desígnio é que toda a oikoumene o reconheça 
como verdadeiro Senhor e Salvador. Através dele, a humanidade verda-

Com isso ele quer dizer 
que os crentes, como 
pedras vivas, derrubam as 
barreiras do racismo e se 
estão convertendo na 
verdadeira raça humana 
feita à imagem de Deus.

Não César, mas Javeh — o 
qual sempre esteve e está 
presente no mundo — é o 
Senhor e o Salvador da 
oikoumene; quem o 
governa na verdade, na 
justiça e na paz; e 
manifesta o seu desígnio 
através do povo da aliança, 
a casa de Israel. Seu 
desígnio é que toda a 
oikoumene o reconheça 
como verdadeiro Senhor e 
Salvador. Através dele, a 
humanidade verdadeira se 
converte numa promessa 
e numa realidade.

30



IIA10

!

deira se converte numa promessa e numa realidade. O Novo Testamento 
nos fala, por exemplo, da pregação de Paulo em Tessalônica e da formação 
de uma "igreja-casa". Há tumulto contra os cristãos e alguns são acusados 
ante as autoridades da cidade: "Estes homens que amotinam o mundo 
oikoumene estão agora aqu i. . . e todos eles contrariam os decretos de 
César, dizendo que há outro rei, Jesus" (Atos 17. 6-7).

0  movimento ecumênico é, pois, o meio pelo qual as Igrejas, que formam 
a casa (oikos) de Deus, estão procurando viver e testemunhar perante o 
mundo todo, de modo tal que a transformação da totalidade da oikou­
mene — ao converter-se na oikos de Deus, graças ao Cristo crucificado e 
ressuscitado, e no poder do Espírito, portador da vida — venha a ser uma 
realidade. 0  Conselho Mundial de Igrejas foi criado em 1948, precisamen­
te como um meio para que esse processo tivesse lugar no conjunto da vida 
e no testemunho das Igrejas, em resposta a todas as exigências de Deus no 
tocante à vida da oikoumene. O que temos nós aprendido durante estes 
trinta e cinco anos da viagem ecumênica sobre a natureza e a vocação das 
Igrejas que se comprometeram a ser uma comunidade fkoinonia)? Eis 
aqui uma outra maneira de expressar aquilo a que Pedro chama "a casa" 
(oikos), formada pelas Igrejas espalhadas pelo mundo todo e que, juntas, 
constituíram o Conselho Mundial de Igrejas.

Em primeiro lugar, aprendemos a ser uma comunidade de confissão. De 
fato, a base do Conselho Mundial consiste em ser uma comunidade de 
igrejas que confessam o Senhor Jesus Cristo como Deus e Salvador, de 
acordo com o testemunho das Escrituras, e procuram responder juntas à 
sua vocação comum para glória do único Deus, Pai, Filho e Espírito Santo.

Reuniram-se as Igrejas, após séculos de separação, numa comunhão 
fraterna de comunidades confessantes que vivem "conforme as Escritu­
ras". Graças à renovação bíblica dos últimos cinqüenta anos aproximada-

0  movimento ecumênico 
é, pois, o meio pelo qual as 
Igrejas, que formam a 
casa (oikos) de Deus, estão 
procurando viver e 
testemunhar perante o 
mundo todo, de modo tal 
que a transformação da 
totalidade da oikoumene 
— ao converter-se na oikos 
de Deus, graças ao Cristo 
crucificado e ressuscitado, 
e no poder do Espírito, 
portador da vida — venha 
a ser uma realidade.

Vigília pela Paz. 
Observa-se, no fundo, 
totens das populações 
indígenas canadenses.

31



mente, as Igrejas voltaram a atenção para as palavras de Pedro: "porque 
chegou o momento de começar o ju ízo  pela casa (oikos) de Deus" 
(1 Pedro 4.17). Este foi o descobrimento revolucionário de Martinho 
Lutero, de cujo nascimento celebramos este ano o qüingentésimo aniversá­
rio. Foi ele quem trouxe novamente a palavra soberana de Deus, que julga 
e salva, ao centro da vida da Igreja, para que esta pudesse ser reformada 
e, numa reforma constante, se tornasse numa verdadeira casa de pedras 
vivas.

Através do Conselho Mundial, as Igrejas têm sido levadas a compartilhar 
entre si as formas em que confessam a sua fé e, corrigindo-se mutuamente, 
às vezes têm-se dado conta da sua incapacidade de viver conforme as 
exigências do Evangelho. O movimento ecumênico, é, antes de tudo, um 
chamado às Igrejas para o arrependimento (metanoia). Uma conversão do 
coração e do espírito ao oferecimento e às demandas de Cristo — pedra 
viva — e uma abertura maior para a confissão comum da fé, com audácia e 
com alegria, em meio às tormentas deste mundo.

Desejo dar um exemplo dos progressos que fizemos como comunidade 
confessante. Quando as Igrejas Ortodoxas e as Igrejas da Reforma se 
uniram para formar o Conselho havia entre elas uma grande falta de 
confiança. Independentemente de não se acitarem como Igrejas no pleno 
sentido da palavra, tinham atrás delas uma longa história de proselitismo: 
Igrejas que professavam a sua fé dentro de um espírito de competição e 
procuravam converter fiéis de outras Igrejas. Na terceira Assembléia, 
realizada em Nova Délhi em 1961, quando o Conselho Missionário 
Internacional se integrou no Conselho Mundial de Igrejas, foi aprovada 
uma declaração sobre o tema “Testemunho Cristão: Proselitismo e 
Liberdade Religiosa". Fez-se um apelo às Igrejas para que rejeitassem 
qualquer forma de proselitismo a fim de que, desse modo, tornassem mais 
fiel e mais convincente o seu testemunho comum de Cristo. Dentro desse 
mesmo espírito, o Concilio Vaticano II fez, em 1965, uma declaração 
sobre a Liberdade Religiosa. Depois, em 1970, o Grupo Misto de Trabalho 
da Igreja Católica Romana e o Conselho Mundial de Igrejas redigiram um 
documento de estudos sobre "Testemunho Cristão e Proselitismo", no 
qual se fazia ressaltar com mais vigor ainda a importância do testemunho 
comum. Em 1980, esse mesmo Grupo Misto de Trabalho decidiu publicar 
uma declaração sobre o "Testemunho Comum", onde se expunham 
muitos exemplos de como algumas comunidades cristãs confessavam a sua 
fé com palavras e obras. Por intermédio do Conselho Mundial, as Igrejas 
puderam, assim, superar muitos obstáculos que se opunham ao seu 
testemunho comum como Igrejas, comunidades de base ou grupos de 
ação. Freqüentemente não se tem dado a este fato surpreendente a devida 
importância. Além disso, nós aprendemos a descobrir o significado das 
palavras de Pedro em sua carta: "Antes santificai a Deus, o Senhor, em 
vossos corações, e estai sempre preparados para apresentar defesa, com 
mansidão e reverência, ante todo aquele que vos pergunte a razão da 
esperança que há em vós" (1 Pedro 3.15). Não me refiro aqui às 
importantes reflexões teológicas que encerra a frase "dar razão da 
esperança que há em vós", mas, antes, ao modo como as Igrejas têm 
encorajado o diálogo com pessoas de outras religiões e ideologias, e mesmo 
com pessoas que não professam nenhuma delas. A natureza desse diálogo é 
o que expõe Pedro. Da mesma maneira que respeitamos a Cristo, devemos

Através do Conselho 
Mundial, as Igrejas têm 
sido levadas a compartilhar 
entre si as formas em que 
confessam a sua fé e, 
corrigindo-se mutuamente, 
às vezes têm-se dado conta 
da sua incapacidade de 
viver conforme as 
exigências do Evangelho.
O movimento ecumênico, 
é, antes de tudo, um 
chamado às igrejas para o 
arrependimen to 
(metanoia). Uma 
conversão do coração e 
do espírito ao 
oferecimento e às 
demandas de Cristo — 
pedra viva — e uma 
abertura maior para a 
confissão comum da fé, 
com audácia e com alegria, 
em meio às tormentas 
deste mundo.

32



respeitar aqueles com quem dialogamos. Num sentido profundo, Cristo 
está presente junto à pessoa que espera algo de nós. Por isso, devemos 
estar dispostos a escutar o nosso próximo, para recebermos dele, Cristo, 
uma palavra de ju ízo  e de promessa. Nossos critérios serão as Escrituras; 
devemos aceitar que se renove a nossa fé quando pedimos ao Espírito 
Santo que ilumine os outros. Dentro deste espírito, as Igrejas e os cristãos 
estão se renovando para serem comunidades confessantes, facilitando, 
assim, a construção da Casa de pedras vivas.

Em segundo lugar, chegamos a uma nova compreensão das Igrejas como 
comunidades de aprendizagem, embora essa função tenha sido, logicamen­
te, uma característica da Igreja desde a sua origem. Pedro emprega uma 
imagem muito vivida para descrever o que acontece aos que são batizados, 
aos que, tal como na igreja primitiva, na véspera da Páscoa, se despojam de 
suas vestes e entram nas águas do batismo, e são crucificados com Cristo, e 
saem das águas em Cristo ressuscitado, e se vestem com novas vestes. 
Precisamente antes de falar da casa de pedras vivas, diz Pedro:

"Despojando-vos, pois, de toda maldade, de todo engano, de hipocrisias e 
invejas, e de toda sorte de maledicências, desejai, como crianças recém-nas­
cidas, o leite espiritual não adulterado, para que, por ele, cresçais para a 
salvação, se é que já haveis experimentado a benignidade do Senhor" 
(1 Pedro 2. 1-3).

0  cristão é como uma criança recém-nascida que do fraco seio de sua mãe 
tenta avidamente obter o alimento que lhe permitirá crescer e tornar-se 
uma pessoa completa. Aprender é esse processo íntimo de experimentar a 
benignidade de Deus, o que ele fez e o que deseja que se faça para que o 
mundo se converta num verdadeiro lar (oikos). Pedro cita implicitamente 
o Salmo 34, que descreve como descobrimos a bondade de Deus nas dores 
da nossa existência com nossos semelhantes, no mundo. Aprender da 
Bíblia é um processo pelo qual as pessoas se relacionam com Deus e com o 
seu caminho de verdade, justiça e paz, a fim de que possam, obedientes, 
seguir por esse caminho em suas relações mútuas e estendê-lo às relações 
entre as nações. Disse Moisés:

".. . Javeh me disse: Reúne-me o povo, para que eu os faça ouvir as 
minhas palavras, as quais aprenderão (Ramadh), para temer-me todos os 
dias que viverem sobre a terra, e as ensinarão aos seus filh os .. . Ordenou- 
me também Javeh, naquele mesmo tempo, que vos ensinasse as leis e os 
preceitos que deveis observar na terra que ides possuir" (Deuteronômio 
4. 10, 14).

O cristão é como uma 
criança recém-nascida que 
do fraco seio de sua mãe 
tenta avidamente obter o 
alimento que lhe permitirá 
crescer e tomar-se uma 
pessoa completa.
Aprender é esse processo 
íntimo de experimentar a 
benignidade de Deus, o 
que ele fez e o que deseja 
que se faça para que o 
mundo se converta num 
verdadeiro lar (oikos).

0  profeta Isaias pede a Deus:

"Com minha alma te desejei durante a noite, e enquanto dure o espírito 
dentro de mim, madrugarei buscando-te; porque, quando os teus juízos 
se exercem na terra, os habitantes do mundo (enoikountes, em grego) 
aprendem a justiça" (Isaias 26. 9).

Essas e muitas outras passagens do Antigo e do Novo Testamento nos 
mostram que aprender não significa simplesmente adqurir conhecimentos 
e práticas, ou estar preparado intelectualmente, ou, então, saber de cor 
algum catecismo doutrinai. Significa, muito antes, que, com todo o nosso

33



ser e com todas as outras pessoas, nos colocamos em relação com Deus 
através da revelação que ele nos faz de si mesmo. Assim, o nosso horizonte 
se amplia e se fortalece a nossa vontade de estar em harmonia com Deus e 
com o nosso próximo, em palavras e obras. Isaias aponta claramente a 
motivação geral da aprendizagem ao dizer que, quando o crente aspira a 
Deus —  como a criança aspira o seio da mãe — , essa aspiração não se refere 
unicamente ao indivíduo ou à sua esfera social, mas situa-se no âmbito da 
oikoumene e abrange todos os que nela habitam e cuja vida deve ser regida 
pela justiça, isto é, pelas relações justas com Deus e com o próximo. 
Aprender implica ter consciência global da vontade de Deus e de seus 
caminhos. Este é um conceito extremamente d ifíc il de comunicar através 
dos meios públicos de informação e das estruturas e programas educacio­
nais. Por isso, não é de admirar que o Conselho Mundial tenha feito 
finca-pé no aprendizado ecumênico durante todos estes anos. Todos os 
seus programas e reuniões constituem meios para que as pessoas possam 
receber a Palavra de Deus no âmbito das duras realidades do nosso mundo. 
Conseguem-no abrindo seu coração uns aos outros, e estando dispostos a 
superar o seu costumeiro modo de pensar e de agir. Esta Assembléia é um 
exemplo vivo do que significa o aprendizado ecumênico. As numerosas 
visitas de equipe entre as nossas Igrejas —  que foram de grande ajuda na 
preparação desta Assembléia —  são também um bom exemplo desse 
aprendizado que constitui condição prévia indispensável para qualquer 
forma de atuação eficaz pela causa da verdade, da paz e da justiça, bem 
como para a formação de uma verdadeira comunidade. Devemos reconhe­
cer, entretanto, que esta percepção do aprendizado não foi devidamente 
assimilada nos programas do Conselho e que as próprias Igrejas não 
adotaram suficientemente as experiências e perspectivas que receberam 
através do processo de aprendizagem ecumênica. E, enquanto não levar­
mos a sério essa aprendizagem, não conseguiremos ser a casa de pedras 
vivas.

Em terceiro lugar, pudemos ver com clareza que as Igrejas deveríam ser 
uma comunidade de participação. Na realidade, as duas palavras "comuni­
dade" e "participação" se empregam da mesma maneira no Novo Testa­
mento grego (koinonia). Esse termo significa uma comunidade que está 
unida no apoio, na participação e no serviço mútuos. Na imagem da casa 
de pedras vivas Pedro utiliza um outro símbolo de koinonia. Fala em 
"isacerdócio santo, para oferecer sacrifícios espirituais agradáveis a Deus 
por intermédio de Jesus Cristo" (1 Pedro 2. 5), e depois o descreve como 
"um sacerdócio real"  (1 Pedro 2. 9).

Um dos maiores méritos da Reforma iniciada por Lutero foi a conclusão, 
baseada nessa mesma palavra de Pedro, de que todos nós —  mulheres e 
homens, igualmente —  somos um único sacerdote diante de Deus, que lhe 
oferecemos a vida do mundo e recebemos a sua por intermédio do 
sacrifício eucarístico de Cristo pela vida do mundo. Porém, um dos 
aspectos curiosos na história de nossas Igrejas é que a convicção de que 
somos um sacerdócio santo, consagrado, um sacerdócio que deve ser 
lealdade ao Rei ou Soberano de nossas vidas, degenerou numa espécie de 
religião pietista e individualista. Isso, por um lado, destruiu o sentido da 
nossa responsabilidade mútua e do nosso vínculo comum com casa de 
pedras vivas e, por outro, expôs as Igrejas a diversas formas de exclusivis- 
mo institucional e hierárquico, com uma concentração do poder numa 
burocracia alheia a tudo o que Deus ordenou e prometeu ao seu antigo

Por isso, não é  de admirar 
que o Conselho Mundial 
tenha feito finca-pé no 
aprendizado ecumênico 
durante todos estes anos. 
Todos os seus programas 
e reuniões constituem  
meios para que as 
pessoas possam receber a 
Palavra de Deus no 
âmbito das duras 
realidades do nosso 
mundo. Conseguem-no 
abrindo seu coração uns 
aos outros, e estando 
dispostos a superar o seu 
costumeiro modo de 
pensar e de agir.

Porém, um dos aspectos 
curiosos na história de 
nossas Igrejas é que a 
convicção de que somos 
um sacerdócio santo, 
consagrado, um sacerdócio 
que deve ser lealdade ao 
Rei ou Soberano de nossas 
vidas, degenerou numa 
espécie de religião pietista 
e individualista.

34



povo de Israel; que este seria o dono de toda a terra e constituiría um 
reino de sacerdotes (Êxodo 19. 6). Deus quis que o seu povo agisse como 
sacerdote do Rei e Soberano da terra, sustentando-a e cuidando dela como 
ele cuida do seu povo. Em vez disso, seguimos os caminhos dos soberanos 
da terra e criamos, nas Igrejas, estruturas de poder estratificadas e petrifi­
cadas, privando-nos do nosso verdadeiro sacerdócio para o mundo e da 
nossa qualidade de pedras vivas, dinâmicas, empregadas para edificar uma 
casa para todos, que seja cada vez mais habitável.

Essa tem sido uma preocupação permanente do movimento ecumênico. 
Temo-nos recordado mutuamente que a Igreja é, como o afirma Pedro, o 
povo (laos) de Deus, e não primordialmente os ministros ordenados que, 
embora indispensáveis, constituem menos de 1% da casa de pedras vivas. 
Temo-nos esforçado por estimular as Igrejas a reconhecerem que os jovens 
não são a Igreja de amanhã, e sim a de hoje. Com maior insistência, nestes 
últimos anos, temos tratado, não sem dificuldade, de chegar a um acordo 
sobre o fato de que a casa de pedras vivas é uma comunidade de mulheres 
e homens que desempenham um ministério comum de testemunho e 
serviço ao mundo. Recordamos que o primeiro relato que possuímos da 
ceia do Senhor, a que chamamos a Sagrada Comunhão, nos é dado por 
Paulo quando repreende os ricos, membros da classe alta da Igreja de 
Corinto, por excluírem dela os membros mais pobres e socialmente menos­
prezados (1 Coríntios 11. 17-34). Estamos aprendendo, também, a reco­
nhecer o direito e o privilégio que têm aqueles que estão impedidos de 
participar, como membros vivos, do Corpo de Cristo.

Nossa comunhão no corpo e no sangue de Cristo, nossos sacrifícios 
espirituais, o oferecimento do dom do Espírito que recebemos, tudo isso 
exige que exorcizemos a heresia do poder e da autoridade do magistério da 
Igreja, e que constituamos um verdadeiro sacerdócio de todos os crentes, 
ordenados ou leigos, entre os quais o uso dos dons e o exercício das 
funções não seja algo imposto, mas algo mutuamente aceito. Na medula 
das nossas divisões encontra-se essa disparidade e essa concentração de 
poder na vida das Igrejas, o que menoscaba a nossa credibilidade num 
mundo altamente individualista e ávido de poder. Por conseguinte, o 
desafio que as Igrejas e o Conselho têm pela frente consiste em determinar 
até que ponto estamos dispostos a obedecer às convicções da nossa fé para 
constituirmos, efetivamente, um sacerdócio de toda a casa de pedras vivas, 
dedicado a Deus e à sua soberania, compartilhando os seus dons na 
medida em que os oferecemos ao mundo. Isto é o que implica ser uma 
comunidade de participação, na qual exercemos nossa função sacerdotal, 
estando junto aos outros e no meio deles, com amor.

Em quarto lugar, temos tido a felicidade de ver que as Igrejas podem 
constituir uma comunidade que compartilha. Desde o fim da Segunda 
Guerra Mundial, quando o Conselho Mundial de Igrejas ainda estava em 
formação, as Igrejas têm demonstrado uma nítida vontade de compartilhar 
os seus recursos como prova de que constituem uma casa de pedras vivas, 
superando as barreiras de divisão interpostas pela guerra e pelos conflitos 
políticos, e atendendo às necessidades humanas, onde quer que surjam, 
sem nenhum outro estímulo, senão o de um amor solícito. Encontramo- 
nos, agora, dentro do próprio Conselho, num difícil processo de elabora­
ção de meios que nos permitam mostrar o caráter inter-relacionado do 
nosso compartilhar os recursos materiais, técnicos e, sobretudo, espiri­
tuais.

Essa tem sido uma 
preocupação permanente 
do movimento 
ecumênico. Temo-nos 
recordado mutuamente 
que a Igreja é, como o 
afirma Pedro, o povo 
(laos) de Deus, e não 
primordial mente os 
ministros ordenados que, 
embora indispensáveis, 
constituem menos de 1% 
da casa de pedras vivas. 
Temo-nos esforçado por 
estimular as Igrejas a 
reconhecerem que os 
jovens não são a Igreja de 
amanhã, e sim a de hoje. 
Com maior insistência, 
nestes últimos anos 
temos tratado, não sem 
dificuldade, de chegar a 
um acordo sobre o fato 
de que a casa de pedras 
vivas é uma comunidade 
de mulheres e homens que 
desempenham um 
ministério comum de 
testemunho e serviço 
ao mundo.

Por conseguinte, o 
desafio que as Igrejas e o 
Conselho têm pela frente 
consiste em determinar 
até que ponto estamos 
dispostos a obedecer às 
convicções da nossa fé 
para constituirmos, 
efetivamente, um 
sacerdócio de toda a casa 
de pedras vivas, dedicado 
a Deus e à sua soberania, 
compartilhando os Seus 
dons na medida em que 
os oferecemos ao mundo.

35



Mais uma vez, Pedro desenvolve a sua imagem da casa de pedras vivas, 
exortando as igrejas da diáspora:

"Acima de tudo, porém, tende amor intenso, uns para com os outros, 
porque o amor cobre multidão de pecados. Hospedai-vos uns aos outros, 
sem murmuração. Cada um, conforme o dom (charisma) que recebeu, 
sirva aos outros, como bons administradores (oikonomoi) da muitiforme 
graça (charis) de Deus" (1 Pedro 4. 8-10).

A graça de Deus, o amor pelo qual ele se dá a si mesmo, têm sido 
manifestados em Cristo que entregou o seu corpo e o seu sangue por nós e 
pelo mundo. Nós, que o recebemos, compartilhamos a sua graça mediante 
os seus dons (charismata). Esses dons destinam-se ao bom funcionamento 
da casa (oikos). Por isso somos chamados administradores {oikonomoi), 
"ecônomos", cuja concepção básica da política é o amor. Pedro também 
nos recorda que Cristo assumiu os nossos pecados em seu corpo, o que 
significa que podemos morrer para nossa rebelião egoísta contra Deus, para 
que "vivamos para a justiça" (2.24). Esta palavra, tsedeq, na língua 
hebraica em que se formou Pedro, tinha o sentido de relações justas com 
Deus, e, por conseguinte, com os outros: a relação de compartilhar a vida 
que Deus nos deu.

Tornou-se moda acusar o Conselho e algumas Igrejas de intervirem dema­
siadamente em questões sociais e econômicas. Essa mesma acusação levan­
ta o problema de como se comportam as próprias Igrejas entre si e em suas 
comunidades. Há muito pouco intercâmbio fraterno real no seio das 
Igrejas e entre elas — não só de recursos materiais e técnicos que tanto nos 
obsediam a mente, mas de todos os dons de graça que recebemos. No 
movimento ecumênico aprendemos que a desunião das nossas Igrejas 
resulta, em grande parte, da nossa incapacidade de tornar patente esse 
intercâmbio autêntico de dons no amor recíproco. Tendemos a aferrar-nos 
excessivamente às formas herdadas e egoístas de poder e prestígio, e 
sobretudo, ao hábito paralisante da auto-suficiência ou da mendicidade 
obsequiosa.

Há mais um elemento nesta comunidade que compartilha.

No movimento 
ecumênico aprendemos 
que a desunião das nossas 
Igrejas resulta, em grande 
parte, da nossa 
incapacidade de tornar 
patente esse intercâmtio 
autêntico de dons no 
amor recíproco.

Nas Igrejas, e em torno delas, há grupos ou comunidades cristãs que 
procuram empregar os dons do Espírito de modo a servirem à renovação e 
ao enriquecimento de todos, freqüentemente, a ponto de sofrer e inclusive 
morrer por isso. Entretanto, os dons desses grupos não são bem comparti­
lhados, nem entre os próprios grupos, nem com as Igrejas de cada país. Às 
vezes, as Igrejas se mantêm muito afastadas deles, e o mesmo acontece 
entre eles e as autoridades eclesiásticas. Este é um assunto de particular 
gravidade para o Conselho, pois a maioria de seus programas se realiza com 
grupos ativos que têm a coragem de utilizar os seus dons em prol da vida 
do mundo, de maneira pessoal e árdua. Com freqüência, isso tem exacer­
bado as relações entre as Igrejas e o Conselho. Como sair deste atoleiro? 
Como construir juntos uma comunidade de participação, tendo presente 
que a comunidade e o compartilhar são, de fato, uma só realidade — 
koinonia —, comunhão no Corpo de Cristo para a vida do mundo? Esta é 
uma das questões fundamentais, que espero ver abordada na atual Assem­
bléia.

36



Em quinto lugar, aprendemos que as Igrejas são chamadas a ser uma 
comunidade de cura. O Conselho e as Igrejas têm recebido uma grande 
ajuda para compreender isso, graças às diversas consultas realizadas no 
mundo todo sobre o tema "Saúde Integral". Segundo a concepção prática 
de saúde, que já vai abrindo caminho, esta é . . .  um estado dinâmico de 
bem-estar do indivíduo e da sociedade; de bem-estar físico, mental, 
espiritual, econômico, político e social; de harmonia com os demais, com 
o meio físico e com Deus. Este enfoque integral de saúde, que cativou a 
nossa atenção, é o mesmo que nos foi revelado pelo ministério de cura 
exercido por Jesus.

Os cientistas descobriram que a matéria, e especialmente o corpo, não 
constitui um fenômeno mecânico que pode ser objeto de tratamento 
quando uma parte qualquer do mecanismo não funciona devidamente. O 
corpo é, na realidade, um organismo no qual corpo e espírito, nosso meio 
social e natural, desempenham um papel decisivo. Temos que poder partici­
par no processo de compreensão da relação existente entre a casa de 
nossos corpos e a casa de nosso meio ambiente. Devemos poder participar 
no processo de cura, mobilizando os elementos mais fortes em apoio aos 
fracos. Acima de tudo, é essencial para a saúde que o nosso ser, em sua 
totalidade, esteja em comunhão viva com Deus — ainda que o corpo 
morra. Há um modo são de morrer, e há outro que não o é.

Essa visão da saúde põe em questão as separações que temos criado com os 
nossos atuais modos de ver o mundo e de agir, quer na Igreja, quer na 
sociedade. Separamos a alma do corpo, o espírito da matéria, o pensamen­
to racional dos sentimentos. Esses dualismos fizeram estragos no nosso 
mundo, e ainda mais nas Igrejas que os converteram em sistemas de 
dogmas, normas éticas e atitudes a respeito das pessoas e da sociedade, 
totalmente alheios ao nosso patrimônio bíblico e especificamente cristão. 
Continuando com a imagem das pedras vivas, Pedro cita Isaías53, referin­
do-se ao fato de que, pelas chagas da entrega de todo o seu ser feita por 
Cristo, fomos sarados (2. 24), precisamente quando nos convida a viver 
para a retidão e a justiça, em boas_relações com Deus e com o próximo, e 
— temos de acrescentar — com o nosso meio ambiente.

A imagem da casa de pedras vivas é aqui de grande interesse porque exige 
de nós que compreendamos a nossa vida como Igrejas, cuja edificação é 
feita com pedras vivas, ajustadas umas às outras e funcionando como um 
todo, acima da separação que caracteriza a nossa existência. A única 
separação que mantém a nossa fé é aquela que é santidade (gadosh, em 
hebraico) e que significa nossa total devoção e orientação ao DeusTrino, 
cujo ser íntimo e cuja manifestação como Pai, Filho e Espírito Santo é de 
intercâmbio recíproco, de "co-inerência" {perichoresis, no pensamento 
cristão grego) no seio da vida divina. Essa "co-inerência" é que nos dá, em 
nossa vida em comum, a plenitude e a paz (shalom), o bem-estar integrado 
no qual a morte, inclusive, se transforma em vitória.

A este respeito, as Igrejas e o Conselho hão de levar a termo um grande 
trabalho de reformulação de seus sistemas teológicos e éticos, do seu 
modo de vida e da sua indiferença ao meio natural (ecologia), que se 
baseiam em certo tipo de espiritualidade que é, de fato, uma abdicação. A 
imagem da casa de pedras vivas abrange toda a oikoumene, a totalidade do 
cosmos onde existem as pessoas e todas as coisas vivas.

Essa visão da saúde põe 
em questão as separações 
que temos criado com os 
nossos atuais modos de 
ver o mundo e de agir, 
quer na igreja, quer na 
sociedade. Separamos a 
ai ma do corpo, o espírito 
da matéria, o pensamento 
racional dos sentimentos. 
Esses dualismos fizeram 
estragos no nosso mundo, 
e ainda mais nas Igrejas 
que os converteram em 
sistemas de dogmas, 
normas éticas e atitudes a 
respeito das pessoas e 
da sociedade, to talmente 
alheios ao nosso 
patrimônio bíblico e 
especificamente cristão.

37



Em sexto lugar, começamos a prestar bastante atenção à nossa vocação de 
ser, como Igrejas e como Conselho, uma comunidade de reconciliação. 
Não devemos esquecer que nos foi dado o ministério da reconciliação 
(2 Coríntios 5. 18), ministério especialmente urgente numa época de in­
tenso enfrentamento em que as nações e os povos, especialmente os 
poderosos, se lançam mutuamente anátemas e em que somos arrastados, 
impotentemente, para a aniquilação apocalíptica da oikoumene. Como 
nos lembra Pedro, as Igrejas são comunidades em diáspora, minorias 
apenas toleradas, ignoradas, insultadas ou perseguidas que adotam uma 
postura favorável à reconciliação. Portanto, quando Pedro exorta essas 
comunidades dispersas a converterem-se em casas de pedras vivas e a 
assumirem os sofrimentos de Cristo pelo mundo, pede um corajoso enfren­
tamento com as forças do mal e a destruição existentes no mundo.

Pedro não omite o fato de que a reconciliação não é possível sem trazer-se 
à luz, em lugar de ocultá-las, as coisas contrárias ao desígnio de bem que 
Deus tem para a sua criação. Com a imagem da pedra, cita Isaías (1 Pedro 
2. 8), cuja transcrição, na íntegra, será instrutiva:

"Disse o Senhor: "Não chameis conspiração tudo aquilo a que o povo 
chama conspiração; não temais o que eles temem, nem vos assusteis. A 
Javeh dos exércitos, a ele santificai; a ele deveis respeitar, a ele deveis 
temer. Ele será o santuário e a pedra de tropeço para as duas casas de 
Israel, o laço e a cilada para os habitantes de Jerusalém. Muitos dentre eles 
vacilarão, cairão e serão despedaçados, serão presos ao laço e apanhados na 
armadilha" (Isaías 8. 12-15).

0  profeta Isaías avisava à casa de Israel que não se deixasse reduzir pelos 
jogos de poder que se desenvolviam entre as nações que a rodeavam, nem 
fizesse alianças, nem tampouco, por temor, se submetesse a uma parte ou 
a outra nos conflitos. Devia denunciar os conflitos entre as potências 
como negações do desígnio de aliança de Deus, porque o resultado desses 
conflitos era que todos seriam despedaçados na rocha do delito contra a 
vontade e o desígnio divinos. A análise e a denúncia das causas subjacentes 
da injustiça e da guerra, bem como o trabalho em prol da solução pacífica 
dos conflitos, têm sido uma tarefa constante do Conselho.

John R. Mott, o grande pioneiro ecumênico, costumava dizer: Devemos 
converter os obstáculos em meios para avançar. Os caracteres chineses 
empregados para "crise”  são weiji, que significam "perigo" e "oportuni­
dade". Nestes tempos perigosos em que nos reunimos nesta Assembléia, 
espero que nós, representantes da casa de pedras vivas procedentes da 
diáspora, adotemos uma posição clara e inequívoca, em concordância com 
a vontade de Deus de que reinem a paz e a justiça, que estão indissoluvel- 
mente unidas, e que não tenhamos a tentação de tornar-nos eco das 
políticas, condenadas ao fracasso, das nações de onde procedemos. 0  que 
está em jogo, aqui, é a credibilidade do Evangelho de reconciliação. A este 
respeito, é importante recordar que o Sermão da Montanha, que nos 
chama a esse ministério de reconciliação, termina com a imagem de duas 
casas: uma edificada sobre a areia, que há de cair, e outra edificada sobre a 
rocha da paz de Deus. 0  mundo nos observará para saber se vencemos a 
prova de ser verdadeiramente uma casa de pedras vivas, edificada sobre a 
rocha da fé em Deus, que deseja a paz para todos e o direito de todos os 
seres humanos de viver de forma autêntica e plena, seja qual for o seu 
credo, sexo, raça, classe ou nação.

O mundo nos observará 
para saber se vencemos a 
prova de ser
verdadeiramente uma casa 
de pedras vivas, edificada 
sobre a rocha da fé em 
Deus, que deseja a paz 
para todos e o direito de 
todos os seres humanos 
de viver de forma 
autêntica e plena, seja 
qual for o seu credo, sexo, 
raça, classe ou nação.

38



Em sétimo lugar, temos tentado prestar atenção à súplica de nosso Senhor 
para que sejamos uma comunidade de unidade. Menciono agora esta 
vocação e esta tarefa central do movimento ecumênico e das Igrejas, 
porque muitos são os que estão dispostos a dizer que o Conselho é 
indiferente à nossa missão fundamental de conversão, naquilo que somos, na 
ação de Deus em Cristo: uma casa de pedras vivas que oferece o sacrifício 
da própria vida pela unidade da oikoumene. Pelo contrário, aqui, precisa­
mente, menciono essa vocação essencial das Igrejas, porque tudo o que eu 
disse anteriormente se referia à confissão da Igreja que é una, santa, 
católica e apostólica.

Podemos afirmar que fizemos notáveis progressos no caminho da unidade, 
principalmente nestes trinta e cinco anos. Começamos timidamente e 
cheios de desconfianças mútuas, ajustando um pacto pelo qual nos com­
prometíamos a permanecer juntos. Tentamos descrever, entre nós e com 
toda a franqueza e honestidade possíveis, os grandes bloqueios doutrinais 
da unidade. Daí passamos a examinar a unidade que nos foi dada no Cristo 
indiviso, cuja vida crucificada e ressuscitada compartilhamos, e nos com­
prometemos a deixar que esse Cristo fizesse seu trabalho entre nós, procu­
rando responder-lhe com obediência. Desde então, temos expressado a 
meta da unidade em cada um e em todos os lugares, bem como em todas 
as épocas, numa comunidade eucarística manifestada no culto e na vida 
comum em Cristo, para que o mundo creia. Temos ido mais longe: 
entabularam-se conversações bilaterais e multilaterais entre as diferentes 
comunhões, e o Conselho colaborou para reuni-las, todas, numa mesma 
tribuna, a fim de que possamos avaliar quem somos e para onde vamos. 
Vemos que o caminho em frente passa pelo labor em prol da comunidade 
conciliar, expresso de vários modos, por mais fracos que sejam, tanto no 
Conselho Mundial como em outros lugares. Pedimos agora às Igrejas que 
facilitem o desenvolvimento de um processo pelo qual as congregações 
possam participar na recepção de declarações convergentes sobre o Batis­
mo, a Eucaristia e o Ministério.

As reações recebidas até o momento, nessa longa marcha para a unidade, 
são contraditórias. Não resta dúvida, porém, de que elas se caracterizam 
pelo fato de que as Igrejas ainda não avançaram, na evolução que lhes 
permitirá converterem-se numa comunidade de confissão, aprendizagem, 
participação, partilha, cura e reconciliação, o bastante para estarem pron­
tas a superar os obstáculos que entre elas criaram divisões profundas. A 
unidade é a constante incorporação das pedras vivas à casa do Deus vivo, e 
não se baseia em adaptações feitas dentro de algumas estruturas estáticas. 
A unidade é um processo inter-relacionado em que estão comprometidas 
as Igrejas da diáspora.

Espero, pois, que, para julgar todo o trabalho desta Assembléia, se analise 
se o que diremos e decidiremos aqui promove, ou não, a unidade do povo 
de Deus, como casa de pedras vivas e como sinal e sacramento do desígnio 
de Deus (oikonomia) de unir todos os povos, como oikoumene regida 
pelas normas de amor do Deus que é uno, Pai, Filho e Espírito Santo.

Finalmente, aprendemos de novo, durante estes anos, que as Igrejas são 
uma comunidade de esperanças. Para elas, sua existência não é um fim em 
si mesma. Estão destinadas.e foram chamadas a ser um sinal do Reino de 
Deus. A oração constante das Igrejas é "Venha a nós o teu Reino. Faça-se

Vemos que o caminho em  
frente passa pelo labor 
em prol da comunidade 
conciliar, expresso de 
vários modos, por mais 
fracos que sejam, tanto no 
Conselho Mundial como 
em outros lugares.
Pedimos agora às igrejas 
que facilitem o 
desenvolvimento de um 
processo pelo qual as 
congregações possam 
participar na recepção de 
declarações convergentes 
sobre o Batismo, a 
Eucaristia e o Ministério.

39



a tua vontade, assim na terra como no céu" (Mateus 6. 10). A  imagem da 
casa de pedras vivas da primeira Carta de Pedro, que vimos seguindo, se 
baseia num ato de celebração:

"Bendito o Deus e Pai de nosso Senhor Jesus Cristo que, segundo a sua 
grande misericórdia, nos regenerou para uma viva esperança, mediante a 
ressurreição de Jesus Cristo dentre os mortos, para uma herança incorrup­
tível, imaculada e imarcescível, reservada nos céus para vós, que sois 
guardados pelo poder de Deus mediante a fé, para alcançar a salvação que 
está preparada para revelar-se no último tempo" (1.3-5).

Ver-nos-emos, nesta Assembléia, oprimidos pelos perigos que o nosso 
mundo enfrenta. Alguns de nós podem ser tentados a adotar uma atitude 
resignada, como se apenas fosse necessário conservar a fé e deixar que o 
mundo desapareça envolto em chamas. Essa atitude, freqüentemente, vem 
a par da submissão a mortais políticas militares das potências. Muitos 
sentir-se-ão impacientes porque não fazemos o bastante — ou com a devida 
urgência — para proclamar o Evangelho ao mundo, para trabalhar em prol 
da paz e da justiça para todos, ou para conseguir a unidade das Igrejas. 
Somos chamados a ser firmes em nossa fé e não hesitaremos em falar e agir 
com audácia, num espírito de esperança e amor.

Contudo, só poderemos fazê-lo celebrando a nossa fé em Cristo, a pedra 
viva, e como pedras vivas colocadas umas junto às outras para formar a 
casa de Deus. Nosso culto, nossas orações e nosso compartilhar a fé 
ocuparão o lugar central de tudo o que dissermos e fizermos. Porém, como 
diz Pedro às igrejas da diáspora, nossa esperança viva — como regenerados 
pela Palavra de Deus, a qual vive e é permanente (1.23), e como os que 
percebem que o Senhor é bom — deve fazer-nos participar dos sofrimentos 
do mundo, tal como compartilhamos os sofrimentos de Cristo. O caminho 
que se estende diante de nós é, para muitos, uma senda de dor e 
sofrimento, de perseguição e morte. E o caminho dos fiéis que vivem 
segundo as obras de Deus, mas é também um caminho de felicidade. Como 
diz Pedro:

"Regozijai-vos, porquanto sois participantes dos sofrimentos de Cristo, 
para que também na revelação de sua glória vos alegreis exultando" 
(1 Pedro 4. 13).

O que nos diz tudo isso, sobre a natureza e a vocação das Igrejas e do 
Conselho? Pouco depois de ter-se constituído este último, realizou-se em 
Toronto, em 1950, um grande debate sobre "A  Importância Eclesiológica 
do Conselho Mundial de Igrejas” . Reconheceu-se que o Conselho repre­
senta um enfoque novo e sem precedentes do problema das relações entre 
as Igrejas e que ele existe para dar um fim ao ponto morto que há entre as 
Igrejas. Mais de trinta anos depois, podemos dizer que a preocupação e o 
trabalho do Conselho Mundial tem sido precisamente a vocação das 
Igrejas: tornarem-se uma comunidade de confissão, aprendizagem, partici­
pação, partilha, cura, reconciliação, unidade e esperança. Quais as conse- 
qüências dessa realidade para as Igrejas e o Conselho?

Podem as Igrejas continuar agindo como se o Conselho pertencesse mais à 
esfera de suas relações externas que à das internas? Pode o Conselho 
permitir-se — baseando-se nas decisões de representantes das Igrejas —

Nosso culto, nossas 
orações e nosso 
compartilhar a fé 
ocuparão o lugar central 
de tudo o que dissermos e 
fizermos. Porém, como 
diz Pedro às igrejas da 
diáspora, nossa esperança 
viva —  como regenerados 
pela Palavra de Deus, a 
qual vive e é permanente 
(1.23), e como os que 
percebem que o Senhor é 
bom — deve fazer-nos 
participar dos sofrimentos 
do mundo, tal como 
compartilhamos os 
sofrimentos de Cristo.

40



seguir o seu próprio caminho, com programas e atividades que chegam aos 
grupos e a outras instâncias, mas que não se aplicam, não se concebem, 
não se planejam nem se comunicam em todas as etapas com a participação 
ativa das Igrejas? Podem as Igrejas agir como se existissem isoladas das 
demais e da sua comunidade no Conselho, desenvolvendo seus programas e 
atividades com escassa relação com as demais Igrejas do mundo inteiro? 
Podemos nós continuar agindo como se fôssemos pedras espalhadas ine­
ficazmente, ou estaremos dispostos a converter-nos em pedras vivas, reuni­
das para serem edifiçadas como casa do nosso Deus Trino? Não resta 
dúvida de que a imagem de pedras vivas utilizada por Pedro nos recorda o 
fato ineludível de que, somente com a condição de se relacionarem umas 
com as outras como pedras vivas, as Igrejas descobrirão novas realidades a 
respeito da sua vocação essencial de serem a Igreja, a casa do Deus Trino. 
Essa vocação comum requer uma comunidade de confissão, aprendizagem, 
participação, espírito de compartilhar, cura, reconciliação, unidade e espe­
rança para a glória de Deus, Pai, Filho e Espírito Santo. O trabalho do 
Conselho Mundial de Igrejas, bem como dos conselhos regionais e locais, é 
promover essa vocação comum.

Ao reunir-se a Assembléia de Nairóbi, foi dito o seguinte: Esta Assembléia 
terá fracassado em seu propósito se não avançarmos no sentido de 
uma nova relação de aliança entre as igrejas Membros, em todos os pianos 
de sua vida, e o Conselho Mundial, em todos os pianos de sua atividade. 
Estas palavras são aqui, em Vancouver, mais urgentes que nunca, especial­
mente porque, no período transcorrido desde Nairóbi, têm sido tensas as 
relações entre algumas Igrejas-Membros e o Conselho. Este tem sido 
severamente atacado pelos meios de informação por causa das medidas 
que tomou para responder ao mandato da Assembléia e do Comitê 
Central. Não obstante, nossa comunidade tornou-se mais profunda e mais 
viva por termos enfrentado aberta e francamente os conflitos, sob a cruz 
vitoriosa de Cristo.

Não resta dúvida de que a 
imagem de pedras vivas 
utilizadas por Pedro nos 
recorda o fato ineludível 
de que, somente com a 
condição de se 
relacionarem umas com as 
outras como pedras vivas, 
as Igrejas descobrirão 
novas realidades a respeito 
da sua vocação essencial 
de ser a Igreja, a casa do 
Deus Trino.

Não há vida sem compartilhar. Nosso tema, Jesus Cristo, Vida do Mundo, 
é uma clara exortação a deixar que a sua vida penetre a nossa vida em 
comum, enquanto avançamos, com um espírito de esperança e de jubilosa 
coragem, em nossa conversão em pedras vivas edif içadas como casa (oikos) 
que nos dará a conhecer a oikoumene de Deus, que está plena de sua vida.

41



Transfiguração
Phillip Potter

"Seis dias depois, Jesus levou Pedro e os irmãos Tiago e João, somente 
estes, e fo i com eles a um alto monte. A l i  a sua aparência mudou diante 
deles: seu rosto ficou brilhante como o sol, e suas roupas, brancas como a 
luz. Então os três discípulos viram Moisés e Elias conversando com Jesus. 
E Pedro disse: 'Senhor, como é bom estarmos aqui! Se o senhor quiser, eu 
armarei três barracas neste lugar: uma para o senhor, outra para Moisés e 
outra para Elias.'  Enquanto Pedro estava falando, uma nuvem brilhante 
veio sobre eles, e dela se ouviu uma voz: 'Este é o meu Filho querido que 
me dá muita alegria. Escutem o que ele d iz !' Quando os discípulos 
ouviram a voz, ficaram com tanto medo que caíram com o rosto em terra. 
Jesus veio e tocou neles, dizendo: 'Levantem-se, e não tenham medo!' 
Eles olharam em volta e viram somente Jesus".
(M t 17.1-8)

Prezadas irmãs e irmãos em Cristo,

Vocês se perguntarão por que lemos o relato da Transfiguração de Jesus 
no Evangelho, nesta vigília pela paz e pela justiça. De fato, no calendário 
da Igreja Ortodoxa Bizantina, no dia 6 de agosto, véspera da comemoração 
da "Santa Transfiguração" chama-se proeortia o serviço de preparação. 
Entretanto se os convido a meditar sobre este texto é por causa de uma 
experiência que aconteceu na minha vida e que mudou radicalmente a 
história da humanidade.

No dia 6 de agosto de 1945, eu participava, com outros estudantes, de um 
acampamento de trabalho numa região pobre da Jamaica. No "momento 
de oração" havíamos lido esta passagem. Entendemos muito pouco do seu 
significado. Devido à nossa mocidade, a história nos pareceu muito estra­
nha e improvável. Quando, nesse dia, terminamos de trabalhar e regressa­
mos ao acampamento, escutamos no rádio as notícias do dia. Mal podía­
mos acreditar no que ouvíamos. Naquele dia havia sido lançada uma 
bomba, que transportava uma ogiva nuclear, sobre a cidade de Hiroxima. 
Foi uma luz ofuscante que gerou uma nuvem enorme; mas o resultado foi 
uma destruição generalizada, cujo verdadeiro alcance só soubemos muito 
mais tarde.

Logo fiz uma associação entre a brilhante luz destruidora e as nuvens de 
Hiroxima com a história de Jesus e seus três discípulos no monte. No 
Evangelho está escrito que "seu rosto ficou brilhante como o sol, e suas 
roupas, brancas como a lu z " e que "uma nuvem brilhante veio sobre eles" 
sobre todos os que estavam no monte. Que estranho que o presidente dos 
Estados Unidos e seus assessores tenham tomado tal decisão política e

42



militar de lançar uma bomba sobre Hiroxima, e depois sobre Nagasáqui, 
no dia em que os cristãos do mundo inteiro comemoravam o acontecimen­
to da Transfiguração de Cristo. Será que perceberam, ele e seus colegas, tal 
coincidência? Suponho que não. Porém, desde então isso me obceca e 
influiu no meu ministério.

Este relato da Transfiguração ganhou para mim um novo significado, ao 
longo dos anos, e se converteu num constante questionamento para a 
minha existência. O que aprendi, na realidade, para compartilhar com 
vocês, esta noite?

Em primeiro lugar, nossa vida e nosso ministério são constantemente 
postos à prova, e necessitamos descobrir continuamente quem somos e 
qual é a nossa vocação. Isto significa fazer um esforço consciente para 
estar em comunhão com Deus, na comunidade dos crentes. Em nosso 
relato, Jesus achou necessário tomar uma certa distância diante do curso 
precipitado dos acontecimentos, num momento crítico de sua vida e 
ministério. Partiu com três de seus discípulos para um alto monte a fim de 
estar tranquilo para refletir, para examinar o que tinha acontecido e o que 
ia ocorrer na perspectiva do que ele era e do que estava chamado a ser e a 
fazer. Necessitava estabelecer uma intensa comunhão com Deus enquanto 
se preparava para dar os passos seguintes em direção ao encontro final com 
as forças das trevas que se haviam engajado contra Deus e contra seus 
desígnios para a humanidade e a Criação.

Mas, por que necessitava fazê-lo? No começo do seu ministério, Jesus 
tinha-se juntado ao movimento de renovação de João Batista e se dispôs a 
ser batizado. João deu-se conta de quem era e hesitou em fazê-lo. Mas 
Jesus respondeu: "Por enquanto deixe como está, porque assim faremos 
tudo o que Deus quer". Quando foi batizado, o Espírito de Deus desceu 
como uma pomba e pousou sobre ele, e uma voz do céu disse: "Este é o 
meu Filho amado que me dá muita alegria"  (Mt 3.13-17). Então o Espí­
rito Santo levou Jesus ao deserto, onde permaneceu quarenta dias e 
quarenta noites para ser tentado pelo Diabo, antes de empreender a sua 
missão, oferecendo a sua vida em palavra e obra pela mensagem do Reino 
de Deus e de. sua justiça. Esta missão suscitou um cego entusiasmo por 
parte da multidão e a oposição igualmente cega das autoridades.

Jesus se encontrava então num momento decisivo de sua missão. Em 
Cesaréia de Filipe perguntou a seus discípulos: "Quem o povo diz que o 
Filho do Homem é? "  e: "E vocês? Quem é que vocês dizem que eu 
sou? "  Pedro falou por todos quando confessou: "0  senhor é o Messias, o 
Filho do Deus Vivo". Estavam conscientes de quem ele era, mas não 
sabiam e nem podiam saber de que maneira. Então ele lhes disse que teria 
que ir a Jerusalém, que as autoridades religiosas o fariam sofrer muito, que 
seria morto e que no terceiro dia ressuscitaria (Mt 16.13-21). Pedro o 
advertiu dizendo: "Tem compaixão de ti, Senhor; isso de modo algum te 
acontecerá". Jesus respondeu-lhe com firmeza: "Arreda, Satanás! Tu és 
para mim pedra de tropeço, porque não cogitas das coisas de Deus, e, sim, 
das dos homens". Neste contexto é que Jesus levou Pedro, Tiago e João ao 
monte alto, longe de todos.

Paulo escreveu aos confusos e divididos, porém bem intencionados filipen- 
ses que, ainda que Cristo "subsistindo em forma '(morphe) de Deus não

Nossa vida e nosso 
ministério são 
constantemente postos à 
prova, e necessitamos 
descobrir continuamen te 
quem somos e qual é a 
nossa vocação. Isto 
significa fazer um esforço 
consciente para estar em 
comunhão com Deus, na 
comunidade dos crentes.

43



julgou-.como usurpação o ser igual a Deus, antes a si mesmo se esvaziou, 
assumindo a forma (morphe) de servo, tornando-se semelhante aos ho­
mens; e, reconhecido em figura humana, a si mesmo se humilhou, tornan­
do-se obediente até à morte, e morte de cruz"  (Fp 2.6-8). Aqui, no monte 
alto, nos é dito que Jesus se transformou, se transfigurou metamorphein. 
Seu ser interior foi iluminado por uma profunda claridade da qual era 
centro; e isso na presença de seus companheiros. Uma voz confirmou 
novamente quem era: "Este é o meu Filho querido que me dá muita 
alegria".

Nós, que estamos reunidos nesta Assembléia como comunidade de crentes 
em Cristo, confessamos nossa fé nele, o Filho de Deus Vivo, como vida do 
mundo. Confessamos que tomou nossa forma morphe humana, ou seja, 
que somos em nós e para nós criados à imagem de Deus. Também fazemos 
esta confissão como membros da espécie humana, em toda a sua angústia e 
seu desespero, em sua natureza deformada e desfigurada. Representamos 
tudo o que influiu na decisão de lançar as bombas sobre Hiroxima e 
Nagasáqui, e também seus efeitos de morte e destruição. Nossa adoração, 
nosso testemunho, aqui, nos permitiu ver, mais uma vez, o ser transfor­
mado, transfigurado de Cristo, que traz a paz e a justiça. Só nele e por sua 
mediação, podemos tomar e manter uma postura inequívoca em favor da 
paz e da justiça, como pacificadores e como aqueles que têm fome e sede 
de justiça, e que a continuam buscando.

Mas, que paz, que justiça e que vida em toda a sua plenitude são essas? 0  
relato da Transfiguração nos diz que Jesus se encontrava em comunhão 
com Deus, e com Moisés e Elias. Estes representavam o que Deus havia 
oferecido à humanidade, as decisões que tiveram que tomar, e o valoroso 
testemunho que tinham dado.

Moisés foi o meio pelo qual o povo de Israel se transformou através do 
êxodo, de "a casa da servidão" em "casa de Israel". No monte, Moisés 
tinha tido uma intensa comunhão com Deus, falando com ele claramente 
(Nm 12.8) e conhecendo-o face a face (Dt 34.10). E, nessa relação, rece­
beu o ensinamento da L^i Torah, e escutou o relato de Deus, segundo o 
Livro de Deuteronômio: "Vê que proponho hoje a vida e o bem, a morte e 
o mal ( . . .  ) Os céus e a terra tomo hoje por testemunhas contra ti que te 
propus a vida e a morte, a bênção e a maldição: escolhe, pois, a vida, para 
que vivas tu e a tua descendência, amando ao Senhor teu Deus, dando 
ouvidos à sua voz, e apegando-te a ele; pois disto depende a tua vida e a tua 
longevidade.. (30. 15,19,20).

"Escolhe a vida". Escolhe o que é bom, isto é, o que reflete o nosso ser 
interior, feito à imagem de Deus para ser compartilhado com os demais, o 
que nos habilita a pôr à disposição dos demais o que somos e o que temos, 
para que eles também possam ser eles mesmos e compartilhar suas vidas 
com seus semelhantes. Esse é o propósito de Deus revelado na Criação e 
nos homens e mulheres feitos à sua imagem para que participem de sua 
vida e a comuniquem uns aos outros, de acordo com os seus mandamentos 
e suas promessas de bem. Isto é vida em ação e segurança, paz e justiça 
verdadeiras.

Na raiz de uma crise na história de Israel, o profeta Elias apareceu no 
monte Carmelo e interpelou o povo de Israel para fazer uma opção: "Até

Nossa adoração, nosso 
testemunho, aqui, nos 
permitiu ver, mais uma 
vez, o ser transformado, 
transfigurado de Cristo, 
que traz a paz e a justiça. 
Só neie e por sua 
medição, podemos tomar 
e manter uma postura 
inequívoca em favor da 
paz e da justiça, como 
pacificadores e como 
aqueles que têm fome e 
sede de justiça, e que a 
continuam buscando.

44



C
M

I
quando coxeareis entre dois pensamentos? Se Javé é Deus, segui-o; e se é 
Baal, segui-o". A luta era entre o Senhor, Javé, aquele que se fez presente 
no êxodo para liberar seu povo, transformando-o no povo do pacto e 
cumprindo, assim, o seu destino para o mundo; e Baal, representante das 
forças da natureza e da história, divisoras, opressoras —  e, na realidade, 
importantes —  que fazem estragos entre os seres humanos e na criação. 
Elias apontou o caminho para uma justiça verdadeira, para relações justas 
com Deus, com os demais e com a criação, e para a autêntica paz, esse 
bem-estar que provém da total consagração a Deus e à sua vontade 
revelada para a humanidade (1 Re 18).

E foi também no monte que Elias escutou o cicio aprazível e delicado o 
qual marcou o curso que deviam tomar os outros em nome de Javé 
(1 Re 19. 9-21). O ensinamento dos profetas que seguiram a Elias foi 
resumido por Miquéias: "Ele te declarou, ó homem, o que é bom; o que é 
que o Senhor pede de ti, senão que pratiques a justiça e ames a misericór­
dia, e andes humildemente com o teu Deus? "(6.8). A justiça, o amor leal 
e a comunhão com Deus são uma só realidade.

Marcos, que estava muito próximo de Pedro, nos diz que Jesus manteve 
uma intensa conversa com Moisés e Elias, e que a voz disse aos discípulos: 
"Este é o meu Filho querido que me dá muita alegria. Escutem o que ele 
d iz !"  Estivemos repetindo as palavras da mensagem da primeira Assem­
bléia: Devemos fazer de nossa Igreja, em todo lugar, uma voz para
aqueles que não têm voz e um lugar em que todos se sintam em casa. 
Mas, não podemos ser uma voz se não escutamos constantemente e, com 
todo o nosso ser, a voz de Cristo, assim como ele escutou a voz de Deus 
pela mediação de Moisés e de Elias. Isso significa escutarmos uns aos 
outros e escutarmos quando Deus nos fala através de nossa meditação, no 
meio das vozes sem sentido do mundo de hoje.

Vista da Vigília pela Paz.

45



C
M

I 
Pe

te
r 

W
ill

ia
m

s

Bispo Desmond Tutu, do 
Concilio de Igrejas da África 
do Sul, quando falava à 
Assembléia

0  que Jesus nos tem a dizer não é reconfortante. Pedro, Tiago e João são 
nossos representantes; compartilham a forma (morphe) de nossa condição 
humana. Pedro confessou que Jesus era o Messias, aquele que cumpriría, 
na história, a promessa de Deus, e, portanto, o Filho do Deus Vivo. 
Porém, não pôde fazer frente às conseqüências. Não pôde acompanhar 
Jesus até à cruz. A  confissão não é unicamente uma questão de palavras e 
de doutrinas, e, sim, uma questão de obras de auto-entrega. Em Cesaréia 
de Filipe, uns dias antes, Jesus tinha d ito  a seus discípulos: "Se alguém 
quer me seguir, deve esquecer-se de si mesmo, carregar a sua cruz e me 
acompanhar. Porque quem quiser salvar a sua vida, vai perdê-la; mas quem 
perder a sua vida por minha causa, vai achá-la. Que vantagem terá alguém 
se ganhar o mundo inteiro e perder a sua vida? Não há nada que possa 
pagar para ter sua vida de volta" (M t 16.24-26). Mas Pedro ainda não havia 
escutado.

No monte, a sua reação imediata à presença divina fo i: "Senhor, como é 
bom estarmos aqui! Se o senhor quiser, eu armarei três tendas neste lugar: 
uma para o senhor, outra para Moisés e outra para Ei ias". Pedro não estava 
preparado para entender que essa breve visão da verdadeira natureza de 
Cristo devia dar-lhe uma nova perspectiva de sua vocação. A  Transfigura­
ção não era um fim  em si mesma; mas um descobrimento de nosso destino 
(apropriado). Isso significa que não temos que permanecer em nossa 
barraca, num estado de euforia espiritual, que não aceitamos as coisas do 
mundo como estão hoje em dia, nem fugimos da luta de morte contra as 
forças do mal para algum seguro gueto devocional. A Transfiguração 
significa que nossa consciência está alerta para que todas as forças do mal, 
que existem em nosso coração e no mundo, sejam transportadas em amor 
sofredor ao coração de Deus, pois é ele que julga e liberta.

Imediatamente depois do acontecimento da Transfiguração, Jesus e seus 
discípulos desceram do monte para se reunirem com a multidão. Um 
homem lhe suplicou que fizesse algo por seu filho  epiléptico que era

Isso significa que não 
temos que permanecer em 
nossa barraca, num estado 
de euforia espiritual, que 
não aceitamos as coisas do 
mundo como estão hoje 
em dia, nem fugimos da 
luta de morte contra as 
forças do mal para algum 
seguro "gue to "  de voei ona!. 
A Transfiguração significa 
que nossa consciência está 
alerta para que todas as 
forças do mal, que existem 
em nosso coração e no 
mundo, sejam transportadas 
em amor sofredor ao 
coração de Deus, pois é 
ele que julga e liberta.

46



disfórmico e incapaz de bastar-se a si mesmo. Os discípulos nada tinham 
podido fazer por ele. Faltou-lhes fé, essa transformação de nossa vontade, 
que se volta para Deus em adoração e obras, e faz com que o impossível se 
torne possível (Mt 17.14-21; Mc 14. 24). Nesta Assembléia, pela transfigu- 
radora Graça de Deus, somos chamados mais uma vez, a tentar o impossí­
vel em prol da paz e da justiça.

O relato da Transfiguração reflete também, nas pessoas de Tiago e João, a 
nossa deformação humana. Apesar dessa perturbadora experiência, na 
presença de Cristo e do apelo a escutá-lo e a seguir no caminho de justiça e 
de paz, esses dois irmãos, por intermédio de sua mãe, perguntam se 
ocuparão lugares privilegiados no Reino de Cristo. Para eles, a Transfigura­
ção significava ter poder, prestígio, e exercer autoridade sobre o povo da 
mesma forma que os governantes deste mundo. Tiago e João representam 
tudo aquilo que finalmente culminou com a decisão de jogar a bomba 
sobre Hiroxima; as atuais ameaças à paz e à sobrevivência; as estruturas de 
injustiça e a rede de opressão, que desfiguram a imagem de Deus nos seres 
humanos e também na criação. Jesus transforma toda a concepção de 
poder, lembrando a Tiago, a João e a nós: "Mas entre vocês não pode ser 
assim. Ao contrário, quem quiser ser importante sirva os outros. Porque 
até o Filho do Homem não veio para ser servido, mas para servir, e dar a 
sua vida para salvar muita gente" (Mt 20-26-28).

Queridos irmãos e irmãs, nossa vigília desta noite é uma preparação para 
que possamos transfigurar-nos em uma imagem verdadeira de Deus em 
Cristo, de maneira que possamos ser seus mensageiros de libertação, de 
justiça e de paz no mundo. Esta transfiguração, esta metamorfose, depen­
de da misericórdia de Deus e do Espírito, doador da vida. Requer o 
compromisso da totalidade do nosso ser num sacrifício vivo e agradável a 
Deus. Exige que não nos conformemos (que não sigamos os esquemas) 
com este tempo em que vivemos, e sim, que sejamos constantemente 
transformados, transfigurados metamorphein mediante a renovação de 
nossa consciência, de maneira que demonstremos, em nossa ação, a vonta­
de de Deus, que é boa, e inclui a todos. E isso podemos conseguir usando 
os dons do Espírito na comunhão do Corpo de Cristo para o bem de todos 
(Rm 12.1-8). Somente assim poderá revelar-se nosso ser verdadeiro e de 
todos os que compartilham a imagem de Deus.

Portanto, oremos para que o Espírito do Senhor nos liberte, e possamos 
assim contemplar a sua glória, sermos transfigurados de maneira contínua, 
à sua semelhança, de glória (em latim: c/aritas) em glória (2 Co 3.17,18). A 
visão de Cristo transfigurado é nossa transfiguração, para que nos seja 
possível responder, com clareza e valor, ao chamado que dirige aos 
bem-aventurados que têm fome e sede de justiça e aos pacificadores.

Exige que não nos 
conformemos (que não 
sigamos os esquemas) com 
este tempo em que 
vivemos, e sim, que 
sejamos constantemente 
transformados, 
transfigurados 
(metamorphein) mediante 
a renovação de nossa 
consciência, de maneira 
que demonstremos, em 
nossa ação, a vontade de 
Deus, que é boa, e inclui 
a todos.

47



Viver juntos
Mensagem da Sexta Assembléia do 
Conselho Mundial de Igrejas

Nós os saudamos em nome de Jesus Cristo na Sexta Assembléia do 
Conselho Mundial de Igrejas, reunida em Vancouver, Canadá. Representa­
mos quatrocentos milhões de pessoas de trezentas Igrejas Membros e entre 
nós é maior do que nunca a participação das mulheres, dos jovens e das 
pessoas com deficiência física. Nós lhes agradecemos suas orações de 
apoio. Transbordamos de gratidão para com Deus, que nos concedeu sua 
graça na nossa última reunião. Em muitos lugares aumentou o número das 
Igrejas Membros e aprofundou-se o seu compromisso. Enche-nos de rego­
zijo o valor e a fé demonstrados na adversidade. Sentimo-nos cheios de 
humildade ante estes novos participantes chamados a serem mártires. O 
Espírito Santo derramou sobre nós estes e muitos outros dons e por ele 
nos reunimos em ação de graças.

Esta reunião é uma continuação da série de reuniões que se iniciou em 
Amsterdã, em 1948, com o compromisso de permanecermos unidos. 
Desde então nos encontramos chamados a crescer e a lutar juntos. Aqui, 
somos chamados a viver juntos, sob o lema Jesus Cristo, Vida do Mundo. 
Nesta Assembléia saboreamos esta vida. Nosso culto numa grande tenda 
que nos faz lembrar o povo peregrino, a presença de índios canadenses que 
nos dirigiram uma interpelação, nossas comovedoras orações e agradeci­
mentos em muitas línguas mas num só espírito de devoção, nossos 
esforços para enfrentar questões que provocam a divisão, o canto das 
crianças.. . todos estes elementos são parte da nossa vida em comum no 
seio da família cristã. A  significativa participação de hóspedes de outras 
religiões e de milhares de visitantes nos traz a presença da comunidade 
humana mais ampla.

Este compromisso que todos assumimos em Vancouver destaca como é 
crítico este momento da vida do mundo, quando se está virando mais uma 
página da história. Escutamos os clamores de milhões de pessoas que 
lutam diariamente pela sobrevivência, oprimidos pelo poder militar ou 
pela propaganda dos poderosos. Conhecemos os acampamentos de refugia­
dos e as lágrimas de todos os que sofrem perdas desumanas. Percebemos o 
temor dos grupos e nações ricas e a falta de esperança de muitos que vivem 
num mundo rico em coisas, mas com um grande vazio espiritual. Há uma 
grande separação entre Norte e Sul, entre Leste e Oeste. Nosso mundo — o 
mundo de Deus — deve escolher entre a vida e a morte, entre a bênção e a 
maldição.

Esta opção decisiva nos obriga a proclamar novamente que a vida é um 
dom de Deus. A  vida em toda sua plenitude reflete o amor da comunhão 
de Deus, Pai, Filho e Espírito Santo. Este é o modelo para nossa vida, um 
dom inestimável, frágil e insubstituível, cheio de maravilhas e de glória.

48



Somente quando estabelecemos uma relação de amor com Deus, com 
nosso próximo e com o mundo da natureza, pode existir a vida em sua 
plenitude. A  miséria e o caos do mundo são a conseqüência de nos 
havermos negado a aceitar o desígnio de Deus para nós. Constantemente — 
em público ou em particular — se desfaz a comunidade, se mutila a vida e 
vivemos isolados. Na vida de Jesus encontramos a verdadeira vida de Deus, 
frente a frente. Ele experimentou nossa vida, nosso nascimento e nossa 
infância; nosso cansaço, nossa alegria e nossas lágrimas. Compartilhou a 
comida com os famintos, o amor com os desprezados, a cura com os 
doentes, o perdão com os arrependidos. Viveu em solidariedade com os 
pobres e os oprimidos e, no final, deu sua vida pelos demais. No ministério 
da Eucaristia, Deus ressuscitado nos capacita para viver este modo de dar e 
receber. "Eu  afirmo a vocês que se o grão de trigo não for lançado na 
terra e não morrer, ele continuará a ser apenas um grão. Mas se morrer, 
dará muito trigo". (João 12.24) Só o poder transformador do Espírito 
Santo permite que se possa abrir em nós esse caminho de vida. Essa 
transformação custa muito; implica que estejamos dispostos a nos expor 
inclusive à morte em nossa peregrinação para o Reino.

Nesse caminho reconhecemos nossa infidélidade. A  divisão da Igreja em 
pontos centrais de sua existência, nosso fracasso no que se refere a dar 
testemunho com valor e imaginação, nosso apego a velhos preconceitos, 
nossa participação na injustiça do mundo, tudo isso nos diz que somos 
desobedientes. Mas a graça de Deus nos maravilha, porque ainda somos 
chamados a ser o Povo de Deus, a casa de pedras vivas edificadas sobre 
Cristo, seu fundamento. O sinal desta graça é o movimento ecumênico, no 
qual nenhum membro da Igreja está só.

A  Assembléia, por conseguinte, renova seu compromisso com a visão 
ecumênica. 0  Senhor ora pela ynidade de seu povo, que é um signo através 
do qual o mundo pode ser conduzido à fé, à renovação e à unidade. 
Avançamos com passos lentos, tropeçando pelo caminho até a unidade 
visível da Igreja, mas estamos seguros de que a direção é essencial para 
nossa fidelidade. Desde a Assembléia de Nairóbi, se progrediu em muitas 
coisas: novas Igrejas unidas, atos de testemunho comum e projetos ecumê­
nicos locais. Existe uma nova convergência teológica, que poderia permitir 
avanços decisivos para uma comunhão eucarística. Agradecemos especial­
mente a Deus a esperança que nos deu com o documento "Batismo, 
Eucaristia e Ministério" e esperamos que obtenha uma ampla resposta.

Renovamos nosso compromisso com a missão e a evangelização. Por isto 
entendemos essa profunda identificação com outras pessoas na qual nos é 
possível propagar a boa nova de que Jesus Cristo, Deus e Salvador, é a 
Vida do Mundo. Não podemos impor a fé mediante nossa eloqüência. Só 
podemos sustentá-la com paciência e cuidado, para que o Espírito Santo, 
Deus evangelista, nos inspire as palavras que vamos pronunciar. Temos que 
traduzir nossa proclamação. Para todas as línguas e para todas as culturas. 
Qualquer que seja nosso contexto, entre pessoas de religiões de nosso 
tempo e pessoas que não têm fé, lembramos que o amor de Deus é para 
todos, sem exceção. Estamos todos convidados ao banquete. Jesus Cristo, 
o pão vivo, chama a todos os que têm fome, e seu alimento não conhece 
limites.

Somente quando 
estabelecemos uma relação 
de amor com Deus, com  
nosso próxim o e com o 
mundo da natureza, pode 
existir a vida em sua 
plenitude.

Nesse caminho 
reconhecemos nossa 
infidelidade. A divisão da 
Igreja em pontos centrais 
de sua existência, nosso 
fracasso no que se refere 
em dar testemunho com 
valor e imaginação, nosso 
apego a velhos 
preconceitos, nossa 
participação na injustiça 
do mundo, tudo isso nos 
diz que somos 
desobedientes. Mas a 
graça de Deus nos 
maravilha, porque ainda 
somos chamados a ser o 
Povo de Deus, a casa de 
pedras vivas edificadas 
sobre Cristo, seu 
fundamento. O sinal desta 
graça é o movimento 
ecumênico, no qual 
nenhum membro da 
Igreja está só.

49



Renovamos nosso compromisso com a justiça e com a paz. Da mesma 
maneira que Jesus Cristo curou e interpelou a vida inteira, nós temos que 
servir à vida de todos. Vemos que as forças da morte maltratam os dons 
benéficos de Deus. A injustiça nega a unidade, o compartilhar e a respon­
sabilidade, que são dons de Deus. Quando as nações, os grupos e os 
sistemas têm poder de decisão sobre as vidas das pessoas, amam a este 
poder. O caminho de Deus é compartilhar o poder, dá-lo a cada pessoa. A 
injustiça corrompe os poderosos e deforma os que não têm poder. A 
pobreza, prolongada e sem esperança, é o destino de milhões de pessoas. A 
terra roubada é motivo de ressentimento e de guerra; a diversidade de 
raças se converte na prisão infame do racismo. Precisamos com toda 
urgência de uma nova ordem econômica internacional na qual o poder seja 
compartilhado e não se tome com avidez, e estamos comprometidos a 
esforçar-nos para consegui-lo. Mas voltamos a perguntar: o que acontece 
com a Igreja? Compartilhamos o poder livremente? Não nos estamos 
apegando às riquezas da Igreja? Afirmamos que os poderosos são nossos 
amigos e fechamos nossos ouvidos aos que não têm poder? Temos tarefas 
a cumprir próximas de nossa própria casa.

A injustiça flagrante, constante e opressora conduz à violência. Hoje em 
dia, a vida está ameaçada pela guerra, o aumento das armas de todo tipo e, 
em particular, a corrida de armas nucleares. A ciência e a tecnologia, que 
tanto podem fazer para alimentar, vestir e agasalhar a toda a humanidade, 
podem ser utilizadas hoje para acabar com a vida sobre a terra. A corrida 
de armamentos absorve em todas as partes grandes quantidades de recur­
sos desesperadamente necessários para manter a vida humana. Aqueles que 
ameaçam com seu poder militar estão brincando com uma política de 
morte. Vivemos todos num momento de crise. Levantamo-nos, solidários, 
em todo lugar no mundo para pedir incessantemente, de todas as manei­
ras, o fim da corrida armamentista. A vida, dom de Deus, deve ser 
protegida quando a segurança nacional é usada como pretexto para um 
militarismo arrogante. As raízes da árvore da paz são feitas de justiça.

A vida é um dom que recebemos. Contemplamos este dom de Deus cheios 
de gratidão. No culto de abertura da Assembléia, uma mãe levou seu filho 
até a mesa do Senhor. Era um sinal de esperança e de continuidade de 
vida. Algumas vezes quase nos acanham a pequenez e a insignificância de 
nossas vidas, e então nos sentimos desamparados. Mas quando, no Culto, 
nos alimentamos com o pão da vida, reconhecemos, uma vez ou outra, o 
ato de salvação de Deus em Cristo, presente em nossas vidas. Admira-nos e 
surpreende-nos que o destino eterno de Deus seja confiado, uma vez ou 
outra, a homens comuns. Deus corre este risco. As forças da morte são 
poderosas. Porém mais poderoso é o dom da Vida em Cristo. Comprome- 
temo-nos a viver esta vida, com seus riscos e alegrias e, por isso, com todas 
as cortes celestiais nos atrevemos a perguntar: Onde está, ó morte, tua 
vitória? Cristo ressuscitou! Ressuscitou verdadeiramente!

Levantamo-nos, solidários, 
em todo lugar no mundo 
para pedir incessan temen te, 
de todas as maneiras, o 
fim da corrida 
armamentista. A vida, 
dom de Deus, deve ser 
protegida quando a 
segurança nacional é usada 
como pretexto para um 
militarismo arrogante.
As raízes da árvore da 
paz são feitas de justiça.

50



OS GRANDES TEMAS 
DA ASSEMBLÉIA

A vida em sua plenitude
Dorothee Sòlle 

Queridas irmãs e irmãos,

Dirijo-me a vocês na qualidade de mulher originária de um dos países mais 
ricos do mundo, porém um país cuja história sangrenta cheira a gás, um 
cheiro que ainda alguns de nós, alemães, não pudemos esquecer; um país 
que hoje em dia dispõe da maior concentração mundial de armamentos 
nucleares.

Gostaria de transmitir para vocês algo sobre os temores e angústias que se 
colocam neste país opulento e militarista que é o meu. Dirijo-me a vocês 
movida pela raiva, o espírito crítico e a tristeza. Esta dor que me causa 
meu país, esta irritação frente à sociedade em que vivo não são arbitrárias 
nem significam que não tenha outra coisa para pensar; procedem da crença 
na vida do mundo, que chegou para mim pelo homem pobre de Nazaré, o 
qual não possuía nem riquezas nem armas. Esse homem pobre coloca a 
vida do mundo ante nosso olhar e nos mostra o fundamento da vida, ou 
seja Deus. Cristo é a exegese de Deus, a interpretação que nos faz 
compreender quem é Deus (Jo 1. 18).

Isto não implica nenhum imperialismo religioso, que pretendería que 
outras religiões não pudessem proporcionar interpretações diferentes de 
Deus, mas sim um compromisso incondicional de colocar-nos ao lado de 
Cristo se vamos ao encontro da vida do mundo e não ao da morte.

Cristo veio ao mundo para que todos "tenham vida, e para que a tenham 
em abundância" ou, dito de outra maneira, para que possam viver e 
encontrem em abundância o que necessitam (Jo 10. 10). O que é esta 
"vida em sua plenitude"? Donde procede? Quem a pratica? Eu vejo em 
nosso mundo dois instrumentos de sua destruição: a pobreza exterior e o 
vazio interior.

Aproximadamente dois terços da família humana não conhecem "a vida 
em sua plenitude", porque vivem na indigência, empobrecidos por causa 
de fatores econômicos, e à beira da morte. Passam fome, carecem de 
moradia, não dispõem de escolas nem de medicamentos para seus filhos, 
não têm ajjua potável para beber, sofrem desemprego, não sabem livrar-se 
de seus opressores. O "Primeiro Mundo" — ou seja as nações ricas — impõe 
aos menos poderosos seus próprios tratados comerciais e seus tipos de 
relações internacionais, precipitando-os numa miséria cada vez maior. A 
luta pela sobrevivência destrói a plenitude da vida e o shalom (a paz do 
Senhor) de que fala a Bíblia, ou seja, que os homens não tenham que 
angustiar-se para obter o seu sustento diário, desfrutem boa saúde, não se 
vejam ameaçados por inimigos e gozem de longa vida no seio de suas

O que é esta "vida em sua 
plenitude"? Donde 
procede? Quem a pratica? 
Eu vejo em nosso mundo 
dois instrumentos de sua 
destruição: a pobreza 
exterior e o vazio interior.

51



famílias e de sua comunidade. "O alongar-se da vida está na sua mão 
direita, na sua esquerda riquezas e honra", segundo consta nos Provérbios 
de Salomão (Pv 3. 16). A  pobreza destrói esta vida prometida a todos.

Aproveito esta ocasião para dar-lhes a conhecer uma carta de uma mulher 
brasileira, ditada a uma freira, porque ela não sabe escrever:

Eu, Severina, nasci no Nordeste. A  li, na minha terra, morreram dois 
filhos meus porque eu não tinha leite. Um dia vi no meu povoado como 
transportavam quarenta e dois pequenos caixões para o cemitério. Minha 
cunhada, que era pobre, teve dezessete filhos; só três deles viviam, todos 
os outros tinham morrido quando tinham entre um e quatro anos de 
idade. De seus três filhos, dois não são normais. Assisti a todos os partos de 
minha cunhada e, às vezes, nem sequer tínhamos um pedaço de pano 
limpo para envolver o recém-nascido. A  muitas famílias, na verdade, a 
milhares delas sucede o mesmo: têm de dez a quinze filhos e de cada dez 
morrem cinco ou seis. Padres nos diziam: 'se tiveram sete filhos faleci­
dos quando pequenos, considerem-se felizes, já que uma coroa de anjos os 
espera no céu". Mas quem pode dizer o que significa para uma mulher 
esperar um filho dez vezes, ou mais ainda, durante nove meses e chorar 
durante os três primeiros meses porque sabe que não poderá criá-los? Tem 
que amá-lo para o ver morrer de fome depois de quatro meses? É  isso que 
é a "dignidade humana"? Sinto que com toda a segurança o Cristo do 
Evangelho, que sempre Cláudia e Vera me lêem, amava a pobreza; no 
entanto não suportava a miséria humana. Existe uma diferença entre ser 
pobre e não poder dar ao próprio filho nada além de água açucarada, 
sabendo que dessa maneira ele vai morrer de fome.

Cristo veio para que todos "tenham vida em abundância", mas o empobre­
cimento absoluto, que no contexto de um mundo tecnologicamente 
desenvolvido constitui um crime, destrói a humanidade sob os pontos de 
vista físico, espiritual, psíquico e também religioso, porque desvirtua a 
esperança e transforma a fé numa caricatura ou numa apatia impotente. 
Entre Cristo, que é plenitude de vida para todos, e as vítimas da pobreza 
se faz presente a exploração, pecado dos ricos, os quais tentam destruir a 
promessa de Cristo. Com relação à "abundância de vida", no Evangelho de 
João, Cristo diz: "Eu sou a porta. Quem entrar por mim será salvo;poderá 
entrar e sair, e achará comida. 0  ladrão só vem para roubar, matar e 
destruir; mas eu vim para que as ovelhas tenham vida, e vida completa" 
(Jo. 10. 9-10). Cristo e "o ladrão" estão frente a frente. O ladrão vem para 
despojar os pobres, de tal maneira que morrem. Cristo veio com o desígnio 
de dar plenitude de vida. Sem dúvida, a atitude de esperar simplesmente 
que venha até nós o ladrão ou Cristo seria dar prova de uma espécie 
infantil de cristianismo. Nós participamos dos dois projetos: o de despoja- 
mentos e de plenitude de vida. Ou participamos da missão de Cristo, ou 
então das intenções do ladrão com relação ao mundo. Enquanto formos 
apenas vítimas ou observadores da luta pela justiça, estamos dando nosso 
apoio ao ladrão e a seus crimes. Se, pelo contrário, lutamos por um mundo 
mais justo, estaremos participando da obra de criação de Deus, o qual nos 
confiou a terra para que ela dê plenitude de vida a todos.

A  vida em sua plenitude é impossível quando alguém está na pobreza 
forçada e absoluta. Sem dúvida, também no seio do Primeiro Mundo — o 
rico —, a vida plena não floresce, e em seu lugar, cada vez ganha mais

A  vida em sua plenitude é 
impossível quando alguém 
está na pobreza forçada e 
absoluta. Sem dúvida, 
também no seio do 
Primeiro Mundo  —  o 
rico a vida plena não 
floresce, e em seu lugar, 
cada vez ganha mais 
importância o vazio 
interior.

52



importância o vazio interior. O que existe entre Cristo e a classe média do 
"Primeiro Mundo" não é um empobrecimento material e sim um vazio 
psíquico. A falta de sentido da vida, sentimento que têm muitas pessoas 
sensíveis, desde o começo da industrialização, constitui hoje em dia um 
fenômeno corriqueiro entre a população do "Primeiro Mundo": nada nos 
alegra, nada nos faz sofrer profundamente; as relações com as outras 
pessoas são superficiais e intercambiáveis, AS ESPER A N Ç A S E OS PRO ­
JETO S não vão além das próximas férias. Para a maioria, o trabalho não 
traz satisfação, carece de sentido e é aborrecido. Fomos criados por Deus 
como homens e mulheres capazes de trabalhar e de amar.

Participamos da criação; a plenitude da vida implica também converter-se 
numa pessoa ativa e afetuosa. No entanto, a vida da maioria das pessoas do 
primeiro mundo mais parece uma morte prolongada que pode durar 
muitos anos. É uma vida sem dor, já que contamos com uma grande 
diversidade de pílulas para a eliminar; é uma vida sem sentimentos (dizer 
que alguém é emotivo adquiriu uma conotação pejorativa); está desprovida 
da dimensão da graça, porque se considera que é cada um que faz a sua 
própria vida, e que não é um dom do Criador; é uma vida sem alma, que 
transcorre num mundo onde tudo se calcula em termos de intercâmbio. 
Nada é bonito por si mesmo, nada é fonte de felicidade; a única coisa que 
conta é o lucro que se obtém das coisas. Somos seres vazios, mas ao mesmo 
tempo repletos de produtos e bens supérfluos. Existe uma estranha relação 
entre os numerosos objetos que possuímos e consumimos, e o vazio de 
nossa existência verdadeira. Se Cristo veio para que tivéssemos acesso à 
plenitude da vida, o capitalismo veio para converter tudo em dinheiro: essa 
é a morte prolongada que percebemos nos rostos vazios. Pensem em um 
engarrafamento de carros: cada pessoa está sentada sozinha em sua respec­
tiva caixa de metal e vai avançando com lentidão e agressividade. Consi­
dera-se muito normal sentir frustração e ódio para com os que estão na 
frente e atrás. Eis uma imagem do vazio da vida que existe no mundo rico.

Consta no Evangelho o relato do jovem rico que aparentemente possuía a 
plenitude da vida sob a forma de bens materiais, mas que, no entanto, 
sente o vazio interior de sua vida. A vida que o tratou tão bem. Possui 
tudo que precisa e mais um pouco, porém se questiona acerca de suas 
posses e sua satisfação. O que hei de fazer de minha vida? 0  que devo 
fazer para ganhar a vida eterna? O que posso fazer para que a minha vida 
seja mais clara e coerente, menos fragmentada e onde não haja conces­
sões? De que maneira posso escapar da imperfeição de minha existência? 
Tive a oçasião de ler uma carta que poderia ter sido escrita por um irmão 
do jovem rico; trata-se de uma pessoa normal, pertencente à classe média 
européia, de raça branca. O texto da carta é o seguinte: Tenho trinta e 
cinco anos, sou um funcionário que goza de uma boa situação e sou 
casado. Temos dois filhos. Até agora a relação com a minha esposa é boa. 
Não temos problemas em relação aos filhos. Tenho tudo que preciso; 
minha profissão me traz segurança e bons proventos; em casa vai tudo 
bem. Apesar de tudo, ultimamente não me sinto bem. Cada vez mais sinto 
que há um vazio em minha vida. Falta alguma coisa que eu não sei o que é. 
Às vezes sinto que deveria abandonar tudo, mas faltam-me forças para 
fazê-lo. Não é possível deixar para trás tudo o que se fez. A carta termina 
com a pergunta: Que devo fazer?

53



Tenho diante de mim esses dois rostos: o do funcionário da Alemanha 
Ocidental e o do jovem rico do Novo Testamento. Ambos possuem tudo 
que necessitam e no entanto falta-lhes tudo. Não pertencem ao tipo de 
homens viris e duros que têm êxito na vida; não são brutais e sim bem 
sensíveis. Não conquistaram o lugar que ocupam em suas riquezas através 
de roubo e do assassinato, nem com calúnias, nem com trapaças para 
explorar seus semelhantes. Provavelmente velam por seus pais e não maltra­
tam suas esposas. São corteses e rejeitam qualquer radicalismo. Tanto um 
como o outro aspiram a fazer algo de sua existência e gostariam de 
alcançar a vida eterna. Desejam viver de maneira íntegra e harmoniosa, e 
ser, de certo modo, o reflexo do resplendor da plenitude. Mas suas vidas 
carecem de todo esplendor. Não irradiam luz. É aí que se instala o vazio, 
por trás do qual está a morte prolongada.

O evangelista Marcos diz que Jesus olhou o jovem rico e o amou 
(Mc 10. 21). Jesus quis atraí-lo da mesma forma que a todos nós para uma 
vida mais rica do que aquela que ele tinha conhecido até então. Também 
este jovem rico poderia chegar a conhecer a plenitude da vida. Inclusive 
está consciente de que carece de algo e de que pode esperar mais da vida. 
Apesar de tudo isso, há algo profundamente errado na idéia que se faz da 
vida eterna; tenho tudo — disse — cumpri todos os mandamentos; só me 
falta uma coisa: o sentido da vida, a plena realização. Se a conseguir, 
apesar do resto, terei o que necessito. Jesus inverte esta expectativa: " Não 
possuis pouco, e sim demais. Vende tudo o que tens, e dá o dinheiro aos 
pobres, e assim terás riquezas no céu. Depois vem e segue-me" 
(Mc 10. 21).

Atualmente numerosas pessoas da classe média tentam encontrar uma 
nova espiritualidade. Querem algo mais do que possuem, ou seja, uma boa 
formação, uma profissão, instrução, proventos assegurados, uma família e 
amigos. Querem algo mais: sua realização no aspecto religioso, o sentido 
da vida, o alimento espiritual, o consolo; querem que tudo isto se some à 
segurança material. Tratar-se-ia de uma espécie de "mais-valia" religiosa 
destinada aos que são sumamente privilegiados. Estes buscam a plenitude 
espiritual da vida além da material, ou seja, a bênção divina para as suas 
riquezas.

Porém Jesus não admite esta esperança piedosa da classe média. Não é 
possível obter a plenitude da vida quando já se possui tudo. Antes de 
alcançar a plenitude de Deus devemos despojar-nos de tudo. Dá o que 
possuis, entrega-o aos pobres, e assim encontrarás o que estás buscando. O 
relato do jovem rico tem um triste fim. Triste para este jovem; é muito 
rico e o Evangelho nos diz que ele vai embora. Talvez caia em depressão, 
talvez logo comece a beber, quem sabe provoque um acidente de automó­
vel. Não se deixou levar por Cristo para uma vida ampla, plena e comparti­
lhada.

Em várias cidades da Alemanha Ocidental vê-se nas paredes, escrito em 
inglês: No future (não há futuro); os autores dessas pichações são pessoas 
jovens, cheias de vida, que não podem imaginar a possibilidade de botar 
um filho no mundo; deixaram de plantar árvores. A vida em sua plenitude, 
a promessa do Cristo, só pode suscitar neles um sorriso cansado. Às vezes 
sua tristeza se exterioriza de maneira agressiva e logo se interioriza em 
forma de depressão: o vazio da vida.

Dorothee Solle, teóloga alemã

Não é possível obter a 
plenitude da vida quando 
já se possui tudo. Antes de 
alcançar a plenitude de 
Deus devemos despojar-nos 
de tudo. Dá o que possuis, 
entrega-o aos pobres e, 
assim encontrarás o que 
estás buscando.

54

C
M

I



Em nosso relato, Jesus também continua com tristeza: "<Como é d ifíc il 
para os ricos entrarem no Reino de Deus!” (Mc 10.23). A  plenitude da 
vida, o Reino de Deus, a vida eterna; tudo isto se acaba diante das posses 
materiais, a exploração e a injustiça. Porém o jovem rico que ignora tudo 
isto, experimenta uma tristeza desesperada e um triste desespero. Por que 
tantas pessoas no mundo estão tão vazias? Os objetos supérfluos fazem a 
vida supérflua. Na jovem geração está aparecendo um poderoso desejo de 
se libertar da posse de demasiados objetos materiais. Henry David Thoreau 
disse: As possibilidades que a vida oferece diminuem à medida que os 
chamados meios de que dispomos aumentam. O melhor que pode fazer 
um homem rico para salvaguardar sua humanidade é tornar reais os desejos 
que tinha quando era pobre. Do ponto de vista puramente econômico 
não se pode encontrar nenhuma explicação para ofenômeno:Se se possui 
tudo, que mais se pode pretender? Tenho minhas dúvidas de que a 
psicologia individual, que é o ópio da classe média, possa trazer uma 
explicação a respeito. Não creio que nos seja necessário conhecer os pais 
do jovem rico, nem analisar as relações que tiveram com seu filho para 
entender a história deste jovem com Deus. Considero que para compreen­
der a vida vazia e sem sentido dos ricos necessitamos dispor de um 
verdadeiro conhecimento de Deus, ou seja, da teologia.

4

Deus é o fundamento da vida: SOPROU NO HOMEM o fôlego da vida 
(Gn. 2: 7). Se nos escondemos de Deus atrás de nossos numerosos bens, de 
tal modo que Deus não nos possa alcançar, pereceremos; é a morte 
prolongada da classe média, que também afeta as classes dominantes do 
Terceiro Mundo. A riqueza cumpre o papel de um muro, que é um 
obstáculo muito mais difícil de transpor do que as famosas muralhas de 
Jerico: nos isolamos, nos colocamos fora de alcance, nosso muro torna-se à 
prova de som, de maneira que não podemos ouvir os gritos dos oprimidos 
e miseráveis. O apartheid não constitui simplesmente um sistema polí­
tico de um país africano; o apartheid é uma determinada maneira de 
pensar, de sentir e de viver sem ter consciência do que acontece na nossa 
frente. Existe uma maneira de fazer teologia sem nunca levar em conta 
nem escutar os pobres e as vítimas da exploração econômica: é a teologia 
do apartheid. Estou me referindo à minha própria classe social, mas 
gostaria de incluir aqui os que se encontram em situações econômicas 
distintas e perseguem os mesmos ideais, ainda que não os tenham todavia 
alcançado. Queridos irmãos e irmãs do Terceiro Mundo e do "Segundo 
Mundo": peço-lhes que não sigam o nosso exemplo. Reclamem o que lhes 
temos roubado, mas não nos sigam; do contrário terão que despedir-se 
pesarosamente de Cristo, como o jovem rico. Não se deixem arrastar para 
a concepção de "plenitude de vida" que elaboramos no mundo ocidental. 
É uma ficção. Afasta-nos de Deus; enriquece-nos, porém nos mata.

O vazio psíquico dos ricos é uma conseqüência da injustiça econômica, da 
qual tiram proveito. Escolhemos um sistema que se baseia no dinheiro e na 
violência. O jovem rico entrará em depressão. Não está em condições de 
introduzir nenhuma mudança em sua vida; apenas pode assegurar seus 
meios de sobrevivência. Deverá guardá-los cada vez melhor para que não 
possam roubá-los; por isso se arma.

A atitude ligeiramente depressiva de tantas Igrejas européias e norte-ameri­
canas equivale praticamente a estar de acordo com o militarismo. Não 
têm nenhuma esperança, visto que depositaram sua confiança na paz

O apartheid não 
constitui simplesmente 
um sistema político de um 
país africano; o 
apartheid é uma 
determinada maneira de 
pensar, de sentir e de 
viver sem ter consciência 
do que acontece na nossa 
frente. Existe uma maneira 
de fazer teologia sem 
nunca levarem conta nem 
escutar os pobres e as 
vítimas da exploração 
econômica: é a teologia 
do apartheid.

55



mortal dos que se armam. O dinheiro e a violência vão juntos: os que 
converteram o dinheiro no seu Deus devem fazer da “ segurança" a 
ideologia do Estado e conceder prioridade política ao rearmamento.

Muitos cristãos se perguntam: O que há de mal em procurar nossa 
segurança através do rearmamento? Não desejamos utilizar a bomba e sim 
valer-nos dela como ameaça! Mas, na realidade, a bomba destrói a pleni­
tude de vida que Cristo nos prometeu. Destrói materialmente a vida dos 
pobres e espiritualmente a dos ricos. A bomba está dentro de nós mesmos; 
estamos possuídos por ela. Não estamos em condição de experimentar a 
plenitude de vida se vivemos sob o domínio da bomba, que se tornou o 
símbolo de maior poder de nosso mundo, a qual os políticos temem e 
amam acima de todas as coisas e na qual concentram mais pesquisas e 
dinheiro, ou seja, em seu deus.

A riqueza dos poderosos não é somente constituída por seus bens, mas 
também, na sua maior parte, por sua capacidade de destruição. O mundo 
em que vivo é rico, sobretudo rico em morte e em melhores possibilidades 
de matar. As bombas que estão armazenadas debaixo da terra, ou debaixo 
do mar em submarinos, esperando para ser usadas; as quantidades de 
material explosivo que estão destinadas a todos os habitantes da terra, 
apontam, creio eu, para Deus. A corrida armamentista significa que Deus 
deve desaparecer da terra de uma vez por todas. Inclusive as bombas que 
até agora não foram usadas apontam para Deus. O militarismo é a maior 
tentativa que o homem já fez para livrar-se definitivamente de Deus, 
anular a criação e impedir a redenção que conduz à plenitude de vida.

Se é verdade que os objetos supérfluos fazem a vida supérflua, então o 
caminho da conversão nos leva a nos tornar mais pobres. "Vai, vende tudo 
o que tens", disse Jesus ao rico da classe média, "e dá o dinheiro aos 
pobres". Não é possível a nós encher o vazio interior simplesmente com a 
presença de Deus, sem dispor de nada de nós, como pensam muitas 
pessoas que se vangloriam de uma espiritualidade barata; antes de tudo nos 
devemos despojar exteriormente de tudo o que temos em demasia. Despo- 
jar-se, para Deus, é livrar-nos de todas as posses deste mundo — ou seja, o 
dinheiro e o poder — e renunciar a elas ou, pelo menos, limitá-las. Fazer-se 
mais pobre, apelar cada vez menos para a violência, eis aí a conversão que 
conduz à plenitude de vida.

Jesus tratou de fazer entender ao jovem rico a conveniência de romper 
com o seu mundo, com as suas concepções e valores específicos, e com sua 
própria classe social, a dos privilegiados. Cristo nos faz a mesma pergunta: 
Durante quanto tempo vamos ainda participar da ordem deste mundo 
baseada na exploração e na opressão, e ser beneficiários e cúmplices de um 
sistema dominado pelo "ladrão (que) só vem para roubar, matar e des­
truir"? Para o meu próprio país, responder a esta pergunta hoje em dia é 
mais fácil do que há três anos atrás. Devo dizer que nunca teria acreditado 
que pudesse surgir tanta libertação e tanta vida das Igrejas tradicionais que 
mais de uma vez me deram a impressão de ser um túmulo de Cristo. Se 
com pedras Deus consegue criar filhos e filhas que lutam pela paz, porque 
não haveria de fazer o mesmo com comunidades paroquiais?

Faz alguns anos, muitas entre as pessoas mais esclarecidas que conheço 
desejavam ardentemente ir ao Terceiro Mundo, porque lá as lutas são mais

A riqueza dos poderosos 
não é somente constituída 
por seus bens, mas 
também, na sua maior 
parte, por sua capacidade 
de destruição.

A corrida armamentista 
significa que Deus deve 
desaparecer da terra de 
uma vez por todas. 
Inclusive as bombas que 
até agora não foram usadas 
apontam para Deus. O 
militarismo é a maior 
tentativa que o homem já 
fez para livrar-se 
definitivamente de Deus, 
anular a criação e 
impedir a redenção que 
conduz à plenitude de 
vida.

56



claras, as frentes mais definidas e as esperanças mais imediatas. Gostaria de 
estar na Nicarágua, escreveu-me um estudante, iá seria possível viver 
em Cristo. A muitos de nós parecia que só poderiamos encontrar Cristo 
junto aos pobres e não no contexto do Primeiro Mundo. Sem dúvida, 
tenho a impressão de que neste aspecto produziram-se algumas mudanças. 
Não vivemos em El Salvador e sim debaixo do domínio da OTAN. Em 
seus escritórios de planejamento tomam-se decisões sobre a nossa vida e a 
de outros povos. A li se oferecem sacrifícios a falsos ídolos e ali deve 
realizar-se a nossa luta. Nosso dever histórico é lutar pela paz e contra o 
militarismo. Essa é a nossa maneira de participar nas lutas de libertação do 
Terceiro Mundo. Ninguém que se sente vinculado por um compromisso 
com os pobres tem motivos para desesperar-se nem para precipitar-se em 
atos absurdos de destruição e autodestruição. Desde que começou o novo 
impulso da corrida armamentista, que tende a perpetuar a tirania do 
terror, sabemos onde se encontra nosso El Salvador, nosso Vietnã, nosso 
Soweto, nossa luta de libertação e nossa conversão do dinheiro e poder em 
justiça e em paz. São Paulo também se refere à "plenitude de vida" como 
"á glória do Senhor" que olhamos "o rosto descoberto, refletido como 
num espelho" (2 Co 3.18); esta glória a encontramos nos rostos dos que 
optaram pela justiça e pela paz.

Muitos cristãos consideram que a ausência de violência só é possível no 
Reino de Deus e que na terra a guerra e a miséria são inevitáveis. Os que 
pensam assim dissociam Deus de seu Reino e almejam, como o jovem rico, 
uma vida eterna sem justiça e uma plenitude de vida sem amor. Isto é 
absurdo. A riqueza do ser humano reside nas suas relações com os demais. 
A  plenitude de vida não diminui quando repartida com outras pessoas, e 
sim aumenta da mesma maneira maravilhosa como se multiplicaram os 
cinco pães e os dois peixes. Cristo nos livra da miséria que devora a vida e 
do vazio interior que absorve essa mesma vida, para conduzir-nos a uma 
nova comunidade em cujo seio são suprimidas as relações de violência com 
os outros, e para que, assim, possamos fazer-nos felizes uns aos outros. 
Nós nos unimos com amor vivo^e já não temos que adiar a vida eterna para 
uma época posterior à nossa. Existe um texto do profeta Isaías que se 
refere à plenitude da vida, à sua beleza e veracidade:

"Que soltes as ligaduras da impiedade, desfaças as ataduras da servidão, 
deixes livres os oprimidos e despedaces todo jugo? Porventura não é 
também que repartas o teu pão com o faminto, e recolhas em casa os 
pobres desabrigados, e se vires o nu, o cubras, e não te escondas do teu 
semelhante? Então romperá a tua luz como a alva, a tua cura brotará sem 
detença, a tua justiça irá diante de ti, e a glória do Senhor será a tua 
retaguarda ( . .  ) serás chamado reparador das brechas, e restaurador de 
veredas para que o país se torne habitável" (Is 58. 6-8, 12). Este texto se 
refere à riqueza da vida. Diz que não deve conter-se. A plenitudeaumenta 
de acordo com a prodigalidade. A  riqueza a que o texto faz alusão consiste 
em ser uma pessoa humana e não em ter posses. A riqueza constituída por 
bens materiais se mantém pela posse, a situação pessoal e o privilégio. E 
uma riqueza que se adquiriu às custas do empobrecimento de outros.

0  homem rico a que se refere Isaías, que reparte o pão com o faminto e 
conversa com aquele que está triste, não é rico no sentido de posses, mas 
no sentido das relações humanas que estabelece. Esta mulher tem muitos 
amigos; isso não quer dizer que tenha uma riqueza interior que lhe permita

Muitos cristãos 
consideram que a ausência 
de violência só é possível 
no Reino de Deus e que 
na terra a guerra e a 
miséria são inevitáveis.
Os que pensam assim 
dissociam Deus de seu 
Reino e almejam, como o 
jovem rico, uma vida 
eterna sem justiça e uma 
plenitude de vida sem 
amor. Isto é absurdo.

57



passar por cima da riqueza e da falta de liberdade dos demais. O homem 
rico de que fala Isaías, percebe a injustiça, a subjugação e a destruição da 
vida em sociedade, porém não está disposto a aceitar isso. Vive numa 
direção, com uma tendência clara e uma finalidade: que todos recebam um 
nome. Rico é aquele que consegue fazer para si irmãos e irmãs. Rico é, 
neste sentido, um pequeno país como a Nicarágua, no qual a escassez 
converteu-se em plenitude. Isaías não fala para aqueles que apenas cum­
prem ordens, aos que executam as tarefas que lhes foram confiadas. Fala 
para o ser humano cheio de riqueza e vitalidade que na tradição cristã tem 
sido caluniado e rebaixado com tanta freqüência. O profeta conta com 
esse tipo de pessoas e as atrai para a beleza de uma vida autêntica e plena.

O Evangelho — e nosso texto é puro Evangelho — é bonito. Promete uma 
vida sem desprezo pelo próximo, nem por si mesmo. Uma vida isenta de 
cinismo, uma vida sem medo, uma vida abundante, na qual cada minuto 
conta. "Então romperá a tua luz como a alva". Uma nova pele nascerá 
sobre sua ferida. Incluída na banalidade da vida cotidiana, na terrível 
secura das relações petrificadas, "tua alma se sentirá satisfeita". E nada 
carecerá de sentido. "A tua escuridão será como o meio-dia".

Isaías não fala para 
aqueles que apenas 
cumprem ordens, aos que 
executam as tarefas que 
lhes foram confiadas. Fala 
para o ser humano cheio 
de riqueza e vitalidade 
que na tradição cristã tem 
sido caluniado e rebaixado 
com tanta freqüência.

Quando ouço este texto não me sinto frente a novas exigências — as 
exigências que ele contém são velhas e conhecidas —, e me sinto atraída 
pela vida em sua plenitude. É possível viver desta maneira. Assim quero 
ser. Que se pense assim em mim, e que me chamem desta maneira. Quando 
ouço este texto, lembra-me que somos fortes, que somos capazes de fazer 
algo, que não somos inúteis. Não temos necessidade de pregar ao longo 
dos anos que não podemos fazer nada com nossa força e que estamos 
perdidos. Podemos cantar um novo cântico: "Então a tua luz nascerá das 
trevas; serás como um jardim regado, e como um manancial, cujas águas 
jamais faltam."  Assim deve ser e assim será. Terei um nome, receberei uma 
resposta, nunca mais estarei indefeso nem angustiado; a verdade do mun­
do, o sentido da vida se revelarão claramente. "Olha, estou aqui!" — diz 
Deus neste texto, "não estou longe nem estou em outro lugar, não estou no 
futuro nem no passado, com povos mais felizes, e sim aqui. Este é o 
sentido de todas as coisas: não te afastes de teu irmão nem de tua irmã, e 
então despontará tua luz como a alva. "

O cristianismo não nos diz nada que não possamos ouvir em outras partes 
do mundo. "Se eliminas a opressão. . . "  Mas oferece também uma pro­
messa final: nada carece de sentido.

Santa Teresa de Ávila disse que todo caminho que leva ao céu já é o céu. 
Seja qual for a etapa desse caminho, por mais profunda que seja a 
escuridão para onde nos conduz, nunca estaremos sós. Se nos abandonar­
mos ao impulso do amor, se multiplicarão as nossas forças. Quanto mais 
compartilhamos, mais aumentará a nossa riqueza. Se nos abandonarmos 
sempre ao impulso do amor, estará em nós o amor, a plenitude de vida.

58



Declaração sobrea

a paz e a justiça

1. A humanidade se encontra hoje sob a ameaça sombria de uma corrida 
armamentista mais intensa do que nunca e de sistemas de injustiças mais 
expandidos, perigosos e difíceis como jamais o mundo conheceu. Nunca a 
raça humana esteve tão perto da autodestruição total. Nunca houve tanta 
gente carecendo do mais necessário e vivendo sob a opressão.

2. Sob essa ameaça, reunimo-nos aqui em Vancouver, na Sexta Assem­
bléia do Conseho Mundial de Igrejas, para proclamar a nossa fé comum em 
Jesus Cristo, Vida do Mundo, e para dizer aos povos do mundo:

• não temam, porque Cristo venceu as forças do mal; nele se tornam 
novas todas as coisas;
• não temam, pelo amor de Deus, levantem-se pela justiça e a paz;
• confiem no poder de Cristo que reina sobre todas as coisas; dêem 
testemunho dele em palavras e obras, custe o que custar.

AMEAÇAS CRESCENTES A JUSTIÇA E À PAZ

3. Sentimo-nos, contudo, impelidos ao arrependimento quando contem­
plamos, alarmados, a rapidez com que aumentaram as ameaças à justiça e à 
sobrevivência desde a última vez que nos reunimos. A corrida frenética 
para uma conflagração nuclear acelerou-se vertiginosamente. Num período 
da história incrivelmente breve, passamos dos horrores de Hiroshima e 
Nagasáqui —  e do perigo de que se repitam em qualquer parte do mundo —  
à probabilidade de que a vida possa desaparecer de todo o planeta, a 
menos que façamos agora algo para evitá-lo. Um momento de loucura, 
uma operação estratégica mal calculada, uma combinação fortuita de erros 
de um computador, uma interpretação falsa da intenção dos outros, um 
inocente equívoco —  qualquer desses fatos poderia desencadear um holo­
causto nuclear.

4. Como nos foi recordado de maneira dramática durante esta Assem­
bléia, as armas nucleares fazem vítimas mesmo na ausência de guerra, por 
causa dos efeitos duradouros das explosões nucleares, das experiências de 
armas nucleares ou do despejo do lixo nuclear.

5. Entretanto, para muitos bilhões de pessoas, não são as armas nucleares 
o perigo mais imediato para sua sobrevivência. Conflitos locais, nacionais e 
internacionais causam estragos no mundo inteiro. A intersecção dos confli­
tos Este-Oeste e Norte-Sul têm como resultado injustiças cerradas, viola­
ções sistemáticas dos direitos humanos, opressão, ausência de lar, fome e 
morte para muitíssimos seres humanos. Milhões de pessoas perderam a sua

59



nacionalidade, e foram expulsas dos países, convertendo-se em refugiados 
e exilados.

6. O Conselho Mundial de Igrejas chama continuamente a atenção das 
Igrejas para as ameaças de caráter econômico que descem sobre a paz. 
Mesmo sem haver guerra, milhares de pessoas morrem diariamente de 
fome, tanto nas nações ricas como nas pobres. A miséria e os sofrimentos 
oriundos de diversas formas de injustiça alcançaram nos tempos modernos 
um nível sem precedentes. Há um ressurgimento do racismo que, freqüen- 
temente, se constitui numa causa de guerra. Os povos se vêem continua­
mente arrastados, como última solução, a pegar as armas para se defende­
rem contra a violência sistemática, ou para reclamarem seus direitos à 
autodeterminação ou à independência.

7. Enquanto se gastam diariamente, no mundo, cerca de dois bilhões de 
dólares americanos em armamentos, a economia mundial se encontra 
afundada numa crise que se prolonga e se intensifca, e que ameaça todos 
os países e a segurança internacional. O espectro da guerra comercial, da 
desvalorização competitiva e do afundamento financeiro é onipresente. 
Esta crise tem contribuído para que haja uma injustiça ainda maior para 
com os países em desenvolvimento, pois, por causa dela, milhões de 
pessoas vêem negadas as suas necessidades básicas de vida. O fracasso da 
UNCTAD VI acabou com as esperanças de se estabelecer um diálogo 
significativo Norte-Sul. Embora sejam numerosos os fatores que entram 
em jogo, o vínculo entre a corrida armamentista e o desenvolvimento 
econômico, os efeitos dos aumentos dos orçamentos de defesa e a depen­
dência crescente da produção de armas dos países industrializados — com 
a conseqüente pressão sobre o sistema internacional em seu todo — 
constituem ameaças concretas à paz e à justiça.

O Conselho Mundial de 
Igrejas chama 
continuamente a atenção 
das Igrejas para as 
ameaças de caráter 
econômico que descem 
sobre a paz. Mesmo sem 
haver guerra, milhares de 
pessoas morrem 
diariamente de fome, 
tan to nas nações ricas 
como nas pobres. A 
miséria e os sofrimentos 
oriundos de diversas 
formas de injustiça 
alcançaram nos tempos 
modernos um nível sem 
precedentes.

60



NÃO HÁ PAZ SEM JUSTIÇA

8. Os povos do mundo têm necessidade de paz e justiça. A paz não é mera 
ausência de guerra. A paz não pode ser edificada sobre a injustiça, mas, 
sim, requer a implantação de uma nova ordem internacional baseada na 
justiça para todas as nações e no seio de todas elas, bem como o respeito 
pela humanidade, dom de Deus, e a dignidade de todas as pessoas. Tal 
como nos ensinou o profeta Isaías, a paz é o efeito da justiça.

9. As Igrejas são chamadas, hoje, a fazer uma nova confissão da sua fé e a 
arrepender-se de todas as vezes que os cristãos guardaram silêncio ante a 
injustiça ou as ameaças à paz. A visão bíblica da paz unida à justiça para 
todos, da plenitude, da unidade e de todo o povo de Deus, não é para os 
discípulos de Cristo mais uma opção entre outras: é um imperativo do 
nosso tempo.

A paz não pode ser 
edificada sobre a injustiça, 
mas, sim, requer a 
implantação de uma nova 
ordem internacional 
baseada na justiça para 
todas as nações e no seio 
de todas elas, bem como o 
respeito pela humanidade, 
dom de Deus, e a 
dignidade de todas as 
pessoas.

10. A visão ecumênica da paz e da justiça se baseia na crença de que, se 
não há justiça para todos e em toda parte, nunca será possível a paz. Desde 
que o movimento ecumênico existe, a paz e a justiça têm sido uma de suas 
preocupações essenciais. O Conselho Mundial de Igrejas fo i concebido em 
meio ao estrondo e ao espectro de guerras mundiais. Desde a sua criação, 
condenou a guerra e dedicou esforços quase constantes para evitá-la, para 
ajudar as vítimas dos conflitos armados e impedir que estoure uma nova 
guerra. Vem denunciando as injustiças que levam aos conflitos, afirmando 
a sua solidariedade com os grupos e movimentos que lutam pela justiça e a 
paz, e procurando instituir canais de comunicação que favoreçam a solu­
ção pacífica dos conflitos. Vem chamando repetidas vezes a atenção das 
Igrejas —  e, por meio destas, a dos governos e a do público em geral —  para 
as ameaças à paz e à sobrevivência e para a crise cada vez mais profunda 
em que nos encontramos. Acontece que agora estamos numa situação 
ainda mais crítica. Ê  mais necessário que nunca que os cristãos e as Igrejas 
aliem seus esforços para lutar pela paz e a justiça.

A visão ecumênica da paz 
e da justiça se baseia na 
crença de que, se não há 
justiça para todos e em 
toda parte, nunca será 
possível a paz. Desde que 
o movimento ecumênico 
existe, a paz e a justiça 
têm sido uma de suas 
preocupações essenciais.

O MILITARISMO DESENFREADO

11. Graças ao trabalho realizado pelo Conselho sobre o militarismo, desde 
a Quinta Assembléia de Nairóbi, em 1975, podemos compreender mais 
plenamente as terríveis conseqüências, para a justiça, da dependência cada 
vez maior das nações para com as forças armadas, hoje pedra angular da 
política nacional exterior, e, muitas vezes, interior. Deformaram-se perigo­
samente as prioridades. Desviou-se a atenção das necessidades e direitos 
fundamentais das nações pobres, bem como dos pobres das nações ricas. 
Aumentou o número dos regimes militares, o que contribui, ainda mais, 
para o progresso de militarização mundial amplamente dominado por 
critérios masculinos. A justiça freqüentemente se sacrifica em prol dos 
interesses da segurança nacional, concebidos com visão estreita. Exacer­
bam-se os conflitos raciais, étnicos, culturais, religiosos e ideológicos; 
prolifera a corrupção; incita-se o espírito ao temor e ao receio, mostrando 
cada vez mais os outros como inimigos. Tudo isso contribui para aumentar 
a desunião, o sofrimento humano e as ameaças à paz.

12. Reiteramos firmemente os apelos do Comitê Central às Igrejas a fim 
dé que:

61



• impugnem as políticas militares e militaristas que conduzem a desastro­
sas deformações da política exterior, que menosprezam a capacidade das 
nações do mundo para enfrentar os desafiantes problemas econômicos e 
sociais que se converteram numa questão política fundamental do nosso 
tempo;

• oponham-se à tendência para considerar como "inimigos" as pessoas de 
outros países e de outras ideologias, fomentando o ódio e as prevenções;

• contribuam para desmitif icar as atuais doutrinas da segurança nacional e 
elaborem novos conceitos de segurança baseados na justiça e nos direitos 
dos povos;

• abordem os importantes problemas teológicos propostos pelas novas 
realidades relacionadas com a guerra e a paz, e analisem os desafios que 
estas representam para as posições tradicionais;

• continuem chamando a atenção para as causas profundas da guerra, 
especialmente a injustiça econômica, a opressão e a exploração, e para as 
conseqüências da crescente tensão que encerra, entre outras coisas, novas 
limitações dos direitos humanos.

JUSTIÇA E SEGURANÇA

13. O abuso flagrante do conceito de segurança nacional para justificara 
repressão, a intervenção estrangeira e o aumento vertiginoso dos orçamen­
tos de armamentos são um tema causador de grande preocupação. Nenhu­
ma nação pode ter pretensão à segurança enquanto se desprezem, ou não 
se respeitem os direitos legítimos de outras nações à soberania e à 
segurança. Por conseguinte, a segurança só pode ser conseguida se conside­
rada como um empreendimento comum das nações. Ao mesmo tempo, 
porém, a segurança é inseparável da justiça. O conceito da "segurança 
comum" das nações deve fortalecer-se mediante o conceito de "segurança 
das pessoas". A verdadeira segurança dos povos exige o respeito aos 
direitos humanos, especialmente o direito à autodeterminação, assim 
como a justiça social e econômica para todos, a qual cada nação deve 
garantir por meio de seu sistema político.

A verdadeira segurança dos 
povos exige o respeito 
aos direitos humanos, 
especialmente o direito à 
autodeterminação, assim 
como a justiça social e 
econômica para todos, a 
qual cada nação deve 
garantir por meio de seu 
sistema político.

SOLUÇÃO PACIFICA DOS CONFLITOS

14. A este respeito, é motivo de grave preocupação o fato de que um 
grande número de governos se negue, cada vez mais, a utilizar as possibili­
dades que lhes oferecem as Nações Unidas para preservar a paz e a 
segurança internacionais e solucionar os conflitos pela via pacífica, ou a 
aplicar as resoluções daquela organização. Fazemos um apelo aos governos 
para que ratifiquem a sua adesão à Carta das Nações Unidas, submetam à 
arbitragem do Conselho de Segurança os conflitos entre os Estados numa 
fase precoce —  quando ainda é possível achar uma solução que não 
requeira a intervenção maciça das forças armadas — , e cooperem com o 
Conselho na busca de soluções pacíficas. Desejamos, sobretudo, chamar a 
atenção para o "Ano Internacional da Paz"  (1986) das Nações Unidas e 
para a "Campanha Mundial de Desarmamento", e insistimos com as Igrejas

62



para que aproveitem essas importantes oportunidades para consolidar a 
segurança internacional e fomentar o desarmamento, a paz e a justiça.

As grandes nações gastam 
imensos recursos com armas 
de destruição

AS ARM AS NUCLEARES E 0  DESARMAMENTO

15. Já transcorreu um decênio completo sem que se tenha ratificado 
nenhuma medida realmente importante sobre o controle dos armamentos. 
Desde a nossa última Assembléia, os gastos militares do mundo se triplica­
ram. No ano passado, o confronto entre a OTAN e o Pacto de Varsóvia 
atingiu um novo ponto culminante. Se fracassarem as atuais negociações 
de Genebra entre os Estados Unidos e a União Soviética, é bem provável 
que no próximo decênio as reservas mundiais de armas nucleares aumen­
tem em proporções assustadoras. 0  aperfeiçoamento, a precisão e a mobi­
lidade cada vez maiores das novas gerações de armas que já estão prontas 
para as manobras, .ou das que estão sendo arquitetadas, faz com que sejam 
mais perigosas e destruidoras do que nunca. O fracasso do controle de 
armamentos entre os estados que dispõem de uma força nuclear fez com 
que o Tratado de Não Proliferação seja, de fato, um instrumento de 
discriminação injusta, incentivou a difusão das armas nucleares e aumen­
tou as possibilidades de uma guerra nuclear em várias regiões do Hemisfé­
rio Sul, onde a situação é tensa. Enquanto as superpotências não tomarem 
medidas decisivas para o desarmamento nuclear, os esforços para conter a 
proliferação nuclear estarão condenados ao fracasso.

16. Exortamos as Igrejas, especialmente as da Europa Orientai e Ocidental 
e as da América do Norte, a que intensifiquem seus esforços para conven­
cer seus governos a chegarem a um acordo e a abandonarem agora, antes 
que seja tarde demais, os pianos para desenvolver na Europa um maior 
número ou novos tipos de armas nucleares, começando imediatamente a 
reduzir, e, depois, a eliminar completamente as forças nucleares atualmen­
te existentes.

63



17. Do mesmo modo, instamos as Igrejas a que intensifiquem seus esfor­
ços para deter o rápido aumento do desenvolvimento de armas nucleares e 
seus dispositivos de apoio nos oceanos Índico e Pacífico, e a que exerçam 
pressão sobre seus governos para que retirem de seus países, ou então se 
neguem a servir de base ou subministrar serviço a todos os navios ou aviões 
que transportem armas nucleares nessas regiões.

18. 0  perigo de uma guerra nuclear aumenta com o fato de que cada dia 
se depende mais das armas convencionais. A existência de armas não 
nucleares de destruição maciça e de efeitos indiscriminados está aumentan­
do quase sem nenhum controle sobre ela. 0  volume do comércio de armas 
convencionais — que dá enormes lucros — quase duplicou nos últimos 
cinco anos, destinando-se, em grande parte, a nações e regiões em desen­
volvimento, onde já não se podem conter os confitos armados. 0  poder 
destrutivo dessas armas aumenta constantemente, atenuando a distinção 
entre guerra convencional e guerra nuclear; além disso, muitas estratégias 
de desarmamento nuclear baseiam-se num aumento significativo da produ­
ção e do desenvolvimento de armas convencionais.

19. Desde a Assembléia de Nairóbi, o Conselho Mundial de Igrejas reali­
zou várias consultas e conferências que deram às Igrejas a oportunidade de 
chegar a uma compreensão mais profunda desses problemas. Nessas reu- 
foram elaborados relatórios e recomendações muito úteis às Igrejas sobre 
medidas concretas. A mais recente delas foi a Reunião Internacional de 
Informação e Debate sobre as Armas Nucleares e o Desarmamento 
(Amsterdã, 1981). No relatório dessa reunião são feitas análises pormeno­
rizadas e completas, e define-se a ação que as Igrejas deverão realizar 
urgentemente. Instamos, mais uma vez, as Igrejas a que examinem 
atentamente esses relatórios e apliquem as suas recomendações.

O volume do comércio de 
armas convencionais — 
que dá enormes 
lucros —  quase duplicou 
nos últimos cinco anos, 
destinando-se, em grande 
parte, a nações e regiões 
em desenvolvimento, onde 
já  não se podem conter 
os conflitos armados.

20. O Comitê Central insistiu com as Igrejas a que prestassem especial 
atenção e assumissem uma posição clara sobre certo número de pontos 
que figuram no relatório da Reunião de Amsterdã. Reiteramos, aqui, este 
apelo no que se refere aos seguintes tópicos:

• a guerra nuclear não pode ser justa nem justificável em nenhuma 
circunstância, em nenhuma região, nem em nenhum sistema social, uma 
vez que haveria uma total desproporção entre a magnitude da devastação 
que provocasse e qualquer benefício ou vantagem que dela se pudesse 
obter;

• como há poucas probabilidades de uma guerra nuclear que pudesse 
manter-se dentro de certos limites, deve-se desencorajar, desde o princípio 
qualquer projeto de emprego de armas nucleares de forma "limitada" 
dados os perigos que isso inclui;

■ todas as nações que possuem atualmente armas nucleares, ou que estão 
em condições de possuí-las num futuro previsível, devem renunciar de 
maneira inequívoca a adotar a política do "primeiro uso" como passo 
imediato para fomentar um clima de confiança;

• deve-se rejeitar o conceito de dissuasão, cuja credibilidade depende do 
possível uso de armas nucleares, por ser inaceitável moralmente e incapaz 
de salvaguardar a paz e a segurança a longo prazo;

64



• a produção e o desenvolvimento de armas nucleares, bem como o seu 
uso, constituem um crime contra a humanidade; portanto, deve-se deter 
totalmente a produção dessas armas e a pesquisa e desenvolvimento de 
armamentos em todas as nações, bem como se deve garantir o pronto 
cumprimento dessas medidas mediante um tratado. Tomar essa posição 
significa apoiar as pessoas que lutam para que seus próprios países se 
comprometam a não possuir nem utilizar nunca armas nucleares, apesar do 
período de vulnerabilidade nuclear, e para estimular e solidarizar-se com as 
pessoas — cristãs e não cristãs — que se negam a cooperar e trabalhar em 
projetos relacionados com as armas nucleares e a guerra nuclear;

• todas as nações devem ajustar e ratificar um tratado de proibição 
completa das experiências: medida necessária para que não se continue 
desenvolvendo a tecnologia das armas nucleares;

• todos os meios que levem ao desarmamento — tanto nuclear como 
convencional — devem ser favoravelmente acolhidos e considerados 
mutuamente complementares e fortalecedores: conferências multilaterais 
que dêem lugar a decisões eficazes, negociações bilaterais realizadas com 
audácia e decisão, e iniciativas individuais que façam diminuir a tensão e 
incentivem a confiança mútua entre as nações e os povos.

21. Além disso, instamos as Igrejas a que exerçam pressão sobre os seus 
governos para que se abstenham de todo futura pesquisa, produção ou uso 
de armas no espaço, e para que proíbam a fabricação e produção de todas 
as armas de destruição maciça ou de efeitos indiscriminados, entre elas, as 
armas químicas e biológicas.

EXO R TA Ç Ã O  A S  IG REJAS

22. Nos esforços que vimos realizando desde a última Assembléia para 
cumprir a meta do Conselho Mundial de Igrejas — expressar a preocupação 
comum das Igrejas quanto ao serviço das necessidades humanas, a supres­
são das barreiras entre os seres humanos e a promoção de uma só família 
humana na justiça e na paz —, temo-nos sentido encorajados e fortalecidos 
pela ação do Espírito Santo em nós, o qual induz as Igrejas a tomarem 
novas iniciativas. Neste processo de conversão, os pontos de vista das 
mulheres e dos jovens, e as responsabilidades que assumiram, têm sido 
freqüentemente decisivos. Entretanto, a nossa fé comum e os tempos 
atuais exigem de nós muito mais, pois somos administradores da criação 
de Deus.

23. Nós, cristãos, não podemos considerar que os perigos do momento 
são inerentes à natureza das coisas, nem, tampouco, podemos entregar-nos 
ao desespero. Como crentes em Jesus Cristo, Senhor e Salvador único, 
Príncipe da Paz, somos os administradores da esperança de Deus para o 
futuro da Criação. Conhecemos o amor de Deus e confessamos a um 
Senhor da história, em quem temos a promessa da plenitude da vida. A  
misericórdia de Deus é eterna e o Espírito Santo age em nós; ele acende a 
chama do amor que dissipa os nossos temores, renova a nossa visão da paz, 
estimula a nossa imaginação, guia-nos através do deserto, liberta-nos e nos 
une. Os povos do mundo se erguem, cada vez em maior número, pedindo

Nós, cristãos, não podemos 
considerar que os perigos 
do momento são inerentes 
à natureza das coisas, 
nem, tampouco, podemos 
en tregar-nos ao 
desespero. Como crentes 
em Jesus Cristo, Senhor e 
Salvador único, Príncipe 
da Paz, somos os 
administradores da 
esperança de Deus para o 
futuro da Criação.

65



justiça e clamando pela paz. Estes são sinais de esperança no mundo de 
hoje.

24. Reconhecemos que a nossa maneira de enfocar a justiça e a paz difere 
com freqüência, e que os pontos de partida dos debates variam de uma 
Igreja para outra, o que se deve à grande diversidade de nossas histórias, 
tradições e contextos em que vivemos e damos testemunho.

EXORTAMOS, AGORA, AS IGREJAS A  QUE:

• intensifiquem seus esforços para poder dar um testemunho comum em 
um mundo dividido, enfrentando, com um vigor renovado, as ameaças à 
paz e à sobrevivência, e lutando pela justiça e a dignidade humana;

• convertam-se em testemunhos vivos de paz e justiça mediante a oração, 
o culto e o compromisso concreto;

• trabalhem em favor da unidade, oferecendo com mais freqüência 
oportunidades de compartilhar, tanto dentro de si mesmas como entre si, 
a fim de conhecer e entender melhor as perspectivas de umas e outras, 
fazendo frente a qualquer tentativa de divisão ou separação;

• elaborem critérios mais inovadores para os programas de educação sobre 
as questões de paz e justiça.

25. Em virtude da Convenção de Genebra de 1980, o direito internacional 
proscreve o uso de certas armas de efeitos indiscriminados. Cremos que as 
armas nucleares devem ser consideradas dentro dessa categoria. Unimo- 
nos, pois, à convicção expressa pelo Painel da Reunião Pública de 
Informação e Debate do Conselho Mundial sobre as Armas Nucleares e o 
Desarmamento, após o exame dos testemunhos de numerosos peritos:

Cremos haver chegado para as Igrejas o momento de declarar, de maneira 
inequívoca, que a produção e o desenvolvimento das armas nucleares, bem 
como o seu uso, é um crime contra a humanidade e que essas atividades 
devem ser condenadas por motivos éticos e teológicos. O problema das 
armas nucleares, por sua importância e pela ameaça que representa para a 
humanidade, é uma questão de obediência cristã e de fidelidade ao 
Evangelho. Reconhecemos que esta afirmação por parte das Igrejas não 
fará desaparecer as armas nucleares, mas dará lugar a que as Igrejas e seus 
membros façam um exame fundamental de seu apoio, implícito ou 
explícito, a políticas que, explícita ou implicitamente, se baseiam na posse 
e no uso de tais armas.

Instamos as Igrejas a que pressionem os seus governos, especialmente nos 
países que dispõem de armas nucleares, para que criem e ratifiquem um 
instrumento jurídico internacional que proscreva, como crime contra a 
humanidade, a posse e o uso de armas nucleares. Do mesmo modo, 
exortamos as Igrejas a que insistam com seus governos para que 
reconheçam o direito à objeção de consciência ao serviço militar, 
possibilitando substituí-lo por um serviço de caráter não violento.

Cremos haver chegado 
para as Igrejas o momento 
de declarar, de maneira 
inequívoca, que a 
produção e o 
desenvolvimento das 
armas nucleares, bem 
como o seu uso, é um 
crime contra a humanidade 
e que essas atividades 
devem ser condenadas por 
motivos éticos e 
teológicos.

66



26. Sobre esta mesma base, e no espírito do apelo da Quinta Assembléia 
para que "dêem relevância à sua disposição para viver sem a proteção das 
armas", cremos que os cristãos devem confessar que não estão dispostos a 
participar em nenhum conflito que exija o emprego de armas de 
destruição maciça ou de efeitos indiscriminados.

27. Fazemos estas afirmações com um profundo sentido de responsabili­
dade pastoral. Conseguir viver de acordo com elas não será trabalho fácil 
para nenhuma Igreja e nenhum cristão. Devemos, contudo, reconhecer que 
as conseqüências da adoção dessa postura revestirão um caráter muito 
mais grave para umas pessoas do que para outras. Manifestamos esta 
convicção sem condenar nem julgar, mas confessando a nossa fraqueza, e 
fazemos um apelo às Igrejas e aos cristãos para que se apoiem mutuamente 
com amor, enquanto, agindo deste modo, tentamos juntos ser fiéis à nossa 
vocação comum de proclamar e servir ao nosso único Senhor, Jesus Cristo, 
Príncipe da Paz, Vida do Mundo.

67



Declaração sobre a desordema

alimentar internacional

1. 0  escândalo da fome exige que as Igrejas prestem uma atenção 
imediata a este problema. Segundo as estimativas, pelo menos quatrocen­
tos milhões de pessoas no mundo não comem o suficiente. Muitas delas 
morrem por falta de alimento e muitas outras sofrem enfermidades e 
incapacidades por causa de uma alimentação deficiente ou desequilibrada. 
Com freqüência, as crianças são as vítimas da má nutrição e se vêem 
privadas da possibilidade de alcançar a plenitude de vida.

2. O Conselho Mundial de Igrejas vem respondendo, há anos, a pedidos de 
ajuda urgente em casos de seca e de fome. Na sua Quinta Assembléia, 
realizada em Nairóbi, em 1975, o Conselho chamou a atenção das Igrejas 
para as crises de fome e desnutrição maciça e para os problemas relaciona­
dos com as políticas de produção e distribuição de alimentos. A Assem­
bléia pediu que se desse resposta tanto "aos problemas atuais da fome, 
como às difíceis soluções a longo prazo". Na sua reunião de 1980, o 
Comitê Central do Conselho tornou a apontar às Igrejas e à opinião 
pública o escândalo da fome, ressaltando a sua convicção de que o acesso a 
uma nutrição adequada é um direito humano fundamental.

3. Nos últimos anos, tem-se registrado um aumento considerável da 
produção mundial de alimentos mas, em muitos países, a fome e a má 
nutrição alcançaram um ponto crítico devido à impossibilidade dos pobres, 
tanto rurais como urbanos, de produzirem ou comprarem alimentos. 
Assim, pois, a atual desordem internacional em matéria de alimentos tem 
as suas raízes na gestão má dos recursos alimentícios. Dado o mau uso que 
hoje se faz dos recursos naturais, é também necessário que se preste 
atenção aos problemas que pode levantar o fornecimento de alimentos 
suficientes às gerações futuras.

4. Os atuais modelos de produção e distribuição de alimentos ocasiona­
ram uma séria desordem nos mercados internacionais de produtos ali­
mentícios. Muitos países do Hemisfério Sul produzem alimentos que, 
freqüentemente, são insuficientes para que suas populações tenham uma 
dieta equilibrada e, por conseguinte, se vêem obrigados a comprar no 
mercado mundial e a depender da ajuda alimentar externa. Grande parte 
da sua produção agrícola destina-se aos mercados das nações mais ricas e, 
por isso, depende deles. A  infra-estrutura agrícola, as pesquisas e o 
financiamento quase sempre se dirigem mais no sentido de melhorar a 
produção dos cultivos de exportação do que no de produzir alimentos 
para o consumo da população local. Ao mesmo tempo, os países 
industrializados estão tratando de reduzir os níveis de produção de suas 
terras para que os preços das colheitas continuem subindo.

68



Lo
u

rd
e

s 
G

rz
y

b
o

w
sk

i

5. Também se têm utilizado os alimentos como arma política em assuntos 
internacionais, para fazer negociações entre os países e dentro destes. 
Muitas vezes se têm negado alimentos a certas pessoas ou nações 
consideradas hostis ou carentes de importância estratégica. Queremos 
insistir no fato de que os alimentos não devem ser usados como arma 
política. A  alimentação suficiente é um direito humano fundamental e 
incondicional de qualquer pessoa. Além disso, cada nação tem direito à 
autodeterminação e à autonomia, e em caso nenhum deve ser utilizado o 
fornecimento de alimentos para controlar ou limitar esse direito.

6. O desenvolvimento de técnicas de produção alimentícia que requerem 
o emprego de produtos químicos tem sido, em certos casos, um obstáculo 
para essa produção nos países em desenvolvimento, aos quais foram 
entregues produtos químicos proibidos por não serem adequados ao uso 
nos países industrializados e desenvolvidos. É imprescindível pôr fim à 
distribuição de produtos químicos perigosos e ministrar orientação às 
comunidades agrícolas sobre a utilização correta dessas substâncias.

Queremos insistir no fato 
de que os alimentos não 
devem ser usados como 
arma política. A 
alimentação suficiente é 
um direito humano 
fundamental e 
incondicional de qualquer 
pessoa.

7. As causas da desordem alimentar residem, também, nos próprios 
países. Em muitos deles, tanto industrializados como em desenvolvimento, 
grande parte das terras produtivas são controladas por grandes latifundiá­
rios e por empresas multinacionais que as exploram e não permitem que os

69



agricultores, os camponeses e os trabalhadores rurais que não possuem 
terras participem na tomada de decisões que poderíam beneficiá-los. Em 
conseqüência, freqüentemente os pequenos agricultores vêem-se obrigados 
a deixar suas terras à força, ficando reduzidos à miséria. Além disso, quase 
não há sistemas eficientes de transporte e comercialização da produção 
alimentícia destinada ao consumo local. Existe, em muitos países, uma 
necessidade urgente, tanto de fazer uma reforma agrária como de 
reorientar a pesquisa, a extensão, a infra-estrutura e a comercialização 
agrícolas para deter e fazèr retroceder o incremento da desnutrição entre 
os habitantes rurais e urbanos.

8. Relacionadas aos problemas que geram as políticas de produção e 
distribuição de alimentos, encontram-se as conseqüências dessas mesmas 
políticas para os recursos naturais da terra. As catástrofes naturais têm 
sido agravadas pela má gestão dos recursos. Entre os problemas que hoje 
em dia obstam a produção alimentícia e são motivo de grande preocupa­
ção para o futuro estão, não só a erosão do solo, o desmatamento, as 
Secas, os ineficazes represamentos da água e sistemas de irrigação, como 
também a utilização insuficiente da terra e dos recursos humanos, via de 
regra como conseqüência das guerras e das situações críticas dos 
refugiados. Por acréscimo, a designação desigual de terras e a reinstalação 
inadequada de refugiados se traduzem, quase sempre, na superexploração 
da terra, o que reduz, a longo prazo, a sua capacidade.

9. A Sexta Assembléia do Conselho Mundial em 1983 em Vancouver 
(Canadá), tem por tema Jesus Cristo, Vida do Mundo. Cremos que esse 
tema nos pede uma resposta urgente à desordem alimentar internacional.

10. A realidade da fome nos recorda os numerosos relatos bíblicos com 
que se relacionam a resposta que damos a Cristo e a resposta que damos 
aos que sofrem fome no mundo. Quando lhes damos de comer, 
procedemos da mesma maneira que Cristo, e quando não lhes damos, 
fazemos o mesmo para com ele (Mt 25.35,42). Pelo milagre da alimenta­
ção dos cinco mil, Jesus mostrou a seus discípulos que, por sua vontade, 
poderia haver mais que o suficiente para alimentar os famintos (João 
6.1-14), e disse, nesse contexto: "Eu sou o pão da vida" (Jo 6.35). 
Durante esta Assembléia temos celebrado o dom da vida em sua plenitude, 
a vida eucarística para a qual Jesus chama a sua Igreja. O texto ecumênico 
sobre "Batismo, Eucaristia e Ministério" nos recorda que A celebração 
eucarística pressupõe a reconciliação e a participação com todos, olhados 
como irmãos e irmãs de uma só família de Deus; vem a ser um repto 
constante na busca de relações normais no seio da vida social, econômica e 
política (Eucaristia, D.20).

11. Cremos que o alimento é um dom de Deus que, mediante o trabalho 
humano, serve para o sustento da vida. O mandamento de celebrar o ano 
jubilar (Levítico 25), nos recorda que os recursos do mundo, a serviço da 
manutenção da vida, por serem dons de Deus, serão distribuídos equitati- 
vamente e regularmente redistribuídos, a fim de que todos possam ter o 
necessário.

12. Temos que confessar o nosso fracasso. O fato de haver tantas pessoas 
passando fome demonstra que não temos sido administradores fiéis e 
responsáveis da criação de Deus.

Existe, em muitos países, 
uma necessidade urgente, 
tanto de fazer uma 
reforma agrária como de 
reorientar a pesquisa, a 
extensão, a infra-estrutura 
e a comercialização 
agrícolas para deter e 
fazer retroceder o 
incremento da desnutrição 
entre os habitantes rurais 
e urbanos.

O fato de haver tantas 
pessoas passando fome 
demonstra que não temos 
sido administradores fiéis 
e responsáveis da 
criação de Deus.

70



13. Exortamos as Igrejas Membros, com o objetivo de reparar os danos da 
desordem alimentar internacional, a tomarem as seguintes medidas:

• fortalecer as estruturas ecumênicas para fazer frente às necessidades 
alimentares de urgência e a curto prazo;

•dar apoio ecumênico às soluções a longo prazo para o problema da fome, 
soluções que advenham de políticas adequadas, tais como: maior acesso 
dos pobres do campo e da cidade à terra e ao trabalho, conservação e 
renovação dos recursos naturais, maior autonomia na produção de 
alimentos básicos, e estruturas mais justas no comércio internacional de 
produtos agrícolas;

• prosseguir com os programas educativos sobre as causas da fome e a 
desordem alimentar internacional;

• supervisionar as políticas dos governos, dos órgãos internacionais e das 
empresas multinacionais no que diz respeito à produção e distribuição de 
alimentos e à reforma agrária;

• elaborar programas para defender e apoiar a participação dos pobres na 
produção de alimentos e na distribuição de recursos alimentícios;

• reconhecer e incrementar os programas de ajuda internacional para 
pesquisa agrícola que promovam a produção de alimentos para consumo 
dos próprios países produtores;

• participar de um intercâmbio mais generoso e efetivo dos recursos 
referentes à provisão de alimentos e à capacidade de produzi-los, tanto 
dentro das congregações e comunidades como no plano nacional e 
internacional;

• apoiar os esforços em prol da paz, da justiça e dos direitos humanos, os 
quais resistirão às forças que desviam para outros fins os recursos que 
devem ser destinados à produção e à justa distribuição de alimentos;

• tomar as rédeas na preparação do futuro e colaborar com os meios 
científicos para certificar-se de que em todo progresso tecnológico se 
levem em conta as causas da desordem alimentar internacional;

• defender as comunidades e os movimentos de agricultores e de 
trabalhadores rurais que não possuem terra;

• denunciar as atuais políticas impostas pelo Fundo Monetário Interna­
cional às nações endividadas, cujo resultado é a redução dos alimentos ao 
alcance dos pobres com o conseqüente aumento de má nutrição, 
enfermidades relacionadas com a fome, e mortalidade infantil;

• examinar os investimentos de fundos das Igrejas e a utilização de suas 
terras, tomando medidas a esse respeito para que sirvam de ajuda à 
realização de um desenvolvimento agrícola e rural com plena participação 
popular;

• apoiar as Igrejas e os movimentos que se esforçam por atenuar os efeitos 
e as causas da fome em diversos países e comunidades do mundo todo.

Defender as comunidades 
e os movimentos de 
agricultores e de 
trabalhadores rurais que 
não possuem terra.

71



A vida em unidade
Condições políticas para a Versão Econômica 
de um Mandamento Ecumênico

Jan Pronk

Vida em unidade significa trabalho e pão para todos. Isso exige uma 
distribuição equitativa de escassos recursos e esta, por sua vez, uma 
distribuição justa do poder político. A vida em unidade é um mandamento 
ecumênico de grande significação econômica, a ser cumprido em termos 
políticos.

No passado, uma distribuição equitativa dos recursos da terra não era 
pré-requisito econômico nem político para reger o mundo. Havia uma só 
Terra, mas ela continha muitos mundos, que pouco dependiam uns dos 
outros. A  vida ou a morte em um deles não afetava os outros. Se uma 
parte da Terra sofria uma deterioração, outras podiam apesar disso, 
prosperar. A distribuição dos recursos mundiais não estava sujeita a 
decisões políticas globais.

Dois fatores mudaram esse modelo: o colonialismo e a revolução 
tecnológica das comunicações. Ambos surgiram no Ocidente, como 
resultado de decisões políticas a serviço dos interesses econômicos 
ocidentais. A Terra transformou-se num só mundo: pequeno tecnica­
mente, administrado economicamente, dominado politicamente por um 
centro decisório, que fica no Ocidente. Uma sociedade feudal global, 
controlada por uma elite industrial, que não partilhava os recursos, o 
trabalho e o pão com os inúmeros países pobres.

Tivemos então a Segunda Guerra Mundial. Morte e destruição num mundo 
dividido. Depois disso, teve início uma nova era, em que, pela primeira vez 
na história da humanidade, fez-se um esforço para se conduzirem 
racionalmente as relações internacionais, criando-se uma nova ordem 
econômica internacional, sobre as ruínas deixadas pela Grande Depressão 
e pela Guerra. Foi um esforço deliberado para se dar mais pão a um maior 
número de pessoas. Mais vida e mais unidade, não por motivos éticos, mas 
devido a um interesse próprio esclarecido da elite de então, que só podia 
prosperar em condições de estabilidade econômica e política.

E assim conseguimos o sistema de Bretton Woods: um Banco Mundial e 
um Fundo Monetário Internacional, com uma organização internacional 
tratando do comércio mundial. E estabelecemos as Nações Unidas, com 
seu Conselho de Segurança e suas agências especializadas, permitindo aos 
países negociar a estabilidade e o desenvolvimento. O plano Marshall 
injetou vida nova na Europa Ocidental. Forneceu-se ajuda para o 
desenvolvimento aos países pobres, para auxiliá-los a construir uma 
infra-estrutura. Criaram-se novas instituições para promover a cooperação 
econômica. O desenvolvimento do Terceiro Mundo foi estimulado pela 
adoção das Estratégias para a Primeira e a Segunda Décadas do

72



Desenvolvimento. Foi também uma era de descolonização do Sul e, após a 
guerra fria, de entendimento entre o Leste e o Oeste.

Naturalmente, não devemos glorificar o passado. A vida em unidade 
continuou longe de ser uma realidade. Mas houve um certo progresso no 
sentido de se dar mais trabalho e mais pão a um maior número de pessoas, 
devido a uma ação concreta — embora insuficiente — durante vinte e cinco 
anos.

Agora é diferente e essa mudança se deu há uns dez anos atrás. A nova 
ordem econômica internacional, que havia sido criada na década de 40, 
desmoronou e o pedido para que se estabelecesse outra não foi ouvido. 
Em vez disso, tivemos um diálogo Norte-Sul, que parecia um diálogo entre 
surdos-mudos, ou até pior, porque na verdade os surdos-mudos conseguem 
comunicar-se entre si. As Nações Unidas perderam credibilidade como 
foro em que os problemas econômicos e políticos podem ser negociados e 
resolvidos. As negociações produziram apenas palavras e não estabelece­
ram políticas. A tensão entre o Leste e o Oeste aumentou. A corrida 
armamentista escapou ao controle. O mundo enfrenta uma crise econô­
mica, com índices de desemprego de dois dígitos nos países do Norte e 
crescimento econômico negativo nos países do Sul. O começo dos anos 80 
é caracterizado por menos trabalho e menos pão para um maior número 
de pessoas. Os prognósticos econômicos para a virada do século são 
sombrios: mesmo de acordo com as hipóteses menos pessimistas, o 
número de pessoas que vivem abaixo de um nível decente de existência 
alcança mais de um bilhão. Torna-se necessária uma ação concreta para 
lutar contra a crise e construir uma nova ordem como aconteceu após a 
Grande Depressão e a Guerra. Mas nós nos abstemos dessa ação. Até as 
reuniões organizadas exatamente com. esse propósito, como a Reunião de 
Cúpula de Cancum ou a UNCTAD VI fracassaram.

Como é que isso aconteceu? Quais são as razões essenciais pelas quais o 
progresso em direção a uma vida mais plena e mais unida, com mais 
trabalho e mais pão, foi interrompida? Precisamos saber a resposta a essa 
pergunta, se quisermos realmente trabalhar na direção certa.

Em minha opinião, as razões são de duas naturezas. Em primeiro lugar, a 
crise econômica estrutural, em que o mundo se encontra hoje em dia, tem 
suas raízes no sistema econômico interno, que foi criado após a Segunda 
Guerra Mundial. Durante mais de duas décadas, aquele sistema serviu aos 
objetivos dos que o criaram e o controlavam: estabilidade e crescimento. 
Mas, ao mesmo tempo, o sistema tinha muitas deficiências estruturais 
básicas que o desgastaram. Uma dessas deficiências era a ausência dos 
países socialistas da Europa oriental e dos países do Terceiro Mundo nas 
negociações dos elementos básicos do sistema. A ordem econômica 
internacional era basicamente uma ordem ocidental, com valores ociden­
tais — como os mercados livres e a empresa privada — controlada pelos 
países do Ocidente. E se esses países tentassem acomodar-se, transferindo 
suas instabilidades domésticas para outros países — exportando a inflação 
ou manipulando taxas de câmbio — eles podiam facilmente fazê-lo, porque 
não havia sanções para o mau comportamento.

Esta foi a primeira razão: as deficiências do sistema tornaram-no altamente 
instável e frágil. A segunda razão foi que os governos, em vez de tentarem

Jan Pronk, economista 
holandês, um dos assessores 
econômicos do Conselho.

O começo dos anos 80  
é caracterizado p o r menos 
trabalho e menos pão 
para um maior número 
de pessoas. Os 
prognósticos econômicos 
para a virada do século 
são sombrios: mesmo de 
acordo com as hipóteses 
menos pessimistas, o 
número de pessoas que 
vivem abaixo de um nível 
decente de existência 
alcança mais de um bilhão.

73

C
M

I



Reunião da Missão do FMI 
com autoridades econômicas 
do Brasil, tomando decisões 
que afetam milhões de 
trabalhadores

corrigir essas deficiências básicas, produziram um caos maior por meio de 
políticas míopes, introvertidas, protecionistas e que visavam empobrecer 
os vizinhos.

Durante dez anos estivemos paralisados. Para citar Sonny Ramphal, 
Secretário Geral da Commorwealth: A forma do diálogo Norte-Sul gira 
em torno do que deve ser feito, mas o problema verdadeiro, a questão 
muitas vezes não explicitada, é por que motivos devemos fazer alguma 
coisa. E ao mesmo tempo os ricos se ajudavam uns aos outros. Para citar 
Ramphal, outra vez: Não havia inércia ou falta de criatividade, quando o 
Norte sentia seus interesses imediatos ameaçados. A  Agência Internacional 
de Energia (Ocidental) estabeleceu-se poucos meses depois que se per­
cebeu uma "crise energética". Os elementos da crise de dívidas, que 
ameaçavam mais de perto os principais bancos ocidentais ou os interesses 
estragégicos do Ocidente, produziram uma intervenção urgente e uma 
impressionante resposta coordenada. Nesse meio tempo, as facilidades 
negadas, quando se tratava de apoiar as economias do Sul, estavam sempre 
à mão, para servir aos interesses do Norte". Não houve oferecimento de 
recursos financeiros adicionais de relevância aos países menos desenvolvi­
dos, na Conferência de Paris, em 1981, mas houve dinheiro — Direitos 
Especiais de Saque — para apoiar moedas européias ou sustentar o dólar 
enfraquecido. Não há unidade, e não há sequer o esforço para esconder 
isso. “ Por que deveriamos fazer o que quer que seja? " é a atual resposta 
do Norte às exigências do Sul.

Ora, há uma razão, que é a interdependência entre os países ou, para usar 
as palavras da Comissão Brandt, um "interesse comum" de todos os países 
na sobrevivência da economia mundial, e do próprio mundo em si. Pode 
parecer uma linguagem apocalíptica, mas na verdade a sobrevivência está 
ameaçada. A atual crise econômica internacional é, por vários motivos em 
que não me posso deter aqui, mais fundamental e mais complexa do que 
qualquer outra que tenha acontecido anteriormente. E os problemas

74



Lo
ur

de
s 

G
rz

yb
ow

sk
i

A angústia do desemprego, 
característica crescente dos 
países subdesenvolvidos

econômicos para o futuro são imensos. A transição das fontes de energia 
tradicionais para outras fontes renováveis, a transição de um crescimento 
econômico, que tem efeitos nocivos sobre o meio ambiente, para outro 
que não o afete, a transição de uma população mundial de quatro bilhões 
para oito bilhões de habitantes, todos eles a serem alimentados — no 
espaço de tempo de uma geração — todas essas transições são necessárias, 
mas não se realizarão automaticamente. São desafios que exigem uma ação 
global conjunta, num mundo unido e interdependente. E se esta ação não 
se efetivar, então realmente a sobrevivência estará ameaçada.

Naturalmente, isso já foi dito e repetido muitas vezes por cientistas, por 
grupos de especialistas das Nações Unidas, pela Comissão Brandt, em nossa 
Assembléia anterior e em muitas outras ocasiões. E interdependência já se 
tornou uma palavra do jargão oficial. Todos os ministros de todos os 
países, discursando perante a UNCTAD VI em Belgrado, em junho do 
corrente ano, expressaram sua crença na interdependência e nos interesses 
comuns. Os políticos ocidentais, praticamente todos, concordaram explici­
tamente com o Sr. Clausen, Presidente do Banco Mundial, no fato de que 
a recuperação econômica mundial, inclusive a recuperação econômica dos 
países industrializados do Ocidente, seria impensável sem uma grande 
revolução econômica do Terceiro Mundo. Mas tudo não passou de 
palavras. Durante as próprias negociações da UN CTAD V I, depois dos 
belos discursos no plenário, os países ricos recusaram-se a fornecer 
recursos para essa evolução econômica — e até mesmo defenderam 
condições e políticas econômicas dentro do Fundo Monetário Internacio­
nal, por exemplo, que estrangulariam os países em desenvolvimento e os 
forçariam a cortar as despesas que beneficiariam as camadas mais pobres 
da população. O mais trágico é que esses países em desenvolvimento, 
altamente endividados e à mercê de seus credores, mal ousam pedir 
mudanças estruturais fundamentais nas relações financeiras e monetárias, 
quanto mais uma nova ordem econômica internacional. Muitos delegados

O mais trágico é que esses 
países em desenvolvimento, 
altamente endividados e 
à mercê de seus credores, 
mal ousam pedir 
mudanças estruturais 
fundamentais nas relações 
financeiras e monetárias, 
quanto mais uma nova 
ordem econômica 
internacional.

75



dos países ricos nos disseram, pelos corredores, que estavam muito à 
vontade, porque a pressão dos países do Sul nunca fora tão fraca como 
naquele momento.

E novamente ficou muito claro na UNCTAD VI: a vida em unidade está 
ainda muito longe de ser uma realidade. Há uma única verdade: os ricos 
não estão dando aos pobres mais trabalho e mais pão. E preciso lutar por 
isso, é preciso negociar, como os sindicatos fizeram, depois da revolução 
industrial no Ocidente. Mas as negociações só farão sentido, se três 
condições forem satisfeitas: Deve haver um interesse comum ou mútuo 
entre as partes; deve haver um certo grau de igualdade de poder entre elas; 
e, finalmente, deve haver uma vontade política.

O interesse comum de pobres e ricos pela sobrevivência ainda está sendo 
ignorado pelos ricos ou servindo apenas como tema de discursos. E os 
pobres estão fracos, pois mais do que nunca lhes falta poder para negociar. 
Além disso, a vontade política dos anos 40 e 60 evaporou-se. A tragédia é 
que a crise econômica internacional é acompanhada por uma crise de 
decisões políticas e de instituições políticas, devido à importância capital 
de uma visão imediatista na tomada de decisões, devido a uma orientação 
exclusivamente voltada para dentro por parte dos políticos, devido à 
tendência de cada um em transferir a sua própria carga para os ombros dos 
grupos mais fracos, devido à alienação das elites das suas raízes populares, 
devido também a situações de dilema e ao fato de que, em política, 
atribuem-se maiores pesos aos objetivos concebidos em termos de poder 
do que em termos de bem-estar.

Se essas tendências não forem revertidas, haverá uma crescente inseguran­
ça econômica e política, não só para os países mais fracos, ou para as 
camadas mais pobres da população, como também para a comunidade 
internacional como um todo. Então, a comunidade internacional ficará 
unida na insegurança, devido à escassez que resultará de uma política 
econômica inadequada; devido às crescentes desigualdades econômicas que 
resultarão em violência; devido à corrida armamentista; devido às 
crescentes tensões políticas entre as superpotências, que dão uma 
prioridade maior ao fortalecimento e à ampliação de suas esferas de 
influência do que à solução dos problemas gerais; e, finalmente, devido 
também à política agressiva de determinados países, que respondem a 
todas essas ameaças procurando criar mais "espaço vital" para si mesmo — 
territorial e economicamente, garantindo seu acesso aos escassos recursos, 
ao fundo do mar, às regiões árticas e ao espaço sideral, e que, sem dúvida, 
bs levará ao confronto com outros países.

A tendência às crises e à confrontação deve, pois, ser desviada para a 
sobrevivência e a unidade. Que opções temos?

Poderiamos voltar às que foram feitas nos anos 40, quando se criou uma 
nova ordem econômica em resposta à crise que então dominava o mundo. 
Essa opção, que eu chamo de "capitalismo democrático internacional", 
representaria um passo para se escapar do caos atual, mediante o 
fortalecimento da política, dos princípios e das instituições que foram 
estabelecidas naquela época. Essa opção, entretanto não seria de interesse 
para os países mais pobres e para aquela parte da população mundial que 
atualmente tem apenas relações marginais com o mercado.

76



Poderiamos voltar às opções feitas nos anos 50, quando teve início a 
descolonização política (o "liberalismo internacional") e se formou uma 
comunidade internacional de nações, provocando, como conseqüência 
econômica, a criação de um estado internacional de benefícios sociais, 
com o auxílio da transferência da renda internacional, sob a forma de ajuda 
ao desenvolvimento. Isso, entretanto, não seria adequado, porque não 
resolveria as causas da desigualdade.

Poderiamos implementar os argumentos apresentados nos anos 60, 
combinando a ajuda internacional com uma estratégia para o desenvolvi­
mento, incluindo também mudanças na política de comércio dos artigos 
manufaturados e dos produtos primários. Essa opção (a "democracia 
econômica internacional") seria uma grande melhoria, mas ainda assim 
implicaria apenas mudanças dentro do quadro geral da ordem econômica 
internacional vigente.

Poderiamos voltar ao modelo do início da década de 70, empenhando-nos 
seriamente para conseguir uma maior autoconfiança dos países do Sul, 
com base na cooperação econômica entre os países em desenvolvimento, 
até mesmo com um certo grau de desligamento dos países do Norte. 
Entretanto isso acarretaria um certo confronto entre o Norte e o Sul e não 
contribuiría para uma solução da insegurança, das crises e das ameaças 
mundiais.

Dessa forma, a única opção promissora é a que nos possibilitaria enfrentar 
os problemas dos anos 80. Podemos chamá-la de nova ordem econômica 
internacional, socialismo democrático internacional, vida em unidade, ou 
sociedade participatória e sustentável.

Será que a Igreja tem um papel a desempenhar nesse caso? E claro que 
sim. Negociar e garantir um sistema que assegure trabalho e pão para todos 
não deve ser tarefa deixada a cargo só de burocratas, tecnocratas e 
diplomatas. Também não pode ser deixada apenas a cargo dos políticos, 
não só por causa dos fenômenos de crise política que mencionei, mas 
também porque um sistema desses precisa de uma outra dimensão. Como 
diz Becket na peça de T.S. Eliot "Assassinato na Catedral":

Poder temporal, para construir um mundo bom,
Para manter a ordem, tal como o mundo concebe a ordem.
Os que põem sua fé na ordem material,
Não controlada pela ordem de Deus,
Em confiante ignorância, apenas atraem a desordem.
Apressam-na, alimentam uma doença fatal,
Degradam aquilo que exaltam.

Isso foi na verdade o que aconteceu nos anos 70, após vinte e cinco anos 
de ordem material com uma doença fatal. Isso é que deve ser evitado nos 
anos restantes deste século.

Será que a Igreja tem um  
papel a desempenhar nesse 
caso? É  d  aro que sim. 
Negociar e garantir um 
sistema que assegure 
trabalho e pão para todos 
não deve ser tarefa deixada 
a cargo só de burocratas, 
tecnocratas e diplomatas. 
Também não pode ser 
deixada apenas a cargo 
dos políticos, não só por 
causa dos fenômenos de 
crise política que 
mencionei, mas também 
porque um sistema desses 
precisa de uma outra 
dimensão.

A Igreja pode ajudar — a Igreja é uma guardiã de valores. Valores como a 
sobrevivência, a justiça social e a participação equitativa dos recursos estão 
sendo facilmente esquecidos durante as negociações. As Igrejas podem 
constantemente ressaltar sua crucial significação.

77



As Igrejas são movimentos populares, que podem desafiar o poder, agir 
como vanguardas e defensoras de mudanças. Isso é essencial, porque o 
povo e, em particular, os pobres são facilmente esquecidos durante as 
negociações.

Esta é a cínica lição dos últimos dez anos. Falamos e negociamos sobre 
trabalho e pão, bem-estar social e desenvolvimento, mas os valores básicos 
e o destino dos pobres nunca estão na agenda.

Poder-se-ia argumentar que sempre será assim, e que qualquer esforço para 
negociar mais trabalho e mais pão para mais pessoas seria uma perda de 
tempo. Acredito que a participação das pessoas em nível de massa seja 
uma condição sine qua non. E uma condição essencial, mas não suficiente, 
porque a distribuição desigual do poder, juntamente com a rápida 
revolução tecnológica das últimas décadas, deve às elites uma vantagem, 
sobre o povo, quase intransponível. A  ação ao nível da massa pode ajudar 
a desafiar o poder, mas deve caminhar passo a passo como uma ação que 
se destine a influenciar esse poder. A  vida em unidade exige uma ação 
meticulosa e incansável em todos os níveis, como o movimento de todo o 
povo. Além disso, a vida em unidade não deve ser vista apenas como 
objetivo de um processo, como seu resultado final. Deve também 
caracterizar o próprio processo.

Esta é a cínica lição dos 
últimos dez anos. Falamos 
e negociamos sobre 
trabalho e pão, bem-estar 
social e desenvolvimento, 
mas os valores básicos e o 
destino dos pobres nunca 
estão na agenda.

Partilhar trabalho e pão uns com os outros, ou com a geração ainda por 
nascer, é um mandamento ético ecumênico. Sempre foi. Mas o fato de esse 
mandamento ter sido cumprido ou não no passado não teve maiores 
conseqüências, em termos de sobrevivência. Hoje em dia, tem.

78



toda a história da humanidade, toda atividade humana possa renovar-se e 
libertar-se da morte e da destruição.

A vida do mundo, a destruição deste mundo e o futuro deste mundo são, 
conseqüentemente, objetos da preocupação da Igreja. Nós somos responsá­
veis por este mundo porque é o mundo de Deus. E se este mundo se acha 
ameaçado pelo militarismo, pelo materialismo, pela cobiça e pelo racismo 
então estes são problemas que dizem respeito diretamente à Igreja. Foi a 
Igreja que ouviu estas palavras: "Eis que eu pus diante de ti a vida e a 
morte, a bênção e a maldição: escolhe pois a vida!". Foi a Igreja que ouviu 
as palavras: "Eu vim para que tenham vida, e a tenham em abundân­
cia . . . "  E é porque ouvimos tais palavras e porque confessamos que Jesus 
Cristo é a vida do mundo, que nos atrevemos a romper com o silêncio.

Esta Assembléia deve falar em voz alta. Devemos confessar humildemente, 
porém sem qualquer dúvida, a nossa fé em Jesus Cristo, vida do mundo. 
Humildemente, porém sem duvidar, precisamos renovar o nosso compro­
misso com Jesus Cristo, a vida do mundo. E esta fé, este compromisso 
deverão ser a base de nossa ação no que diz respeito à paz, à justiça e à 
libertação humana. Não podemos hesitar nem um só instante quanto a 
abordar o problema da paz e a prever a possibilidade da destruição nuclear 
de tudo o que existe. Sejamos claros: a corrida das armas nucleares, a 
aplicação da inteligência e das possibilidades que Deus nos tem dado para 
criar armas de destruição massiva cada vez mais perfeitas, e o apelo a que 
confiemos nessas armas como meio de assegurarmos a nossa paz não são 
apenas uma loucura passageira, antes são um pecado que contraria os 
propósitos de Deus a respeito deste mundo e do povo que ele ama.

Não estou certo de que o problema da paz seja simplesmente uma moda, 
uma mania que amanhã desapareça. Muito menos estou de acordo com 
aqueles que crêem que tal problema consiste apenas em cálculos de caráter 
político e militar, de tal forma que a Igreja deveria afastar-se desse debate 
e deixar aos políticos e aos estrategistas militares a solução dele. Estou 
convencido de que a questão da paz, tal como nos é colocada atualmente, 
tem a sua base no Evangelho mesmo.

Há, porém, algo mais que eu devo dizer a este respeito. Quando, em agosto 
último, em Ottawa, se reuniu a Aliança Mundial Reformada, passamos 
muito tempo discutindo uma declaração sobre a paz. Durante o debate, 
um delegado procedente da África fez uma observação a qual pôs em 
evidência clara algumas das tensões que esta questão suscita no movimento 
ecumênico atual. Disse o seguinte:

Neste documento, a palavra "nuclear" é usada várias vezes, porém nem 
uma só vez sequer se usa a palavra "fome". Entre o meu povo, as pessoas 
não compreenderíam o vocábulo "nuclear", mas sabem muito bem o que 
quer dizer a fome e a pobreza.

Falando assim ele se referia na realidade a uma das preocupações de 
muitos cristãos do Terceiro Mundo que temem que a questão da paz 
chegue a se separar da questão da justiça, e que "a paz" se converta na 
preocupação primordial do Atlântico Norte. Isto não pode acontecer. 
Primeiramente porque as ideologias do militarismo e da segurança nacional 
são de caráter internacional e provocam privações e perpetuam a injustiça

A vida do mundo, a 
destruição deste mundo 
e o futuro deste mundo 
são, conseqüentemente, 
objetos da preocupação 
da Igreja. Nós somos 
responsáveis por este 
mundo porque é o mundo 
de Deus. E se este mundo 
se acha ameaçado pelo 
militarismo, pelo 
materialismo, pela cobiça 
e pelo racismo então estes 
são problemas que dizem 
respeito diretamente à 
Igreja.

83



em toda a parte, porém de forma especial nos países ditos do "Terceiro 
Mundo". Em segundo lugar, e este é o motivo mais importante, porque, na 
Bíblia, as noções de paz e de justiça nunca estão separadas. A  paz não 
consiste simplesmente na ausência de guerra: é a presença ativa da justiça. 
Tem a ver com a plenitude humana, com a libertação, com a integridade, 
com a vida e o bem-estar que tenha sentido, não somente para o indivíduo 
como para toda a comunidade na sua totalidade. E assim o profeta Isaías 
diz que a paz é fruto da justiça.

Pois bem, pode até ser verdade que os problemas da justiça, do racismo, da 
fome e da pobreza sejam problemas que o movimento ecumênico consi­
dere estarem longe de se resolverem. Pode ser verdade que ditos proble­
mas coloquem para as Igrejas dilemas dolorosos, porém não pode ser 
verdade que queiramos servir-nos da questão da paz para fugir a esses 
dilemas. Não nos podemos servir do Evangelho para escapar ao que nele 
se nos pede nem podemos servir-nos do tema da paz para escaparmos aos 
problemas existentes da injustiça, da pobreza, da fome e do racismo. Se o 
fizermos, converteremos a nosa preocupação pela paz em ideologia de 
opressão a qual acabará por servir-se disso para justificar a injustiça.

Porém ainda há um último ponto sobre o qual devemos insistir. Jesus Cristo 
é a vida do mundo porque revela a verdade a respeito de si mesmo, da 
Igreja, da humanidade e do mundo. Ele é o Messias, o escolhido de Deus 
que proclama o tempo aceitável do Senhor. Nele se cumprem as promessas 
de Jeová. Ele é o servo do Senhor, que não abandonará a sua luta até que a 
justiça triunfe sobre a terra (Is 42. 1-3; Mt 12. 17-21). Nele todos os países 
porão a sua esperança.

Jesus em sua vida, morte e ressurreição, ele mesmo é a garantia dá vida, da 
paz e da dignidade humana. É o Messias que luta e sofre com o seu povo. 
E, acima de tudo, ele é o vencedor. É rei em seu sofrimento, não apesar 
dele. Há, pois, um laço indissolúvel entre o Ecce Homo! de Pôncio Pilatos 
e o seu "Eis aqui o vosso Rei!" (Jo 19.4,19). Daí o fato de que, no 
Apocalipse, se fale de Jesus tanto como o cordeiro imolado, como do 
cavaleiro sobre o cavalo branco. Aquele que morre é aquele que vive para 
sempre. O servo sofredor da Palavra é o soberano dos reis da terra. Aquele 
que aceitou dar a sua vida é Jesus, o Messias; vida do mundo.

Não nos podemos servir do 
Evangelho para escapar 
ao que nele se nos pede 
nem podemos servir-nos 
do tema da paz para 
escaparmos aos 
problemas existentes da 
injustiça, da pobreza, da 
fome e do racismo. Se o 
fizermos, converteremos a 
nossa preocupação pela paz 
em ideologia de opressão 
a qual acabará por 
servir-se disso para 
justificar a injustiça.

Esta é a verdade que é revelada à Igreja quando repetimos as palavras: 
Jesus Cristo é a Vida do Mundo. O Apocalipse de João nos recorda a 
vitória dos santos. Porém, de novo, não se trata de uma vitória conquis­
tada pelos poderes terrenos. "Eles, porém, o venceram peto sangue do 
Cordeiro e peta palavra do seu testemunho pois desprezaram a própria vida 
até à morte" (Ap 12. 11). Esta verdade é o fundamento sobre o qual se 
ergue a Igreja. É a essência do testemunho da Igreja no mundo. É a 
essência da confissão: Jesus Cristo é a Vida do Mundo. Como Igreja só 
podemos proclamar isto se estivermos dispostos a dar a nossa vida pelo 
mundo. Somente podemos dizer isto se, verdadeiramente crermos que 
existem coisas que são tão importantes, tão preciosas e tão eternamente 
verdadeiras que valham nós darmos a vida por elas. E a verdade de que 
Jesus Cristo é a vida do mundo é uma verdade pela qual vale a pena 
morrer.

84



A  verdade que o Messias revela é oposta à mentira, à propaganda, à 
idolatria e à ausência de confiança que encontramos no mundo. A  sua 
verdade é a verdade que sustenta a liberdade, é a vida do mundo. E é isso 
que somos chamados a proclamar. Por isso, ao iniciarmos estas duas 
semanas que vamos passar juntos como Igrejas reunidas do mundo, afirme­
mos essa verdade e façamos a seguinte profissão de fé.

Não é verdade que este mundo e os seus habitantes estejam condenados a 
morrerem e a se perderem.
Isto é verdade: "Porque de tal maneira Deus amou o m undo que deu o seu 
Filho Unigênito para que todo aquele que nele crê não pereça, mas tenha a 
vida eterna;"

Não é verdade que tenhamos que aceitar a falta de humanidade e a 
discriminação, a fome e a pobreza, a morte e a destruição.
Isto é verdade: "E u  vim para que os homens tenham vida e a tenham em 
abundância;"

Não é verdade que a violência e o ódio tenham de ter a última palavra e 
que a guerra e a destruição devam instalar-se para sempre.
Isto é verdade: "Porque um menino nos nasceu, um filho se nos deu; e o 
principado está sobre seus ombros; e o seu nome é Maravilhoso, Conse­
lheiro, Deus forte, Pai eterno, Príncipe da paz. "

Não é verdade que sejamos simples vítimas dos poderes do mal que tentam 
dominar o mundo.
Isto é verdade: "To d o  o poder me foi dado no céu e na terra e eis que 
estou convosco . . .  até a consumação do século."

85



Não é verdade que antes de fazer algo tenhamos que esperar por aqueles 
especialmente dotados, que são os profetas da Igreja.
Isto é verdade: "Derramarei do meu Espírito sobre toda a carne e os 
vossos filhos e as vossas filhas profetizarão; e os vossos jovens terão visões 
e os vossos velhos sonharão sonhos. "

Não é verdade que os nossos sonhos de libertação da humanidade, da 
justiça, de dignidade humana ou de paz não sejam para esta terra nem para 
esta história.
Isto é verdade: "A hora vem e já veio em que os verdadeiros adoradores 
adorarão o Pai em espírito e em verdade. "

Usemos pois estas duas semanas para sonhar, para profetizar, para ter visões 
de amor, de paz e de justiça. Usemos estas duas semanas para afirmar com 
humildade, com alegria, com fé e com coragem:
JE S U S  C R IST O , É A  V ID A  DO MUNDO.

86



Declaração dos
M

direitos humanos

1. A Sexta Assembléia do Conselho Mundial de Igrejas se regozija e dá 
graças a Deus pelo crescente compromisso de trabalho em prol do respeito 
aos direitos humanos, demonstrado na vida e na ação das Igrejas do 
mundo inteiro desde a assembléia de Nairóbi. Muitas pessoas, inclusive 
cristãos e dirigentes eclesiásticos, foram presas e torturadas, ou perderam a 
vida servindo a Deus e à humanidade. A comunidade ecumênica vem 
participando, de forma crescente, em expressões concretas de solidarie­
dade internacional na luta pela dignidade humana, repetidas vezes, através 
do Conselho Mundial de Igrejas e de órgãos ecumênicos regionais, nacio­
nais e locais.

2. No terreno dos direitos humanos está sendo alcançada uma eficiente 
cooperação entre a comunidade cristã e os povos de outras religiões e 
ideologias, cooperação baseada num compromisso comum com os valores 
humanos e as comunidades sociais.

3. Entretanto, as tarefas se tornaram mais difíceis; em muitos lugares do 
mundo as violações dos direitos humanos são mais freqüentes e mais 
graves e as Igrejas devem confessar, com humildade, que não têm feito o 
bastante para opor-se às forças do mal e da morte, das quais, às vezes, têm 
sido inclusive cúmplices.

4. Tal como se afirma no tema desta Assembléia, Jesus Cristo, a Vida do  
Mundo, todos os seres humanos, independentemente de raça, sexo ou 
crença, foram criados por Deus como indivíduos e dentro da comunidade 
humana. O pecado, no entanto, ocasionou a corrupção do mundo, o que 
resultou na destruição das relações humanas. Ao reconciliar Deus com a 
humanidade e a criação, Jesus Cristo reconciliou também os seres huma­
nos entre si. O amor ao nosso próximo é a essência da obediência a Deus.

LIÇÕES DO PASSADO

5. Baseada nos Instrumentos Internacionais das Nações Unidas — Declara­
ção Universal de Direitos Humanos, Pacto Internacional de Direitos Eco­
nômicos, Sociais e Culturais, e Pacto Internacional de Direitos Civis e 
Políticos das Nações Unidas, junto com o seu Protocolo Optativo — e 
depois de consultar amplamente as Igrejas, a Assembléia de Nairóbi 
afirmou seu compromisso com a promoção dos direitos humanos segundo 
as seguintes categorias: direito às garantias vitais básicas; direitos à livre 
determinação e à identidade cultural e direitos das minorias; direito à 
participação na tomada de decisões dentro da comunidade; direito à 
divergência de opiniões; direito à dignidade pessoal; e direito à liberdade

87



religiosa. Desde Nairóbi, as Igrejas vêm sentindo a necessidade de ampliar a 
sua compreensão dos direitos humanos, para incluir o direito à paz, o 
direito à proteção do meio ambiente, o direito a lutar pelos próprios 
direitos e o direito ao desenvolvimento. Também chegamos a entender 
mais claramente a complexidade e a inter-relação dos direitos humanos. A 
este respeito, reconhecemos a necessidade de situar os direitos individuais 
e a sua violação no contexto da sociedade e suas estruturas sociais.

6. A cada dia temos mais consciência de que os direitos humanos não 
podem ser considerados isolados dos problemas mais amplos da paz, da 
justiça, do militarismo, do desarmamento e do desenvolvimento. Quanto 
mais plenamente o indivíduo goze de seus direitos na sociedade, tanto 
mais estável será, sem dúvida, essa sociedade. Quanto mais se respeitem 
universalmente os direitos humanos, mais estáveis serão, com toda proba­
bilidade, as relações internacionais. A injustiça numa sociedade, incluída a 
corrupção dos funcionários públicos, pode contribuir para a desordem da 
economia e política nacionais, o que, por sua vez, pode levar à deteriora­
ção das relações entre as nações.

7. Temos ido além da mera reflexão para passar a compromissos mais 
concretos nas lutas pelos direitos humanos. Contudo, ao fazê-lo, descobri­
mos como é difícil e doloroso ocupar-nos dos direitos humanos e das 
violações deles. Descobrimos que, ao promover os direitos da mulher, da 
criança e dos deficientes, por exemplo, as Igrejas têm que examinar e, 
freqüentemente, modificar as suas próprias estruturas e métodos de tra­
balho. Ao lutar pela justiça, muitos cristãos estão percorrendo o caminho 
da cruz.

A cada dia temos mais 
consciência de que os 
direitos humanos não 
podem ser considerados 
isolados dos problemas 
mais amplos da paz, da 
justiça, do militarismo, do 
desarmamento e do 
desen volvimen to.

PROGRAM A PA RA  O FUTURO

8. Embora reconhecendo o valioso trabalho que as Igrejas vêm realizando, 
não podemos ignorar que tem havido uma deterioração geral da qualidade 
de vida e têm surgido novas formas de degradação humana. A persistente 
desordem vem piorando a grave situação atual, levando alguns países à 
beira da bancarrota, deixando milhões de homens e mulheres sem emprego 
e impedindo a milhões de pessoas — sobretudo nos países em desenvolvi­
mento — a satisfação de suas necessidades vitais básicas.

Dentre os muitos problemas prementes e as tendências que estão surgindo, 
os quais a comunidade cristã deve enfrentar, os seguintes exigem a nossa 
preocupação e compromisso, ao realizar-se a Sexta Assembléia:

• Muitos cristãos descobriram que as liberdades de expressão e associação 
são indispensáveis para promover uma vida digna em suas sociedades. 
Devemos reafirmar o nosso compromisso com essas liberdades e nossa 
ajuda aos que sofrem por havê-las exercido.

• 0  emprego de formas de tortura física e psicológica, cada vez mais 
refinadas, e a prática das "desaparições" e das execuções extrajudiciais não 
só se generalizaram mais no mundo, como também, em muitos países, se 
converteram em procedimentos normais das forças militares e da polícia. 
A Sexta Assembléia aprova as declarações do Comitê Central que conde­
nam a prática da tortura (1977) e as execuções extrajudiciais (1982), faz

88



O
 G

lo
b

o
 J

am
il

 B
it

ta
r

um apelo às Igrejas para que empreendam vastos programas educativos 
sobre os direitos humanos, a fim de que o público tenha mais consciência 
dessas atrocidades, e insta as Igrejas Membros e seus governos a coopera­
rem, nesse sentido, com as Nações Unidas e com outros órgãos governa­
mentais e não governamentais.

• Nesta Assembléia, temos recordado vivamente a situação dos povos 
indígenas. Privados de todo poder político real, quase não podem opor-se 
à expropriação de suas terras, à sua reinstalação física e à supressão do seu 
direito a manter a identidade cultural. Ao apoiar a Declaração do Comitê 
Central sobre os "Direitos dos Povos Indígenas à Terra” (1982), exorta­
mos as Igrejas a se solidarizarem com a luta dos povos aborígenes, 
fornecendo-lhes, inclusive, recursos financeiros e humanos; a cooperarem 
com as organizações indígenas, a insistirem com seus governos para que 
ratifiquem e apliquem todos os instrumentos pertinentes das Nações 
Unidas, e a desdobrarem esforços decididos para estabelecer os legítimos 
direitos à terra, inclusive os que afetem as Igrejas, direito esse que têm os 
povos indígenas.

• O pretexto da teoria da segurança nacional para justificar a negação dos 
direitos básicos adquiriu, nos últimos anos, maior expansão geográfica. 
Embora a segurança nacional seja uma preocupação legítima de todos os 
Estados, as Igrejas devem evitar que sirva de infame pretexto para proceder 
à violação persistente e generalizada dos direitos humanos que, em alguns 
casos, chega a genocídio.

• Em algumas regiões, o clima de crescente fanatismo religioso e o 
surgimento do fundamentalismo político vêm ameaçando seriamente os 
direitos das Igrejas e de outras comunidades religiosas de manifestarem sua 
fé mediante o culto, a observância, a prática e a doutrina. Embora 
tenhamos recebido com agrado a longamente esperada aprovação da 
Declaração das Nações Unidas sobre a Eliminação de Todas as Formas de

Indígenas lutam pelas suas 
terras

O pretexto da teoria da 
segurança nacional para 
justificar a negação dos 
direitos básicos adquiriu, 
nos últimos anos, maior 
expansão geográfica. 
Embora a segurança 
nacional seja uma 
preocupação legítima de 
todos os Estados, as 
igrejas devem evitar que 
sirva de infame pretexto 
para proceder à violação 
persistente e generalizada 
dos direitos humanos que, 
em alguns casos, chega 
a genocídio.

89



Sofrimento dos refugiados 
clama por justiça

Intolerância e de Discriminação Baseadas na Religião ou nas Crenças, 
tememos que ela não ofereça suficiente proteção contra problemas especí- 
ficos levantados, hoje em dia, para as comunidades religiosas. Por conse­
guinte, é absolutamente nepessário que as Igrejas Membros e o Conselho 
continuem pondo a descoberto as violações graves à liberdade religiosa e 
estendam a sua assistência moral e material aos que sofrem opressão, 
perseguição inclusive, por causa de suas crenças e práticas religiosas. As 
Igrejas que são objeto de repressão e inclusive de perseguição por causa de 
sua identidade espiritual, cultural e étnica, ou de sua posição minoritária, 
deveríam poder contar com a solidariedade de outras Igrejas, principal­
mente em seus próprios países, como expressão da fraternidade que deve 
uni-las no único corpo de Cristo.

• Em muitos países, se insiste com as Igrejas para que tomem novas e 
enérgicas medidas para apoiar o direito dos trabalhadores de criar sindi­
catos que representem genuinamente seus interesses e de se filiarem a eles, 
bem como a sua liberdade de cooperar ativamente com outros, tanto 
dentro de seu país como internacionalmente.

• Um motivo de preocupação crescente para a comunidade ecumênica é a 
difícil situação em que se encontram os refugiados em todo o mundo. Os 
sofrimentos dos refugiados adquirem uma nova dimensão pelas dificulda­
des que encontram para garantir uma proteção eficaz. Este novo fator 
advém da negativa de muitos governos em consentir que as pessoas que 
buscam asilo cruzem as fronteiras de seus países, e da imposição de 
requisitos de vistos para interromper a corrente de refugiados; das deten­
ções e expulsões arbitrárias, sem o devido processo legal; e dos ataques 
contra refugiados indefesos por parte de forças militares e paramilitares.

90



Exortamos o Conselho e as Igrejas Membros a que intensifiquem seus 
esforços, tanto a nível nacional como internacional, para garantir que os 
países que recebem refugiados apliquem os pactos internacionais, determi­
nem quais as situações que obrigam as pessoas a buscar refúgio e ajam de 
acordo.

EXERCI'C IO

9. Em nome de Jesus, Vida do Mundo, confirmamos fraternalmente o 
nosso compromisso comum de trabalhar ainda mais fervorosamente em 
prol da eliminação dos maus tratos desumanos, da discriminação e da 
opressão em todas as suas formas, tanto dentro de nossos próprios países e 
situações, como em nossa solidariedade ecumênica a nível regional e 
mundial. Como existem, inevitavelmente, discrepâncias entre o que profes­
samos e o que praticamos, temos que deixar de limitar-nos a fazer 
declarações sobre os direitos e os deveres humanos, e temos que empregar 
mais eficazmente os mecanismos existentes, elaborando, quando necessá­
rio, novos instrumentos para poder levar a cabo esta tarefa.

• No exercício dos direitos humanos, instamos o Conselho Mundial de 
Igrejas e os seus Membros a que continuem dando a esta questão um 
enfoque pastoral, que combine a oração, a pregação e os esforços práticos 
ativos.

• Fazemos um apelo às Igrejas para que se dediquem, com novo vigor, a 
despertar a consciência dos seres* humanos e a fazê-los ver a sua grande 
responsabilidade quanto ao respeito e gozo dos direitos humanos e à 
necessidade de demonstrar sua formação bíblica.

• Tanto as Igrejas como o movimento ecumênico teriam que reforçar o 
trabalho de vigilância, defesa e estudo que já empreenderam.

• As Igrejas devem liberar mais recursos financeiros para levar a termo os 
seus próprios programas de direitos humanos e colaborar com o movimen­
to ecumênico.

• Deve-se refletir cuidadosamente sobre a possibilidade de tomar novas 
iniciativas para melhorar a forma, que as Igrejas procuram, de se respeita­
rem os direitos humanos. Entre essas iniciativas, poderia figurar o estabele­
cimento de um dia internacional de oração pelos direitos humanos e de 
uma semana de ação mundial destinada à instrução dos membros da igreja 
e à promoção dos direitos humanos; e a convocação de uma série de 
conferências de estudo, regionais e mundiais, com o objetivo de avaliar o 
trabalho realizado pelas Igrejas em matéria de direitos humanos.

• Rogamos ao Conselho Mundial de Igrejas que continue seu Programa de 
Direitos Humanos e recomendamos que o Grupo Consultivo de Direitos 
Humanos, reunindo-se mais regularmente e com um mandato mais clara­
mente especificado, continue seu trabalho de ajuda às Igrejas e ao Conse­
lho Mundial de Igrejas para a promoção dos direitos humanos.

• Embora reconhecendo que as tensões existentes entre Este e Oeste 
fazem parte da trágica divisão da humanidade, vemos com agrado que o 
Programa de Direitos Humanos das Igrejas colabora no cumprimento da

Entre essas iniciativas, 
podería figurar o 
estabelecimento de um dia 
internacional de oração 
pelos direitos humanos e 
de uma semana de ação 
mundial destinada à 
instrução dos membros da 
igreja e à promoção dos 
direitos humanos.

91



Ata Final de Helsínqui, como modelo de cooperação e consultas regionais 
e inter-regionais, que complementa e fortalece as iniciativas que surgem a 
nível mundial.

10. Num mundo de sofrimento e morte, somos chamados a dar testemu­
nho de Jesus Cristo, vida do mundo. Afirmamos que a vida é um dom de 
Deus, que nos confiou seu cuidado e conservação; que devemos viver em 
unidade completa com todos os que compartilham este dom preciso e, por 
isso, respeitar o domínio da lei em defesa da justiça. Esta vida, vivida em 
Cristo, é o que nos une na oração e na solidariedade ativa com aqueles que 
têm a vida ameaçada pelas forças da morte em nosso mundo.

DECLARAÇAO SOBRE A AMÉRICA CENTRAL

1. Estão surgindo, na América Central, sinais de vida prometedores. São 
como uma planta jovem que se esforça por elevar-se da terra, ansiosa por t 
crescer e tornar-se uma bênção para o mundo. Jesus Cristo, Vida do 
Mundo, nos ensina, a nós, seus discípulos, que devemos manter e amparar
a vida contra os poderes da morte e da opressão que a ela se opõem.

"Deus se lembra dos aflitos 
e não esquece os seus lamentos;
Os pobres não ficarão em eterno esquecimento, 
nem a sua esperança se perderá para sempre 
(Salmo 9.12,18) (

2. A América Central encontra-se envolvida numa luta desesperada para 
tentar reconstruir as bases da vida de seus povos. A luta da vida contra a 
morte é uma luta diária. Sua profundidade —  política, econômica, ideoló­
gica, social, cultural e espiritual —  tem dimensões históricas. Com uma 
história comum de violento colonialismo, de exploração do pobre e 
concentração do poder e da riqueza, os países da região, de maneira 
distinta, estão associados.

3. O atual governo dos Estados Unidos, agindo a partir da sua concepção 
de segurança nacional, adotou uma política de iniciativas militares, econô­
micas, financeiras e políticas destinada a desestabilizar o governo da 
Nicarágua, redimir a imagem internacional da violenta ditadura da Guate­
mala, resistir às forças da mudança histórica em El Salvador e militarizar 
Honduras, com vistas a garantir uma base de onde passará a conter as 
aspirações dos povos da América Central. Essa política foi amplamente 
divulgada sob a forma de um plano, dentro do qual se poderíam atingir os 
objetivos de paz, reforma, desenvolvimento econômico e democracia, e 
evitar o comunismo e a "exportação da revolução".

4. Na realidade, ocorre justamente o contrário: o medo e a tensão aumen­
tam; desviam-se os escassos recursos destinados a satisfazer as necessidades 
humanas básicas; aumentam as possibilidades de guerra que pode devastar 
a América Central e o Caribe; e, a longo prazo, paira uma ameaça contra 
os legítimos interesses e a segurança das nações e povos do hemisfério 
americano. Não pode haver segurança na região, sem fidelidade à luta 
anelante e persistente dos povos da América Central por uma paz com 
justiça.

92



5. A queda sofrida pelos preços internacionais dos cultivos básicos de 
exportação da região afetaram gravemente as economias, exacerbando, 
ainda mais, as tensões políticas, econômicas e sociais. Além disso, com 
relação a esses problemas econômicos, o governo dos Estados Unidos vem 
lançando mão, com êxito, de instituições financeiras internacionais para 
sua estratégia centro-americana.

6. Nesse contexto, as Igrejas, ao mesmo tempo em que se esforçam por 
responder às necessidades da população sofredora nesta região, também 
têm que enfrentar o novo e agressivo procedimento de alguns grupos 
religiosos, na maioria baseados — e financiados — nos Estados Unidos, que 
tentam semear a discórdia. Esses grupos são fonte de grande preocupação 
para as Igrejas, particularmente porque, de acordo com análises feitas, as 
Igrejas deles são usadas com finalidades políticas para legitimar as práticas 
de repressão.

7. No ano passado, a Guatemala foi testemunha da matança de população 
civil não combatente, de um grande número de execuções extrajudiciais e 
do extermínio de milhares de pessoas da população indígena, de forma 
inimaginável. Apesar da magnitude dos recursos econômicos, políticos e 
militares que os Estados Unidos forneceram ao regime, o governo salvado­
renho demonstrou que é incapaz de impedir as violações dos direitos 
humanos e efetuar as reformas necessárias.

O serviço de auxílio jurídico cristão da arquidiocese católica romana de 
São Salvador informa que, no período entre janeiro e abril deste ano, mais 
de dois mil civis e não combatentes foram executados sem processo e por 
motivos políticos, por membros das forças armadas, das organizações 
paramilitares e dos esquadrões da morte. A política do governo de Hondu­
ras ameaça a soberania territorial da Nicarágua e causa consideráveis 
sofrimentos aos refugiados procedentes de El Salvador. As Igrejas têm 
informado sobre a existência de graves violações dos direitos humanos 
cometidas pelas forças dos serviços secretos e da segurança. Outros países 
— tais como Belize, Costa Rica e Panamá — têm sido objeto de pressões 
para que exerçam sua influência sobre os acontecimentos da Guatemala, 
El Salvador, Honduras e Nicarágua.

8. Os refugiados, as pessoas deslocadas e as famílias divididas são um 
poderoso testemunho do banho de sangue e dos atos de terror perpetrados 
contra as pessoas mais pobres da região. Só na Guatemala, aproximada­
mente quinhentos mil seres humanos foram obrigados a fugir de seus 
países e mais um milhão foi deslocado de seus lares. Os refugiados de El 
Salvador, em Honduras, e os refugiados guatemaltecos, no sul do México, 
continuam expostos às incursões das forças militares nos campos.

9. Em consonância com o tema da Sexta Assembléia, Jesus Cristo, Vida 
do Mundo, e levada em conta a intensificação dos atos de agressão contra 
Nicarágua, manifestamos a nossa preocupação pelos povos de toda a região 
e consignamos a afirmação de vida que representam as realizações do povo 
nicaragüense e seus dirigentes, desde 1979. Digna de destaque foi a decisão 
do governo de abolir a pena de morte e libertar milhares de membros da 
Guarda Nacional de Somoza. Além disso, um programa de alfabetização 
reconhecido internacionalmente, a erradicação da poliomielite, a redução 
do impaludismo, um plano de reforma agrária eficiente e significativos

Nesse contexto, as Igrejas, 
ao mesmo tempo em que se 
esforçam po r responder 
às necessidades da 
população sofredora nesta 
região, também têm que 
enfrentar o novo e 
agressivo procedimento de 
alguns grupos religiosos, 
na maioria baseados —  e 
financiados  —  nos Estados 
Unidos, que tentam semear 
a discórdia. Esses grupos 
são fonte de grande 
preocupação para as 
Igrejas, particularmente  
porque, de acordo com 
análises feitas, as Igrejas 
deles são usadas com 
finalidades políticas para 
legitimar as práticas de 
repressão.

93



G
ua

te
m

al
a 

C
hu

rc
h 

in
 E

xi
le

progressos no desenvolvimento constitucional preparatório para as eleições 
de 1985 contribuíram para dar uma expressão concreta às aspirações da 
região. O governo deu mostras de sua boa disposição ao reconhecer o 
caráter inadequado de algumas das suas políticas em relação aos índios 
misquitos e outros grupos étnicos da costa atlântica, e está agindo no 
sentido da reconciliação. Importa destacar, também, que os cristãos, tanto 
católicos romanos como protestantes, vêm participando plenamente no 
progresso nicaragüense, em todos os níveis da reconstrução e da edificação 
nacional.

10. Este processo de afirmação de vida confronta-se, diariamente, com a 
morte. A  antiga Guarda Nacional, financiada pelos Estados Unidos e 
operando atualmente em Honduras, reconheceu haver dado a morte a 
setecentas pessoas, na maioria jovens nicaragüenses, membros da milícia 
voluntária. Intensificou-se perigosamente a tensão nas relações com Hon­
duras. Fracassaram os apelos da Nicarágua convidando a manter conversa­
ções bilaterais com Honduras. Com vistas à paz, a Nicarágua vem manifes­
tando, atualmente, a sua vontade de entabular conversações multilaterais. 
Contudo, continua o apoio dos Estados Unidos aos antigos guardas nacio­
nais, e o governo do presidente Reagan, ao mesmo tempo que se manifesta 
em favor da paz e do diálogo, toma medidas para concentrar armamentos 
e tropas de apoio em Honduras, e manter de prontidão forças navais nas 
duas costas nicaragüenses.

11. A  desestabilização da Nicarágua é uma afrontaàvida e pode perfeita- 
mente conduzir os países da América Central e do Caribe a sofrimentos e

A desestabilização da 
Nicarágua é uma afronta à 
vida e pode perfeitamente 
conduzir os países da 
América Central e do 
Caribe a sofrimentos e 
perdas de vidas humanas 
cada vez maiores. Solapa 
a legítima luta dos pobres 
de toda essa região, que 
clamam pelo fim da 
exploração e por uma 
oportunidade para 
determinar seu próprio 
caminho na d ifíc il 
peregrinação daqueles que 
procuram viver a vida em 
toda a plenitude.

94



perdas de vidas humanas cada vez maiores. Solapa a legítima luta dos 
pobres de toda essa região, que clamam pelo fim da exploração e por uma 
oportunidade para determinar seu próprio caminho na difícil peregrinação 
daqueles que procuram viver a vida em toda a plenitude.

12. A Sexta Assembléia afirma o direito dos povos da América Central de 
aspirarem a sustentar uma vida em toda a sua plenitude.

Portanto:

• Expressa às Igrejas da América Central a profunda preocupação e 
solidariedade que a comunidade ecumênica mundial — as irmãs e irmãos 
em Cristo — sente ante as graves ameaças que pesam sobre a vida, e reitera 
seu firme compromisso pelo que diz respeito ao testemunho, aos ministé­
rios e à presença das Igrejas.

• Opõe-se, energicamente, a todo tipo de intervenção militar — aberta ou 
velada — dos Estados Unidos ou de qualquer outro governo na região da 
América Central. A Assembléia louva as proféticas expressões de condena­
ção dessa intervenção formuladas pelas Igrejas dos Estados Unidos, exor­
tando-as a intensificarem os seus esforços para conseguir uma mudança 
radical da política estadunidense na região. Insta as Igrejas Membros de 
outros países a solicitarem, energicamente, a seus respectivos governos que 
exerçam pressões sobre o governo dos Estados Unidos para que modifique 
radicalmente sua política militar, como passo construtivo para a pacifica­
ção da região.

• Roga ao governo da Guatemala, em nome do Deus da vida, que ponha 
fim à sua política de extermínio de homens, mulheres e crianças de sua 
população indígena.

• Insiste com o governo de El Salvador para que entabule um diálogo 
frutífero com os representantes da oposição política e militar, a fim de 
instaurar nesse país uma "paz duradoura".

• Faz um apelo veemente às Igrejas e à comunidade ecumênica para que 
façam valer toda a sua influência em apoio das iniciativas de paz — como, 
por exemplo, a dos países latino-americanos do "Grupo Contadora".

• Exorta as Igrejas da América Central a que, enquanto seja necessário, 
dupliquem seus esforços para reunir informações sobre a evolução da 
crítica situação nessa zona e as transmitam à comunidade ecumênica 
mundial e a outras entidades internacionais.

Faz um apelo veemente às 
Igrejas e à comunidade 
ecumênica para que façam 
valer toda a sua 
influência em apoio das 
iniciativas de paz — como, 
por exemplo, a dos países 
latino-americanos do 
"Grupo Contadora".

• Afirma e encoraja o processo de reconciliação entre as minorias nicara- 
güenses e a maioria de fala espanhola, instando o governo da Nicarágua a 
que mantenha sua boa disposição e seu empenho para que a sua política e 
atuação nessa zona se caracterizem por um tato e uma capacidade de 
percepção cada vez maiores.

95



AFEGANISTÃO

Á  Sexta Assembléia recorda a preocupação expressa em anteriores declara­
ções, pelo Conselho Mundial de Igrejas, a respeito da situação do Afeganis­
tão.

Observamos que a luta contínua nesse país vem ocasionando consideráveis 
sofrimentos a vastos setores da população, convertendo em refugiados 
muitos dos habitantes do país. As Nações Unidas estimam que há mais de 
quatro milhões de afegãos refugiados no Paquistão e Irã.

Tomamos nota das iniciativas para resolver o conflito — inclusive a do 
movimento não alinhado — e acolhemos com especial agrado as iniciativas 
do Secretário Geral das Nações Unidas nesse sentido. Apoiamos os esfor­
ços que está realizando atualmente e esperamos que as negociações entre 
as partes interessadas conduza a um acordo global que cumpra as seguintes 
condições:

• a cessação do fornecimento de armas, do exterior, aos grupos de 
resistência;

• a criação de um clima favorável para o regresso dos refugiados;

• a garantia de um acordo entre a União Soviética, os Estados Unidos da 
América, a República Popular da China e o Paquistão;

• a retirada das tropas soviéticas do Afeganistão no marco de um acordo 
político geral, que compreenda um acordo entre o Afeganistão e a URSS.

Cremos que estas medidas permitirão ao povo afegão determinar livremen­
te a sua própria via de desenvolvimento e progredir em direção a uma 
sociedade mais justa. Cremos, também, que esse acordo reduzirá a tensão 
nessa região e contribuirá para melhorar as relações entre os Estados 
Unidos da América e a União Soviética, e as relações internacionais em 
geral.

Entretanto, o Conselho Mundial de Igrejas deverá continuar prestando 
assistência humanitária aos refugiados afegãos.

CHIPRE

A Sexta Assembléia recorda as declarações feitas pelo Conselho Mundial 
de Igrejas, bem como as medidas que vem tomando, desde 1974, quanto à 
situação criada em Chipre pela intervenção militar das forças armadas 
turcas. São preocupações da Assembléia a continuação da violação da 
independência, a soberania e a integridade territorial de Chipre — signatá­
rio da Ata Final de Helsínqui —, bem como a possibilidade de que a tensão 
nesse país se intensifique e tenha repercussões mais amplas na delicada 
região do Mediterrâneo oriental.

A  Assembléia reitera os mesmos apelos do Conselho Mundial de Igrejas em 
favor de:

96



• aplicação imediata de todas as resoluções pertinentes das Nações Unidas 
sobre Chipre, especialmente das que pedem a retirada das tropas turcas da 
ilha;

• imediato reatamento — de forma construtiva e significativa — sob os 
auspícios do Secretário Geral das Nações Unidas, das negociações entre 
representantes das comunidades cipriota grega e cipriota turca, que deve­
rão ser livremente levadas a termo numa base de igualdade, a fim de chegar 
a um acordo mutuamente aceitável, que garanta os respectivos direitos 
fundamentais e legítimos;

• respeito devido aos lugares sagrados e religiosos.

A Assembléia pede ao Secretário Geral do Conselho Mundial de Igrejas e a 
sua Comissão de Igrejas para Assuntos Internacionais que continuem a 
ocupar-se da questão dos cipriotas desaparecidos, em colaboração com 
algumas Igrejas Membros, sobretudo da Europa Ocidental e da América do 
Norte, bem como com os órgãos intergovernamentais e internacionais 
competentes.

97



QUESTÕES E DESAFIOS
Dar testemunho em 
um mundo dividido

INTRODUÇÃO

1. 0  ponto de partida para a nossa reflexão é Jesus Cristo. Ele ensinou e 
pregou, proclamou e curou, viveu para Deus e para o próximo. Ele 
aceitava as pessoas, perdoava-as e renovava-as, e trazia mudanças para a 
vida dos que se abriam para ouvi-lo.

2. Dar testemunho significa viver a vida de Cristo no lugar em que 
estivermos; significa ouvir e procurar entender a fé e as perspectivas de 
nosso próximo, significa falar sobre Jesus Cristo como a Vida do Mundo.

3. Os cristãos são chamados a testemunhar Cristo em todas as épocas; em 
cada geração somos chamados a examinar a natureza do nosso testemu­
nho. Ao discutir esse tema, abordamos cinco áreas em que o Conselho 
Mundial de Igrejas trabalhou, durante o período que se seguiu a Nairóbi. 
Nosso relatório é o seguinte:

CU LTU R A : O CO N TEXTO  DO NOSSO TESTEM UNHO

4. A questão da natureza da relação entre o Evangelho e a cultura tem 
sido uma preocupação nossa há algum tempo, mas a questão da cultura 
assumiu um novo aspecto, porque estamos atingindo:

• uma compreensão mais profunda do sentido e da função da cultura e da 
sua pluralidade;

• uma melhor compreensão das formas pelas quais o Evangelho tem 
interagido com as culturas; e

• um entendimento mais claro dos problemas que têm sido causados pelo 
fato de se ignorarem e denegrirem as culturas nativas, durante a época dos 
missionários ocidentais, que geralmente acompanhavam passo a passo a 
expansão colonial ocidental.

5. Cultura é aquilo que une uma comunidade, consolidando-a numa 
mesma estrutura de significado. E preservada na língua, nos padrões de 
pensamento, nas atitudes, nos símbolos e nos pressupostos, e é celebrada 
na arte, na música, no teatro, na literatura e em outras formas semelhan­
tes. Constitui a memória coletiva do povo e a herança coletiva que será 
transmitida para as gerações futuras.

99



6. Embora afirmemos e celebremos as culturas como expressão da maravi­
lhosa pluralidade da criação de Deus, reconhecemos que nem todos os 
aspectos de todas as culturas são necessariamente bons. Há aspectos 
dentro de cada cultura que negam a vida e oprimem as pessoas. Também 
emergem, em nossos dias, certas formas de cultura religiosa e de subcultu- 
ras que são demoníacas, porque manipulam as pessoas e projetam uma 
visão de mundo e valores que negam a vida em vez de afirmá-la.

7. Consideramos, por um lado, a riqueza e a variedade das culturas e, pelo 
outro, o conflito entre os aspectos de afirmação e negação da vida, dentro 
de cada cultura. Precisamos reexaminar a questão global de Cristo e 
cultura na situação histórica atual.

8. Ao fazer essa sugestão, temos em mente, entre outros, dois exemplos 
históricos específicos do encontro do Evangelho com a cultura, que 
iremos explicitar.

9. Cristo transcende todos os cenários culturais. Ao confrontar e ser 
confrontado pelo mundo, ao qual o Evangelho foi trazido, o cristianismo 
abandonou algumas de suas características judaico-helenísticas, e ao mes­
mo tempo adquiriu características das culturas que o receberam. Ao 
fazê-lo, às vezes aceitou certos elementos tais como eram, outras vezes 
transformou-os e outras, ainda, rejeitou elementos que eram considerados 
inimigos do Evangelho. Esse processo continuou, à medida que a mensa­
gem do Evangelho se divulgou pela Europa e partes do mundo oriental.

10. O último empreendimento missionário que levou a mensagem cristã às 
Américas, África, Ásia e Pacífico, levantou um problema novo quanto à 
compreensão da relação entre o Evangelho e a cultura. Esse movimento 
missionário levou o Evangelho a todas as partes do mundo. Sempre houve 
gente que fez como Paulo, que se tornou judeu para os judeus e grego para 
os gregos. Confrontados pelas culturas, cuja visão do mundo, formas de 
pensamento e expressões artísticas lhes eram estranhas, os missionários 
"ocidentais", entretanto, de modo geral, desmoralizaram essas culturas 
como pagãs e inimigas do Evangelho. Ao fazê-lo, muitos missionários não 
entenderam que o Evangelho que pregavam já era influenciado por uma 
interação de centenas de anos com muitas culturas diferentes e que eles 
estavam, agora, impondo a outros povos uma proclamação do cristianismo 
condicionada culturalmente. Tampouco entenderam que estavam na ver­
dade impedindo o Evangelho de tomar raízes no solo cultural ao qual 
chegara.

11. Entretanto, temos agora expressões indígenas ou locais da fé cristã, 
em muitas partes do mundo, que representam outras manifestações de 
formas diversas de cristianismo. A mensagem do Evangelho torna-se um 
poder transformador dentro da vida de uma comunidade, quando é 
expressa nas formas culturais em que a comunidade a compreende.

12. Portanto, na busca de uma compreensão teológica da cultura, estamos 
trabalhando no sentido de uma agenda ecumênica, em que várias expres­
sões da fé cristã possam conversar umas com as outras. Nesse encontro, a 
teologia, as perspectivas missionárias e as experiências de muitas Igrejas 
das mais diversas tradições (por exemplo Igrejas Ortodoxas e Católicas 
Romanas) oferecem novas possibilidades. Assim também acontece com as

A mensagem do E vangelho 
torna-se um poder 
transformador dentro da 
vida de uma comunidade, 
quando é expressa nas 
formas culturais em que 
a comunidade a 
compreende.

100



contribuições feitas por mulheres e jovens, nesta busca de uma nova 
agenda ecumênica.

13. Tendo em mente este background, precisamos tomar providências 
específicas:

• na busca de uma compreensão teológica da cultura, podemos fazer o 
seguinte: partilhar a rica variedade de manifestações da fé cristã; descobrir 
a unidade que as liga, e afirmar, juntos, o centro cristológico e a fonte 
trinitária de nossa fé, em todas as suas variadas expressões.

• precisamos ter consciência da possibilidade de nosso testemunho do 
Evangelho tornar-se escravo de uma cultura qualquer, reconhecendo o fato 
de que todas as culturas são julgadas pelo Evangelho.

• nas sociedades contemporâneas, há uma evolução de uma nova cultura 
devida, em parte, à modernização e à tecnologia. Há uma busca por uma 
cultura que preserve os valores humanos e construa uma comunidade. 
Precisamos reavaliar o papel desempenhado, em especial, pelas ideologias 
seculares e religiosas na formação da cultura, e a relação entre esse 
processo e as exigências do Evangelho e do nosso testemunho com relação 
a este.

• ao mesmo tempo que reconhecemos a emergência de comunidades 
cristãs dentro de grupos minoritários, que reafirmam sua identidade cultu­
ral, devemos prestar especial atenção ao fato de que muitos deles correm o 
risco de ser destruídos porque são vistos como uma ameaça a uma cultura 
dominante.

• precisamos examinar de novo toda a questão do testemunho do Evan­
gelho através dos limites culturais, compreendendo que ouvir e aprender 
da cultura receptora é parte essencial da mensagem cristã.

CULTO: A PERSPECTIVA E 
0  PODER COM O QUAL TESTEMUNHAMOS

14. Reunidos nesta Assembléia, como membros de Igrejas de diferentes 
confissões, continentes e culturas, lembramo-nos novamente que somos 
recebedores, em primeiro lugar. Como recebedores do amor de Cristo, 
devemos compartilhar no testemunho perante o nosso próximo, na vida 
diária, o que recebemos na comunidade da fé. Se não o fizermos, não 
continuaremos a receber. Nosso testemunho de Jesus Cristo como Vida do 
Mundo é nossa resposta ao trabalho de liberação e união do Espírito de 
Deus, que experimentamos, apesar das divisões do nosso mundo.

15. Durante as várias reuniões nesta Assembléia, expressamos a urgente 
necessidade de justiça, igualdade e solidariedade com os pobres. Mas será 
que realmente compartilhamos, ou afinal preferimos a nós mesmos?

16. A questão básica é: Quem nos pode livrar dessa escravidão a nós 
mesmos? De acordo com a experiência apostólica, somente uma amizade 
viva com Cristo — tal como a recebemos na oração e no culto — nos pode 
livrar de nossos interesses e preocupações pessoais e renovar o espírito de

101



CM
I 

G
id

eo
n 

M
us

a

Encontro de mulheres em
sacrifício e coragem, de modo que possamos lutar pela justiça, mesmo preparação para a Assembléia 
quando as situações parecem desesperadoras.

17. Avaliamos o papel capital que o culto diário tem desempenhado nesta 
Assembléia. Ele renovou a amizade com o Espírito Santo e nos deu força 
espiritual para enfrentar os diferentes desafios e até mesmo as frustrações 
com as quais nos defrontamos.

18. O culto é o ato central da vida e da missão, do testemunho e do 
serviço da Igreja. É a maneira pela qual homens e mulheres, ricos e pobres, 
válidos e inválidos, compartilham a graça de Deus e buscam o perdão. É 
uma realização litúrgica, sacramental e pública do ato singular de Jesus 
Cristo pela vida do mundo. O poder evangélico e redentor do culto reside 
no próprio fato do "anúncio da morte do Senhor até que ele venha" 
(1 Co 11.26).

19. O culto deve ser o ato central da vida da Igreja; entretanto, ouvimos 
falar de um cansaço generalizado com relação ao culto dominical. Onde 
isso acontece, o culto não tem o caráter do testemunho público que 
deveria ter.

O culto é o ato central da 
vida e da missão, do 
testemunho e do serviço 
da igreja. É  a maneira pela 
qual homens e mulheres, 
ricos e pobres, válidos e 
inválidos, compartilham a 
graça de Deus e buscam 
o perdão.

20. Quais são as razões por trás disso? Além de uma falta geral de 
entusiasmo espiritual em nossas congregações, as pessoas podem achar o 
culto aborrecido porque:

• há uma barreira lingü ística, que torna a participação efetiva impossível 
para muitos;

• é formal e não permite uma participação espontânea e significativa da 
congregação;

• há, com freqüência, uma falta de companheirismo verdadeiro;

• o culto não traz as ansiedades das pessoas perante Deus; parece ao 
contrário, ser irrelevante para a vida diária dos crentes e a comunidade em 
que se realiza.

102



CM
I 

Pe
te

r 
W

ill
ia

m
s

Revmo. Robert Runcie,
Como podemos superar esse dilema? Ouvimos falar dos exemplos encora- Arcebispo de cantuária, 

jadores de uma fecundação cruzada entre diferentes tradições litúrgicas, R ^ raE | j ^ t  h sídeii 
surgida das trocas de visitas ao culto de membros de confissões diferentes, pastora conceiebrante ’ 
Algumas Igrejas estão experimentando renovação litúrgica. Velhas liturgias 
estão sendo reintroduzidas na vida litúrgica de algumas Igrejas e novas 
formas de culto estão sendo criadas. A dimensão do testemunho no culto 
é com freqüência enfatizada em serviços para os jovens, e para pais e 
filhos. Assistir ao culto com a família é recomendado como um modo 
proveitoso de compartilhar a fé cristã. A participação ativa de todos os 
membros da comunidade dos fiéis deve ser encorajada. Também precisa­
mos orar uns pelos outros.

22. Confessando o Credo Apostólico em nosso culto, afirmamos nossa 
crença na comunhão dos santos. Assim somos lembrados que vivemos 
junto com os mártires de todas as épocas. Os cristãos que dão suas vidas 
por amor ao Reino são mártires. Lembramo-nos deles em nosso culto 
como exemplos encorajadores. São símbolos da Igreja total. Dão-nos 
inspiração "sobre o modo de conduzir o culto e o trabalho". Aprendemos 
que a unidade entre o culto e a vida quotidiana cristã precisa urgentemen­
te ser recuperada.

23. Em virtude da vocação de testemunho da Igreja, precisamos encontrar 
um ritmo verdadeiro do envolvimento cristão no mundo. A Igreja se reúne 
para adorar e se separa para a vida quotidiana. Enquanto em algumas 
situações, na dimensão testemunhai do culto, deve haver um serviço ao 
mundo, de "liturgia após a liturgia", para louvar a Deus, em outros 
contextos deve-se acentuar que não há serviço cristão ao mundo a não ser 
que esteja enraizado no serviço do culto.

103



Á R E A S  DE IN TER ESSE ESPEC IA L:
O TESTEM UNHO EN TRE A S C R IA N Ç A S

24. A criança é uma parábola viva da forma pela qual o Reino deve ser 
recebido e incorporado. A Bíblia fala da preocupação especial de Deus 
com os pequeninos: "Deixai vir a mim as criancinhas e não as estorveis, 
porque a elas pertence o Reino do céu"  (Mt 19.14).

Em outra ocasião, Jesus e os discípulos estavam discutindo a questão: 
"Quem é o maior no Reino dos céus? "  quando Jesus chamou a si uma 
criança e disse: "Em verdade vos digo que, se não fordes como crianças, 
jamais entrareis no Reino dos céus. Quem quer que se humilhe como esta 
criança, este é o maior no Reino dos céus" (Mt 18.3-4)

25. A população do mundo está crescendo rapidamente. Em alguns luga­
res as crianças constituem a maioria da população e questionam os 
adultos. No encontro de Jesus com as crianças, vemos o Evangelho em 
ação. 0  perdão e o amor são dados e recebidos com uma liberdade e uma 
franqueza que os adultos perdem rapidamente. As crianças, como são 
impotentes e vulneráveis, respondem ao amor de Deus com calor e 
aceitação, mas não são idealizadas pela Bíblia. Demonstram sua necessida­
de da graça e do amor de Deus. Entretanto, Jesus proclamou que "seu é o 
reino". A própria vulnerabilidade e impotência das crianças exigem que 
falemos por elas e fiquemos a seu lado, que utilizemos suas necessidades e 
situações como um padrão para medir o pensamento das Igrejas, os seus 
programas e prioridades.

26. Estórias sobre crianças podem ajudar a focalizar as questões globais 
que enfrentamos e a nos interrogarmos sobre nossas prioridades e atitudes. 
Através delas, podemos começar a entender o Evangelho de uma forma 
diferente. Hoje à noite e todas as noites, milhares de crianças dormirão nas 
ruas de nossas cidades, ao relento. Milhares de crianças malnutridas 
acabarão por tornar-se adultos retardados mentalmente, incapazes de 
participar tão completamente da sociedade como poderíam, se tivessem 
recebido alimentação adequada. Milhares de crianças são deixadas sem lar, 
órfãs e mutiladas pela guerra. Jovens adolescentes atiram pedras e carre­
gam armas, motivados pela crueldade e o ódio criados por um mundo 
adulto.

27. Nosso meio ambiente está poluído, danificado e ameaçado. "Bebês de 
geléia" e crianças deformadas nascem nas ilhas do Pacífico, devido às 
provas nucleares. Uma criança recusa-se a pensar no futuro e perde seus 
sonhos esperançosos por causa de uma crença de que o mundo será 
destruído pela guerra nuclear antes que ela termine a escola. Milhares de 
crianças morrem, sem necessidade, a cada dia, de doenças curáveis e 
evitáveis.

28. As atitudes e prioridades de nossa sociedade adulta são questionadas 
pelo que acontece às crianças em nosso mundo.

29. O batismo ou a consagração de uma criança numa paróquia é uma 
ocasião de festa e alegria. No entanto as crianças freqüentemente não são 
incluídas no culto e às vezes não conseguem participar da eucaristia. Uma 
criança de quatorze anos junta-se a uma seita secreta, afirmando que

A população do mundo 
está crescendo 
rapidamente. Em alguns 
lugares as crianças 
constituem a maioria da 
população e questionam 
os adultos. No encontro de 
Jesus com as crianças, 
vemos o Evangelho em 
ação. O perdão e o amor 
são dados e recebidos com 
uma liberdade e uma 
franqueza que os adultos 
perdem rapidamente.

104



encontrou sentido e valores naquele grupo e não na Igreja. Os pais e a 
Igreja ficam profundamente decepcionados e confusos com esse ato. 
Algumas crianças sentem que não pertencem à Igreja e que não têm um 
lugar real nela. Muitas crianças nunca ouvirão o Evangelho, porque seus 
pais são indiferentes à fé cristã ou não têm fé alguma.

30. Essas estórias levantam questões importantes para as Igrejas, com 
relação ao nosso testemunho num mundo real e dividido.

31. "Não estorveis as crianças", diz Jesus. Tudo o que fazemos em nome 
de Jesus Cristo precisa ser visto à luz dessa exigência. Há, portanto, uma 
necessidade urgente de que as Igrejas, através do Conselho Mundial de 
Igrejas, enfrentem o desafio que as crianças representam para nós.

Á R E A S  DE IN TER ESSE  ESPECIA L:
O TESTEM UNHO EN TR E OS POBRES

32. A Igreja é chamada a testemunhar a boa nova da vida, morte e 
ressurreição de Jesus Cristo, num mundo em que há uma diferença 
crescente e assustadora entre nações ricas e pobres e entre ricos e pobres 
dentro das nações. A pobreza existe numa escala global sem precedentes. 
Num mundo que está hoje dividido por ideologias conflitantes, os pobres 
estão mais sujeitos a serem ignorados e esquecidos. Pessoas em número 
cada vez maior encontram-se marginalizadas, como cidadãos de segunda 
classe, incapazes de controlar seu próprio destino e resignados a ser e 
permanecer pobres. As crianças, os inválidos e as mulheres estão entre os 
que sofrem mais seriamente a crueldade e o desespero da pobreza. O 
racismo, a exploração, a militarização e os recursos gastos na corrida 
armamentista são modos diferentes de promover e aumentar a pobreza. A 
pobreza é tratada como problema e não como um escândalo, que clama 
por uma ação radical para atacar suas causas e raízes, no pecado e na má 
vontade de partilhar.

33. O Evangelho cristão da salvação é a boa nova para todos os povos, 
mas especialmente para os pobres (ver Lc 7.22). A eles, como a todos, 
dirige-se a oferta do perdão de Deus, o chamado ao arrependimento e a 
visão de um novo céu e uma nova terra. A mensagem dos profetas é que 
Deus de forma alguma assume uma posição neutra entre ricos e pobres. 
Deus está do lado dos pobres e defende sua causa pela justiça e plenitude 
da vida. Eles são abençoados, não porque sejam pobres, mas porque em 
sua pobreza, Cristo veio para oferecer-lhes o dom do Reino. Os pobres têm 
possibilidade de uma nova consciência da riqueza que existe em Cristo e 
portanto têm muito para dar.

34. Ao não partilharem da boa nova do Evangelho, os pobres sofrem uma 
dupla injustiça: são vítimas da opressão social, econômica e política e com 
frequência privados do conhecimento do amor especial de Deus por eles e 
da libertação animadora que esse conhecimento traz. Na parábola do 
último julgamento (Mt 25.30) Jesus se identifica com os famintqs, os sem 
lar, os nus, os doentes e os prisioneiros. Isso exige de nós, cristãos, um 
compromisso semelhante. Se quisermos seguir Cristo, então devemos cui­
dar dos pobres e tentar reverter sua situação.

A Igreja é chamada a 
testemunhar a boa nova da 
vida, morte e ressurreição 
de Jesus Cristo, num 
mundo em que há uma 
diferença crescente e 
assustadora entre nações 
ricas e pobres e entre ricos 
e pobres dentro das 
nações.

105



35. 0  chamado da Igreja ao testemunho na vida dos pobres é, portanto, 
um chamado para que o povo de Deus repense as prioridades da Igreja em 
suas missões e seus programas, e é um desafio ao seu estilo de vida, tanto 
em nível coletivo como individual. Um estilo de vida mais simples e até 
pobre é colocado para a Igreja e os cristãos como um testemunho da 
pobreza de Cristo, "que embora fosse rico, tornou-se pobre por nossa 
causa" (2 Co 8.9). Os cristãos e as Igrejas, naturalmente, encontram-se em 
circunstâncias muito diversas, alguns ricos e outros pobres. Para todos o 
chamado a partilhar a boa nova com os pobres vem como uma prioridade 
e um desafio especial. O Evangelho deve ser proclamado tanto por meio de 
palavras como de atos; palavra sem serviço é vazia, e serviço sem palavra 
não tem poder. As Igrejas, hoje em dia, estão aprendendo de novo, através 
do chamado para testemunhar aos pobres, para superar a antiga dicotomia 
entre evangelismo e ação social. No anúncio do Reino feito por Jesus, o 
Evangelho espiritual e o material se fundem.

36. Na medida em que a Igreja testemunha o Evangelho, ela precisa 
refletir fielmente a totalidade e a universalidade da missão de Deus num 
mundo dividido entre ricos e pobres, campos ideológicos diferentes, ho­
mens e mulheres, jovens e velhos, homens livres e escravos, válidos e 
inválidos. Em seu testemunho dos pobres e oprimidos, a Igreja pode e deve 
ser a voz dos que são com freqüência emudecidos. A própria defesa feita 
por Deus do direito dos pobres, dos rejeitados, das viúvas e dos órfãos é 
uma censura aos cristãos e às Igrejas complacentes, e um chamado ao 
arrependimento e a um novo compromisso com a causa da justiça. Afirmar 
o testemunho aos pobres e formar a seu lado sem trabalhar para mudar as 
condições que causam a pobreza é uma hipocrisia. As Igrejas devem lutar 
para pôr em prática uma nova ordem internacional por um mundo mais 
justo, e estar dispostas a mudar suas próprias estruturas como resposta. 
Elas devem apelar para os que têm poder, para que utilizem esse poder, 
tornando a vida dos homens mais humana.

37. Quando a Igreja ministra aos que são ricos, deve-se chamá-los ao 
arrependimento e anunciar-lhes a boa nova da libertação da escravidão dos 
bens terrenos. Há uma pobreza na condição humana que a riqueza conse­
gue mascarar e a Igreja tem o ministério de testemunhar perante Cristo, 
que pode libertar o povo de todas as suas necessidades. Devemos ajudar os 
membros de nossa Igreja a entender que a abundância às vezes empobrece, 
separa e cega os ricos de tal forma que eles não enxergam os pobres 
(Lc 16.19-31). Os que se concentram na riqueza, como o rico lavrador da 
parábola de Jesus, correm o risco de perder suas almas. Assim, os autores 
do Novo Testamento advertem contra os perigos da riqueza, particular­
mente o apóstolo Tiago, que faz severas advertências aos ricos (5.1-3) e os 
censura por explorarem os pobres (5.4-6).

38. Todos os cristãos e Igrejas têm, como parte de sua missão profética, o 
dever de denunciar a concentração de bens nas mãos de poucos, a adesão 
aos valores do consumismo e o investimento na morte, representado pela 
corrida armamentista, que é uma das principais causas da crescente dife­
rença entre ricos e pobres e um conseqüente obstáculo aos investimentos 
para aliviar a pobreza. As Igrejas que têm bens são chamadas a partilhá-los 
com as Igrejas que não os têm, e dentro das Igrejas deve haver um 
compartir de forma que se possa atingir o padrão apostólico "não havia 
uma só pessoa necessitada entre eles" (At 4.34).

O chamado da Igreja ao 
testemunho na vida dos 
pobres é, portanto, um 
chamado para que o povo 
de Deus repense as 
prioridades da Igreja em 
suas missões e seus 
programas, e é um desafio 
ao seu estilo de vida, tanto 
em nível coletivo como 
individual.

Todos os cristãos e Igrejas 
têm, como parte de sua 
missão profética, o dever 
de denunciar a 
concentração de bens nas 
mãos de poucos, a adesão 
aos valores do consumismo 
e o investimento na morte, 
representado pela corrida 
armamentista, que é uma 
das principais causas da 
crescente diferença entre 
ricos e pobres e um 
conseqüente obstáculo aos 
investimentos para aliviar 
a pobreza.

106



39. Alegramo-nos que as Igrejas estejam hoje em dia crescendo entre os 
pobres da terra e que uma nova compreensão e perspectiva do Evangelho 
estejam chegando à Igreja, como um todo, partindo das comunidades dos 
pobres. Eles estão descobrindo e tornando conhecidas dimensões do 
Evangelho, que há muito foram desprezadas e esquecidas pela Igreja. A 
riqueza e o frescor de sua experiência são uma inspiração, uma bênção e 
um desafio às Igrejas estabelecidas. Os centros de expansão missionária 
estão-se mudando do Norte para o Sul, na medida em que os pobres se 
tornaram não apenas os sujeitos mas também os portadores da boa nova; 
quando as pessoas descobrem Cristo, elas descobrem por si mesmas uma 
iniciativa libertadora e uma nova afirmação: Deus está trabalhando através 
dos pobres da terra para despertar a consciência da humanidade para o seu 
chamado ao arrependimento, à justiça e ao amor.

ÁREAS ESPECIAIS DE INTERESSE:
TESTEMUNHAR ENTRE AS PESSOAS DE FÉ V IVA

40. Vivemos como pessoas e como cristãos num mundo religiosa e ideolo­
gicamente plural ístico. Os cristãos de todas as partes da terra levantam 
questões sobre a vida, ao lado de companheiros de outras crenças e 
diferentes compromissos ideológicos, que têm seus próprios testemunhos 
específicos a oferecer. Em tais situações o testemunho não é um processo 
só num sentido "de nós para eles". Há também um testemunho "deles 
para nós” , exceto em certos casos de mártires —  o testemunho que chega 
até a morte —  que poderíam ser compreendidos como exemplos extremos 
de testemunho num único sentido. Entretanto, em circunstâncias normais, 
nós, como seres humanos, somos levados a uma busca da realidade e da 
satisfação, procurando compreender e ser compreendidos e assim desco­
brir o significado da vida. De todas as coisas que fazemos como cristãos, o 
dar testemunho entre pessoas de crenças e ideologias vivas é o que causa a 
maior dificuldade e confusão. Nessa tarefa, somos ainda aprendizes vaci­
lantes e precisamos adquirir sensibilidade, não só com relação aos povos de 
outras crenças e ideologias, mas também aos cristãos colocados em situa­
ções de testemunho e diálogo em diferentes partes do mundo.

41. Em nossas discussões e reflexões sobre a questão do testemunho de 
Cristo entre pessoas de outras crenças, ouvimos relatórios encorajadores de 
muitos exemplos de diálogo em situações locais. Mas também tomamos 
consciência de algumas questões que permanecem para ser examinadas nos 
anos futuros. Observamos, entre outras coisas, o seguinte:

• Desejamos registrar nossa admiração a nossos amigos de outras crenças, 
que estiveram presentes conosco nesta Sexta Assembléia. Valorizamos sua 
contribuição, e sua presença tem levantado para nós questões sobre a 
natureza especial do testemunho que os cristãos trazem à comunidade 
mundial.

• Ao mesmo tempo que afirmamos a singularidade do nascimento, vida, 
morte e ressurreição de Jesus, ao qual prestamos testemunho, reconhece­
mos o trabalho criativo de Deus na procura da verdade religiosa pelos 
povos de outras crenças.

• Reconhecemos a experiência de ação comum e cooperação entre cris­
tãos e pessoas de outras crenças e a urgência de um trabalho conjunto,

107



especialmente em áreas ligadas aos pobres, à dignidade humana essencial, 
justiça, paz, reconstrução econômica e erradicação da fome e da doença.

42. Vemos, entretanto, a necessidade de distinguir entre testemunho e 
diálogo, enquanto, ao mesmo tempo, afirmamos sua "inter-relação”.

43. O testemunho pode ser descrito como os atos e palavras pelos quais 
um cristão ou uma comunidade dá provas de Cristo e convida outros a 
responder-lhe. No testemunho esperamos compartir a boa nova de Jesus e 
ser desafiados com relação à nossa compreensão e à nossa obediência a 
essa boa nova.

44. 0  diálogo pode ser descrito como o encontro em que as pessoas, que 
têm pontos de vista diferentes sobre a realidade, podem reunir-se e 
explorar esses pontos de vista, num contexto de respeito mútuo. Com o 
diálogo, esperamos discernir mais sobre a maneira pela qual Deus age em 
nosso mundo e apreciar, por seu valor intrínseco, a compreensão e as 
experiências que as pessoas de outras crenças têm da realidade última.

45. O diálogo não é um artifício nem uma negação do testemunho 
cristão. É, antes, uma aventura em que se engajam os que desejam dar 
testemunho um ao outro e tentar compreender as diferentes percepções da 
realidade última.

46. Embora possam ser feitas distinções entre diálogo, cooperação e 
testemunho mútuo, na experiência real da vida, num mundo pluralístico 
religiosa e ideologicamente, eles se fundem na prática e estão intimamente 
relacionados.

47. Tudo isso deve ser visto no contexto da responsabilidade compartilha­
da por um futuro comum, baseada no respeito mútuo, direitos iguais e 
obrigações iguais.

48. Há ainda muitas questões a serem estudadas:

• Ao dar testemunho entre pessoas de crenças ativas, deve-se levar em 
conta a influência das ideologias dominantes sobre a fé religiosa e as 
práticas presentes e ativas no contexto cultural específico.

• Uma preocupação importante é o grau em que os cristãos de confissões 
diferentes podem trabalhar para compartir uma compreensão comum do 
que significa ser humano, uma compreensão do que significa ser a Igreja e 
como essas preocupações se relacionam com o testemunho da comunidade 
cristã e o envolvimento dos cristãos em diálogo com as pessoas de crenças 
vivas e determinadas ideologias.

• A  reunião de Vancouver e o relato da vida religiosa dos povos nativos 
chamaram a atenção para a necessidade de dar uma maior relevância ao 
diálogo com pessoas de crenças tradicionais.

• A  questão do culto ou da prece compartilhada com pessoas de outras 
crenças precisa ser explorada.

O diálogo não é um 
artifício nem uma negação 
do testemunho cristão. É, 
antes, uma aventura em 
que se engajam os que 
desejam dar testemunho 
um ao outro e tentar 
compreender as diferentes 
percepções da realidade 
última.

108



CM
I

Manifestação cultural de 
índios canadenses. O totem 
encontra-se no campus da 
Universidade de Colúmbia

• Outro fenômeno religioso de nossos dias é a influência dos vários tipos 
de novos movimentos religiosos. Precisamos discutir mais a respeito deles.

Em todos esses estudos sobre a fé, é importante envolver as mulheres e os 
jovens. A sua autocompreensão do seu papel na comunidade da fé apro­
fundará e ampliará a busca teológica.

49. Somos encorajados pela compreensão e a experiência que se têm 
construído gradualmente, através de vários encontros entre cristãos e 
pessoas de outras crenças. Estamos na expectativa de frutos de outros 
encontros. Nos próximos sete anos, prevemos uma reflexão teológica 
sobre a natureza do testemunho e do diálogo, que encorajará a vida da 
comunidade cristã em muitas partes do mundo.

R ECOME N DAÇÕ ES À S  IG R EJA S MEMBROS

• Que as Igrejas Membros sejam encorajadas a se empenhar ativamente em 
seu chamado a testemunhar a sua fé: nesse sentido são estimuladas a 
traduzir e distribuir amplamente o documento "Missão e Evangelização, 
uma Afirmação Ecumênica".

• Que as Igrejas Membros sejam estimuladas a se visitarem umas às outras, 
em nível de paróquia local, a fim de partilharem o culto umas das outras e 
construírem uma relação de sociedade com diferentes tradições litúrgicas.

109



• Que as Igrejas Membros sejam solicitadas a estudar o relatório da 
Conferência de Melbourne, especialmente a seção sobre os pobres, e 
continuem ou iniciem programas de ação baseados nisso.

• Que as Igrejas Membros sejam encorajadas a traduzir, distribuir e estu­
dar as linhas de orientação sobre o diálogo.

• Que as Igrejas Membros sejam estimuladas a partilhar suas experiências 
de testemunho e diálogo entre pessoas de outros credos e pessoas sem 
religião, através do Conselho Mundial de Igrejas.

• Que as Igrejas Membros iniciem estudos sobre o Evangelho e a Cultura, 
em cooperação com os conselhos regionais de Igrejas e o Conselho Mun­
dial de Igrejas.

110



CM
I 

Pe
te

r W
ill

ia
m

s

Fomentar a unidade
por meio de atos concretos

0  O BJETIVO : A UNIDADE DA IG R EJA  
COMO S IN A L E TESTEM UNHO FIDED IG N O S

1. Nosso objetivo ecumênico central se reconhece no primeiro objetivo e 
na função primordial do Conselho Mundial de Igrejas: Convidar as Igrejas a 
se dirigirem para a unidade visível, numa só fé e numa só comunidade 
eucarística, expressa no culto e na vida comum em Cristo; e a caminharem 
para a unidade, a fim de que o mundo possa crer. Esta única visão une as 
nossas duas preocupações ecumênicas mais profundas: a unidade e a 
renovação da Igreja, e o destino e a salvação da comunidade humana. A 
unidade da Igreja é essencial para a saúde das Igrejas e para o futuro da 
família humana. Além disso, é uma resposta de obediência à vontade de 
Deus e um oferecimento de louvor à glória de Deus.

2. As reuniões anteriores haviam percebido e destacado vários aspectos 
desta visão. As Igrejas disseram em Amsterdã (1948): Nós nos propomos 
permanecer juntas, na jornada para este objetivo. A Assembléia de 
Evanston (1954) reconheceu em Jesus Cristo a única esperança que pode 
motivar essa jornada. Em Nova Délhi (1961), salientou-se que a unidade 
significa: Todos em cada lugar, como uma comunidade plenamente com­
prometida. Em Montreal (1963), falou-se da fonte primeira dessa unidade: 
A tradição do Evangelho, testemunhada nas Escrituras, transmitida na 
Igreja e por ela, graças ao poder do Espírito Santo. Em Uppsala (1968), 
colocou-se em relevo a catolicidade e a diversidade da verdadeira unidade.

índios Canadenses voluntários 
e colaboradores honorários 
cumprem o ritual de 
levantar um totem.

111



3. Em Nairóbi (1975), procuraram-se reunir muitos desses temas, desta­
cando a universalidade do objetivo ecumênico. A Igreja, que é única, deve 
ser concebida como uma comunidade conciliar de igrejas tocais que estão 
verdadeiramente unidas. Nessa comunidade conciliar, cada igreja local 
possui — em comunhão com as outras — a plenitude da catolicidade; dá 
testemunho da mesma fé apostólica reconhecendo, portanto, que as outras 
igrejas pertencem à mesma igreja de Cristo e são guiadas pelo mesmo 
Espírito. ( . . .  ) Estão juntas porque receberam o mesmo batismo e 
compartilham a mesma eucaristia; reconhecem mutuamente seus respecti­
vos membros e ministérios. São uma só igreja no compromisso comum de 
confessar o Evangelho de Cristo, proclamando-o e servindo ao mundo. 
Cada igreja tende para este objetivo, mantendo, com as igrejas irmãs, 
permanentes e enriquecedoras relações que se manifestam em reuniões 
conciliares, quando assim o exige o cumprimento de sua vocação comum. 
É evidente que esta concepção do objetivo deve, e pode continuar a 
desenvolver-se.

4. As repercussões desta unidade da Igreja no destino da comunidade 
humana — embora algumas não tão claramente expressas como em decla­
rações anteriores — causaram impacto nesta Assembléia de Vancouver. Paz 
e justiça, por um lado, batismo, eucaristia e ministério, por outro, pediram 
a nossa atenção e são inseparáveis. Na realidade, a visão eucarística foi o 
aspecto da unidade cristã que mais nos impressionou. Cristo, Vida do 
Mundo, une céus e terra, Deus e o mundo, o espiritual e o secular. Seu 
corpo e seu sangue, dados a nós no pão e no vinho, integram a liturgia e o 
diaconato, a proclamação e os atos de cura. Assim, pois, nossa visão 
eucarística abarca a realidade total da vida e dá testemunho cristão e, 
quando a descobrimos realmente, espalha uma nova luz sobre a unidade 
cristã como a totalidade do povo de Deus, na plena riqueza da sua 
diversidade. Ao concretizar a unidade orgânica do compromisso cristão e 
da sua única fonte no auto-sacrif ício encarnado de Cristo, a visão eucarís­
tica nos inspira e nos guia em nossa jornada para uma realização piena e 
fidedigna da unidade que Deus nos dá.

C A R A C T E R fS T IC A S  DESSA UNIDADE DE TESTEM UNHO

5. Essa firme unidade da Igreja, ratificada em palavras, vivida em obras, 
pertinente e fidedigna para os problemas da comunidade humana, deveria 
ter pelo menos três características que as Igrejas divididas ainda não 
compartilham plenamente:

6. Em primeiro lugar, as Igrejas teriam uma compreensão comum da fé 
apostólica e seriam capazes de confessar, juntas, de modo compreensível, 
reconciliador e libertador, essa mensagem aos seus contemporâneos. Ao 
viverem juntas essa fé apostólica, as Igrejas contribuiríam para que o 
mundo realizasse o desígnio de Deus para a criação.

7. Em segundo lugar, confessando juntas a fé apostólica, as Igrejas com­
partilhariam o pleno reconhecimento recíproco do batismo, da eucaristia e 
do ministério, e, mediante sua comunhão visível, poderíam tornar mais 
patente, em meio às divisões da humanidade, o poder que têm esses dons 
de curar e de unir.

Cristo, Vida do Mundo, 
une céus e terra, Deus e o 
mundo, o espiritual e o 
secular. Seu corpo e seu 
sangue, dados a nós no 
pão e no vinho, integram a 
liturgia e o diaconato, a 
proclamação e os atos de 
cura. Assim, pois, nossa 
visão eucarística abarca a 
realidade total da vida e dá 
testemunho cristão e, 
quando a descobrimos 
real mente, espalha uma 
nova luz sobre a unidade 
cristã como a totalidade 
do povo de Deus, na plena 
riqueza da sua diversidade.

112



8. Em terceiro lugar, as Igrejas se poriam de acordo quanto aos métodos 
comuns de tomada de decisões e às formas de exercer o magistério, e 
poderiam demonstrar as qualidades da comunhão, da participação e da 
responsabilidade coletiva para difundir uma luz de salvação num mundo 
em conflito.

9. Assim, pois, cada uma dessas características é importante para a nossa 
visão da unidade da Igreja e renovação da comunidade humana.

MEDIDAS QUE PODEMOS TOMAR,
AGORA, PARA ATINGIR ESSE OBJETIVO

10. Embora seja importante continuar refletindo sobre o objetivo de 
unidade da Igreja, a necessidade fundamental é, atualmente, tomar medi­
das que nos permitam avançar no sentido de atingi-lo, como já o compre­
endemos no Conselho Mundial de Igrejas. Considerando a nossa visão 
desse objetivo, quatro medidas nos parecem especialmente promissoras 
nos próximos anos:

Podemos fomentar o processo de recepção do documento 
"Batismo, Eucaristia e Ministério" pelas Igrejas

11. O texto de Lima é, ao mesmo tempo, um desafio e uma oportunidade 
para as Igrejas. Pela primeira vez, as diversas tradições se vêem diante da 
tarefa de confrontar-se mutuamente, não só sobre a base da identidade 
própria, mas também na presença de uma tentativa comum de fazer uma 
declaração convergente da fé apostólica. O texto se enraiza na "Tradição 
do Evangelho", de que se falou na reunião de Montreal. Diante dele, as 
Igrejas deverão manifestar em que medida podem reconhecer, juntas, a 
mesma fé apostólica. O documento convida as Igrejas a percorrer o 
caminho que vai desde as identidades isoladas até uma comunidade mais 
plena. Recebemos esse convite com verdadeiro entusiasmo, embora saben­
do que, apesar de seus êxitos, o "Batismo, Eucaristia e Ministério" não 
conseguiu a convergência em algumas questões importantes. Sentiremos, 
ao longo da nossa jornada, a dor que isso nos causa.

12. A terminologia que deveremos usar nesse processo de recepção difere 
segundo as diferentes Igrejas e não é possível, nem conveniente, que o 
Conselho Mundial prescreva definições oficiais. Contudo, podem ser úteis 
as seguintes sugestões: quando dizemos que o texto de Lima é uma 
"declaração convergente", não entendemos que já se tenha alcançado um 
acordo total. Falamos mais numa declaração que surge dos diversos modos 
de expressar a mesma fé, mas que se dirige a uma vida e a uma concepção 
comuns ainda não alcançadas ou expressas plenamente; não obstante, essa 
unidade continua sendo a meta do trabalho ecumênico. Essas expressões 
tendem umas para outras. Essas convergências são uma garantia de que, 
apesar da diversidade de tradições, é muito o que as Igrejas têm em 
comum no tocante à sua compreensão da fé. O texto de Lima, entretanto, 
não é ainda uma "declaração de consenso", entendido como a experiência 
de vida e de expressão da fé necessária para realizar e manter a unidade 
visível da Igreja (Prefácio do documento "Batismo, Eucaristia e Ministé­
rio" p. 9).

O texto de Lima é, ao 
mesmo tempo, um desafio 
e uma oportunidade para 
as Igrejas. Pela primeira 
vez, as diversas tradições 
se vêem diante da tarefa 
de confrontar-se 
mutuamente, não só sobre 
a base da identidade 
própria, mas também na 
presença de uma tentativa 
comum de fazer uma 
declaração convergente da 
fé apostólica.

113



Ca
rlo

s 
Ro

dr
ig

ue
s 

Br
an

dã
o

Trabalhadores em mutirão, no 
Brasil

13. Importa distinguir, também, o "processo de recepção" e a "resposta 
oficial". A "resposta oficial" que se pede para uma data relativamente 
breve, permitirá iniciar um processo de estudo e comunicação em que cada 
Igreja tentará responder às quatro perguntas do Prefácio. As respostas não 
serão simplesmente de pessoas ou grupos de uma Igreja, mas, de certo 
modo, serão abonadas pela própria Igreja, isto é, serão feitas em nome da 
própria Igreja. Essa "resposta oficial" não é considerada explicitamente 
como a decisão definitiva das Igrejas sobre o texto de Lima, mas como o 
primeiro passo de um processo de recepção mais prolongado.

0  "processo de recepção" é algo que cada Igreja deverá entender confor­
me a sua própria tradição, embora se refira, de modo geral, ao processo de 
longo alcance mediante o qual as Igrejas procuram reconhecer a fé apostó­
lica única nas palavras do texto e, valendo-se delas, fazer sua, com 
renovado vigor, a nova vida que essa fé promete. Por isso, costuma-se dizer 
que se trata de um "processo espiritual de recepção", que exigirá muito 
tempo e uma ampla participação nos diversos níveis da vida da Igreja: 
congregações, faculdades de teologia, comissões ecumênicas e autoridades 
eclesiásticas. Talvez convenha realizar novas consultas ecumênicas. Subli­
nhamos quão importante é este "processo espiritual de recepção". A 
medida de nossa participação nesta peregrinação espiritual será, ao mesmo 
tempo, uma indicação da qualidade de nossa recepção. É evidente que o 
sentido do vocábulo "recepção" — aqui utilizado em referência às Igrejas 
que vivem numa situação de divisão — afasta-se um pouco do seu uso 
comum nos primeiros séculos, mas não o contradiz.

14. Reconhecemos que algumas Igrejas precisarão de mais tempo que 
outras para apresentar a sua resposta oficial. Por conseguinte, esta Assem­
bléia recomenda o seguinte cronograma:

114



• 31 de dezembro de 1984 — Pede-se a todas as Igrejas que, até esta data, 
informem brevemente a "Fé  e Constituição" como se está realizando o 
processo de resposta oficial e de recepção.

• 31 de dezembro de 1985 — Data desejada para as respostas oficiais.

• 1987 ou 1988 — Quinta Conferência Mundial sobre Fé e Constituição.

15. Por ser essencial que o processo de recepção do documento "Batismo, 
Eucaristia e Ministério" permita o compromisso e a participação ativa de 
todo o povo de Deus, em todos os níveis da vida da Igreja, recomendamos 
que as Igrejas considerem o seguinte:

• O Documento já foi traduzido em mais de doze idiomas. É de se esperar 
que esse trabalho de tradução continue, para que o texto possa chegar a 
um público o mais numeroso possível. Havendo condições, as traduções 
serão feitas por equipes ecumênicas.

• O Conselho Mundial já elaborou um guia de estudo e outros materiais 
para facilitar o estudo das congregações. A  adaptação desses materiais às 
situações locais e a produção de outros materiais de estudo contribuirão 
grandemente para que um grande número de membros da Igreja possam 
estudar mais eficientemente o documento.

• A  celebração da liturgia baseada nas diretrizes já incorporadas ao docu­
mento foi um acontecimento memorável e profundamente emocionante 
para muitos de nós, aqui em Vancouver. Essa experiência nos incita a 
sublinhar quão importante é a petição de que a resposta oficial trate, 
também, das indicações que a sua Igreja possa depreender deste texto no 
que concerne à sua vida ( . . . )  no piano do Culto.

• Dentro do quadro do processo espiritual de recepção do Documento, as 
Igrejas Membros deverão recordar continuamente o processo de recepção 
diante de Deus, na oração e na meditação com arrependimento, ação de 
graças, alegria e esperança de que poderão encontrar no texto do Docu­
mento a fé da Igreja através dos séculos.

16. O Documento "Batismo, Eucaristia e Ministério" deve ser conside­
rado em relação com outros componentes do movimento ecumênico, a 
saber:

• conversações bilaterais entre as Igrejas;
• negociações para a união entre as Igrejas;
• conselhos nacionais e regionais de Igrejas.

Podemos esclarecer o significado da expressão 
"uma concepção comum da fé apostólica"

17. A  recepção do documento "Batismo, Eucaristia e Ministério" requer, 
sem dúvida alguma, esta medida adicional, pois o que se pede às Igrejas 
que recebam no texto de Lima não é simplesmente um documento, mas, 
no documento, a fé apostólica da qual procede e dá testemunho. Em 
Nairóbi (1975), recomendou-se firmemente que: . . . as  Igrejas ( . . . )

115



realizassem um esforço comum para receber, tornar a fazer suas e con­
fessar juntas, como o exige o momento atual, a verdade e a fé cristãs, 
comunicadas pelos apóstolos e transmitidas através dos séculos. Essa ação 
comum, que nasce de um debate livre e completo sob a autoridade 
conjuntamente reconhecida da Palavra de Deus, deve tender a esclarecer e 
expressar a unidade e a diversidade próprias da vida e da missão da igreja.

18. À medida que tomou forma essa tarefa — cujos frutos só veremos 
daqui a vários anos—, ficou claro que toda tentativa comum das Igrejas, 
de expressar a fé que une à Igreja apostólica todas as Igrejas contemporâ­
neas e os crentes de todos os tempos, deve ser concebida em conformidade 
com três critérios: primeiro, um reconhecimento comum da fé apostólica, 
como é expresso nos credos da Igreja não dividida, tal como o símbolo dos 
Apóstolos e, sobretudo, o credo de Nicéia; segundo, uma explicação 
comum da fé assim reconhecida em termos compreensíveis no mundo de 
hoje; terceiro, uma confissão comum, feita pelas Igrejas de hoje, daquela 
mesma fé apostólica em relação com as interpretações contemporâneas do 
Evangelho.

19. Semelhante realização está, obviamente, mais além do alcance de 
qualquer documento elaborado por uma comissão ou de qualquer ação do 
Conselho Mundial de Igrejas. Só poderá ser um acontecimento, um dom 
de Deus que as Igrejas recebem; talvez, como foi a descrição de Nairóbi 
sobre a comunidade conciliar a que aspiramos. Podemos, contudo, esperar 
e orar por esse acontecimento; o estudo "Para uma Expressão Comum da 
Fé Apostólica no Mundo de Hoje” é um primeiro passo para esse aconteci­
mento. Será impossível tomar esta medida em comum se, no estudo sobre 
a fé apostólica, não prestarmos especial atenção à natureza e ao mistério 
da Igreja de Deus, pois a confissão de que a Igreja é una, santa, católica e 
apostólica pertence à fé apostólica.

Podemos ajudar nossas igrejas a investigar e expressar 
mais claramente a relação existente entre a unidade da Igreja, 
a comunidade eucarística dos crentes, 
e a transformação da comunidade humana.

20. Percebemos, nesta Assembléia, uma tensão entre alguns que se preo­
cupam com a unidade da Igreja e outros que se preocupam com a 
desesperada necessidade de justiça, paz e reconciliação no seio da comuni­
dade humana. Para alguns, a busca da unidade numa só fé e numa só 
comunidade eucarística é, no melhor dos casos, secundária, e, no pior, 
alheia às lutas pela paz, pela justiça e pela dignidade humana; outros 
consideram que a intervenção política das Igrejas contra os males da 
história é, no melhor dos casos, secundária e, no pior, prejudicial para a 
sua função de comunidade eucarística e seu testemunho do Evangelho.

21. Como cristãos, queremos afirmar que não pode haver lugar para 
divisões desse tipo entre a unidade e a renovação da humanidade, nem na 
Igreja, nem no programa do Conselho. De fato, o texto de Lima sublinha 
que o batismo, a eucaristia e o ministério são sinais de regeneração e 
unificação de uma Igreja que vive e atua em prol da renovação e reconcilia­
ção da humanidade.

116



Crescendo na vida da fé, os crentes batizados manifestam que a humani­
dade pode ser regenerada e libertada. (. . . )  Reconhecem, igualmente, que 
o batismo na morte de Cristo tem implicações éticas, que não só convidam 
à santificação pessoal, como também engajam todos os cristãos na luta 
pela realização da vontade de Deus em todos os setores da vida" 
(Rm 6.9ss; Gl 3.26-28; 1 Pe 2.21-4.6).

22. Do mesmo modo, o texto sobre a eucaristia ratifica expressamente 
certo modo eucarístico de vida em meio a todas as lutas pela justiça, pela 
paz e pela liberdade do mundo de hoje:

A eucaristia abrange todos os aspectos da vida. É um ato representativo de 
ação de graças e de oferecimento em nome do mundo inteiro. Todas as 
formas de injustiça, racismo, separação e carência de liberdade são radical­
mente impugnadas quando compartilhamos o corpo e o sangue de Cristo. 
Através da eucaristia, a graça de Deus, que tudo renova, penetra e restaura 
a pessoa humana e sua dignidade.

23. Ao explorarmos, juntos, a relação entre a Igreja de Deus e o mundo 
de Deus, impressionou-nos a afirmação feita em Upsala de que A Igre­
ja tem a audácia de falar de si mesma como sinal da unidade vindoura da 
humanidade. Em Vancouver, reafirmamos essas palavras e desejamos 
chegar a uma compreensão mais profunda do que queremos dizer ao 
fazermos essa ousada afirmação. Propomos pois, que a "Comissão Fé e

Relatório final da Comissão de 
Fé e Constituição do Conselho 
Mundial, publicação conjunta 
do CEDI e CONIC

117



Constituição" faça com que a pesquisa teológica da Igreja como "sinal" 
seja uma parte fundamental do seu programa sobre a unidade da Igreja e a 
renovação da comunidade humana. Essa recomendação se baseia em nossa 
convicção de que a Igreja é chamada a ser um "sinal" profético, uma 
comunidade profética através da qual e pela qual pode ter lugar a transfor­
mação do mundo. Somente uma Igreja que parta de seu centro eucarís- 
tico, fortalecida em sua identidade própria e resolvida a converter-se no 
que realmente é pode incluir o mundo na sua ordem do dia. Nunca 
chegará o momento em que o mundo, com todos os seus problemas 
políticos, sociais e econômicos, deixe de figurar na ordem do dia da Igreja. 
Ao mesmo tempo, a Igreja pode ir até os setores marginais da sociedade, 
sem recear que o temário do mundo a deforme ou a confunda, mas 
confiante, sentindo-se capaz de reconhecer que Deus já se encontra ali.

Podemos favorecer a busca comum, pelas Igrejas, de um acordo 
quanto aos modos comuns de tomar decisões e exercer o magistério

24. As formas como as Igrejas respondem ao documento "Batismo, Euca­
ristia e Ministério" e os modos como empreendem um processo mais 
prolongado de recepção constituem o quadro ecumênico no qual essas 
Igrejas podem aprender a compreender as maneiras como as demais 
tomam decisões quanto ao magistério eclesiástico, e a familiarizar-se com 
elas. Deve-se ressaltar a importância dessa oportunidade, dado que o 
acordo comum acerca dos modos de ensinar e tomar decisões é uma das 
características fundamentais de unidade da Igreja. Os estudos ecumênicos 
realizados anteriormente sobre a forma como a Igreja exerce, hoje, seu 
ministério devem ser reexaminados dentro deste novo quadro.

Com destino a uma Quinta Conferência Mundial 
de Fé e Constituição

25. Depois de vinte e cinco anos, as Igrejas tiveram a oportunidade de 
examinar e avaliar, mediante uma assembléia que abarcasse todos os 
aspectos de Fé e Constituiçção, os progressos realizados na causa da 
unidade cristã. Cada uma das conferências anteriores — Lausanne 1927, 
Edimburgo 1937, Lund 1952, Montreal 1963 — constituiu importante 
marco ecumênico.

26. Uma conferência desse tipo é fundamental para podermos reunir os 
frutos do nosso trabalho — especialmente no que se refere a "Batismo, 
Eucaristia e Ministério" — sobre a expressão comum da fé apostólica, as 
formas comuns de ensino e de tomada de decisões, e a unidade da Igreja e 
a renovação da comunidade humana. Nesta conferência, deverão outor­
gar-se papéis importantes aos representantes dos diálogos bilaterais, das 
Igrejas unidas e das que estão em via de união, das Comunhões Cristãs 
Mundiais e dos conselhos nacionais e regionais de Igrejas. O trabalho desta 
conferência terá que ser algo mais que examinar a situação ecumênica. 
Deverá prestar ajuda às Igrejas, a fim  de avaliar as conseqiiências destes 
diversos passos para a unidade em suas tarefas e relações ecumênicas. O 
documento "Batismo, Eucaristia e Ministério" está ensinando ao Conselho 
Mundial de Igrejas como formular e levantar, ante as Igrejas, questões

118



ecumênicas; as Igrejas, por sua vez, estão manifestando uma autêntica 
disposição a responder, de forma criativa, a tais iniciativas. Por conseguin­
te, recomendamos que esta Assembléia respalde a convocatória de uma 
Quinta Conferência Mundial de Fé e Constituição no ano de 1987 ou 
1988, e instamos a secretaria de "Fé e Constituição" a apresentar, na 
renião de 1984 do Comitê Central, planos concretos para serem submeti­
dos à sua aprovação.

0  CONSELHO MUNDIAL DE IGREJAS NO SEIO 
DE UM ÚNICO MOVIMENTO ECUMÊNICO

27. O objetivo do movimento ecumênico é servir à causa da unidade 
visível da Igreja que é una, santa, católica e apostólica. O movimento 
ecumênico é mais que o Conselho Mundial de Igrejas e não se limitou a 
nenhuma das Comunhões ou Igrejas cristãs mundiais. Em resposta à 
inspiração do Espírito Santo, abarca uma ampla variedade mundial de 
formas de expressão — Igrejas Cristãs, tanto unidas como em via de união, 
conselhos, diálogos bilaterais e multilaterais e outras redes—: todas quan­
tas proclamam, por palavras e obras, que Jesus Cristo é a Vida do Mundo.

28. O Conselho Mundial de Igrejas se constitui num instrumento privile­
giado do movimento ecumênico. A unidade visível da Igreja e a sua missão 
dinâmica formam o núcleo central e inter-relacionado do programa perma­
nente do Conselho Mundial. Nossa unidade, dada por Deus, e nossa missão 
dirigida ao mundo jamais deverão separar-se uma da outra. Esta é a 
vontade revelada do Cristo crucificado e ressuscitado, a quem adoramos e 
servimos como Senhor e Salvador. " Que todos sejam um " é a fonte de 
nossa unidade; "para que o mundo creia", a razão de ser de nossa missão 
(Jo. 17.21).

29. A comunidade de Igrejas que constitui o Conselho Mundial de Igrejas 
é a expressão preliminar dessa unidade, que é a vontade de Deus e o dom 
pelo qual os cristãos oram e trabalham. Provê um foro para encontros 
profundos e para trocas de experiências cristãs, de convicções teológicas e 
de percepções espirituais, e constitui um marco ecumênico para a coopera­
ção cada vez mais inclusiva de suas Igrejas Membros, num testemunho e 
num serviço comuns para o mundo. Embora o Conselho Mundial de 
Igrejas seja uma expressão do movimento ecumênico, os agentes reais 
desse movimento são as próprias Igrejas cristãs.

30. Confessamos, com gratidão, que em Vancouver experimentamos isso 
de maneira nova. Nesta Assembléia, fomos abençoados de modo especial, 
pois nossa teologia culminou numa doxologia, e nossas convergências 
doutrinais em nosso louvor e adoração ao Deus Trino. O celebrarmos 
juntos a liturgia eucarísica de Lima poderia ser um vigoroso passo à frente 
no processo espiritual de recepção dos ensinamentos do texto ecumênico 
em que ele se baseia, o que cremos, verdade ira mente, determina a nossa 
maneira de orar e de trabalhar. Que nossos crescentes acordos doutrinais, 
dentro da comunidade do Conselho Mundial de Igrejas, nos permitam 
celebrar um culto mais profundo e unido, e dar um testemunho comum 
mais eficaz. Somente como Senhor da Igreja, Jesus Cristo é a Vida do 
Mundo (cf. Cl 1. 18).

O movimento ecumênico 
é mais que o Conselho 
Mundial de Igrejas e não 
se lim itou a nenhuma das 
Comunhões ou Igrejas 
cristãs mundiais.

A comunidade de Igrejas 
que constitui o Conselho 
Mundial de Igrejas é a 
expressão preliminar dessa 
unidade, que é a vontade 
de Deus e o dom pelo 
qual os cristãos oram e 
trabalham.

119



A vida em comunidade: 
curar e compartilhar

FUNDAMENTO TEO LO G ICO

1. O curar se enraiza na própria natureza do Deus Trino, já que a Igreja é 
"uma comunidade que compartilha" e se caracteriza por fazê-lo de forma 
criativa e mútua. Cristo é a expressão concreta, no tempo e no espaço, da 
economia do compartilhar de Deus. Em Cristo, Deus e o homem entram 
em relação existencial de compartilhar e de curar. A cruz é a expressão do 
completo compartilhar de Cristo. É assim que a Igreja, como o corpo vivo 
de Cristo, por sua natureza e missão, é uma koinonia do compartilhar e 
curar.

2. O compartilhar e o curar de uma forma consciente da Igreja começa 
com a eucaristia. Esta é o sinal e o lugar do ministério misterioso de 
compartilhar e curar da Igreja. A eucaristia é, em essência, a ação de Deus 
de compartilhar-se a si mesmo com o mundo através de Cristo. É, ao 
mesmo tempo, confirmação e imperativo. Ao compartilharmos do corpo 
partido de Cristo, nós nos convertemos no pão para ser partido e oferecido 
ao mundo. Isto implica a cruz (kenosis) que nos perturba criativamente.

3. A "liturgia depois da liturgia" é a diakonia. A diakonia é o ministério 
de compartilhar da Igreja. A diakonia, a sanidade e a reconciiiação 
pertencem à natureza essencial da Igreja (reconciliação é a "razão de ser" 
da Igreja). Exige das pessoas e da Igreja o compartilhar não do que sobra, 
mas do essencial que as expõe ao risco da insegurança e do sacrifício da 
justiça e liberdade.

A diakonia deve desafiar constantemente as estruturas da Igreja que 
freqüentemente estão congeladas, são estáticas e egoístas, e deve conver­
tê-las em instrumentos vivos do compartilhar e curar da Igreja. A diakonia 
não pode limitar-se às estruturas institucionais, mas, sim, transcender as 
fronteiras da Igreja institucional e converter-se na ação de curar e de 
compartilhar o Espírito Santo através da comunidade do povo de Deus, no 
mundo e a favor dele.

4. O ministério do compartir e sanar da Igreja tem sua origem na própria 
missão de Cristo: começa a nível pessoal, mas abrange toda a sociedade, 
tanto a nível local como ecumênico. Demanda uma relação correta e 
direta baseada no amor, na justiça para consigo mesmo, para com o 
próximo e para com Deus. O compartilhar e o curar têm uma origem 
sacramental e um enfoque comunitário, estando intimamente relaciona­
dos.

O ministério do compartir 
e sanar da Igreja tem sua 
origem na própria missão 
de Cristo: começa a nível 
pessoal, mas abrange toda 
a sociedade, tanto a nível 
local como ecumênico.

120



5. É de vital importância que o compartilhar e sanar em comunidade 
sejam abordados de modo integral, já que compreendem a totalidade da 
vida, das pessoas e da comunidade em todos os seus aspectos e dimensões: 
físicos, materiais, mentais e espirituais. Não se trata de mero processo de 
dar e receber, mas de uma participação comprometida e de uma oferenda 
de si mesmo de maneira consciente. É, também, essencialmente, um 
processo edificador da comunidade.

O MINISTÉRIO DE COMPARTILHAR

Depois da Quinta Assembléia em Nairóbi, o Comitê Central iniciou um 
programa de estudos do Compartilhar Ecumênico dos Recursos. Em 1980, 
o Comitê Central dirigiu uma mensagem às Igrejas e assinalou a importân­
cia do manual do estudo, intitulado "Mãos Vazias” . As valiosas perspecti­
vas, fruto do estudo, desafiaram o Conselho Mundial e as Igrejas a revisar o 
seu entendimento e envolvimento no compartir dos recursos.

Todos os recursos das Igrejas lhes foram confiados por Deus. O ministério 
de compartilhá-los é um repto às Igrejas para exercitarem sua vocação: o 
de converter-se em comunidades que compartilham e buscam a justiça, 
ficando do lado de todos aqueles a quem foi negado o compartilhar a vida 
em abundância, prometida por Deus.

Recursos espirituais e humanos

Foi-nos dada, a nós que formamos a Igreja, uma riqueza de recursos 
espirituais e humanos. Esta Assembléia, por meio dos cultos, do compa­
nheirismo e intercâmbios pessoais, ajudou-nos a compreender o quanto 
temos que receber e dar, dentro do Corpo de Cristo.

• Todos os cristãos podem enriquecer-se ao compartilhar as suas formas 
devocionais e de vida cristã, que são diferentes das dos outros. Temos 
muito que aprender um do outro, sobre nossa espiritualidade, oração, 
estilo de vida, sofrimentos e lutas.

• Na aldeia global, os cristãos deveríam visitar-se mais a miúdo. As Igrejas 
muito poderiam fazer para promover este compartilhar e intercâmbio. 
Animamos para que se encontrem novas formas de compartir e, ao mesmo 
tempo, damos as boas-vindas às expressões do compartilhar multilateral de 
pessoas na missão mundial, bem como ao ministério de curar e comparti­
lhar das Igrejas.

Recursos materiais

O compartilhar dos recursos materiais deve ser enfocado a partir do 
contexto da mordomia cristã. Todas as Igrejas têm direito mútuo a seus 
recursos, como também a responsabilidade de se desafiarem e ajudarem 
mutuamente para usar corretamente os recursos. A riqueza material não 
deve dar poder a quem a possui e dependência aos demais. Ao contrário, o 
compartilhar entre as Igrejas deveria ser um sinal que aponta para a justiça 
e a renovação da comunidade humana.

121



• Existe a grande necessidade de desenvolver um novo entendimento 
teológico do compartilhar dos recursos materiais, que se baseie na justiça e 
solidariedade com os pobres. A educação e o dialogo são necessários para 
ajudar as Igrejas e suas agências a compreender e exercitar o verdadeiro 
significado de tal compartir.

• A mordomia cristã implica que as Igrejas desenvolverão uma confiança 
mútua e se responsabilizarão, umas com as outras, pelos recursos que Deus 
lhes confiou.

Existe a grande necessidade 
de desenvolver um novo 
entendimento teológico 
do compartilhar dos 
recursos materiais, que 
se baseiam na justiça e 
solidariedade com os 
pobres.

• Nos países ricos, as Igrejas terão que aprender a receber das que 
materialmente são pobres, da mesma forma que estas deverão aprender a 
doar.

• Novos modos de compartilhar os recursos materiais devem ser procura­
dos. As relações doadores/recebedores devem ceder a relações que facilitem 
a tomada de decisões e o poder. Isto significa que as prioridades na 
destinação de fundos devem ser fixadas pelas comunidades locais e que 
mais fundos, sem destinação específica, devem ser exeqüíveis. As formas 
de compartilhar, que sejam bilaterais ou confessionais, devem ser estimula­
das a fim de que as Igrejas possam chegar a um compartir ecumênico, 
local, regional e internacionalmente. As juntas missionárias e as agências 
de desenvolvimento deveríam participar conjuntamente de tais esforços.

O M IN ISTÉRIO  DE CU R A  DA IG R EJA

Reconhecemos o subsídio da Comissão Médica Cristã desde a Quinta 
Assembléia do Conselho, em Nairóbi, especialmente sua contribuição para 
definir um novo conceito de saúde integral, que envolve tanto o indivíduo 
como a sua relação com a sociedade, com o meio ambiente e com Deus.

Amor, justiça e saúde

A Igreja vive num mundo onde o quebrantamento e a falta de harmonia se 
expressam agudamente, não só em enfermidades e confltos, como também 
na marginalização e opressão que muitas pessoas sofrem por motivos 
econômicos, raciais, políticos, culturais etc. Esta situação desafia a Igreja a 
exercer seu ministério de cura de maneira totalizadora e numa prática 
renovada pelo poder do amor de Cristo como elemento básico de tal 
ministério.

• Numa situação mundial onde, muitas vezes, os recursos são limitados e a 
isso devem ajustar-se as prioridades nacionais, a questão da justiça na 
distribuição dos recursos é de crucial importância, pois, em muitos países, 
apenas alguns privilegiados têm acesso aos serviços de saúde. Onde 
predomina a doutrina da segurança nacional, baseada na força das armas, 
diminuem as possibilidades de contar com recursos para o cuidado 
elementar da saúde, saindo mais prejudicados os setores pobres, quer no 
campo, quer na cidade.

• Afirmou-se energicamente que as Igrejas têm um grande papel a 
desempenhar para mudar — local e externamente — as suas próprias

122



políticas de saúde e seus programas, bem como influir nas políticas de 
saúde nacionais e internacionais.

Nesse contexto de justiça e saúde, a questão das empresas multinacionais 
deve ser examinada com suma atenção, não só em relação aos países 
subdesenvolvidos, mas também aos pobres das nações desenvolvidas: eles 
sofrem de desnutrição e más condições de saúde, embora, paralelamente, 
possam existir excelentes serviços institucionalizados aos quais eles não 
têm acesso.

Programas de saúde das Igrejas

As Igrejas devem continuar com a exploração do atendimento primário 
como uma das maneiras possíveis para superar as injustiças do atual 
sistema de distribuição de recursos para a saúde. Esta ênfase, porém, não 
descarta a necessidade de manter e utilizar o atendimento institucionali­
zado, dentro do qual se deve procurar uma permanente humanização dos 
serviços. Enfatiza-se que o estudo das práticas tradicionais de cura e a 
contribuição dos "curadores" tradicionais deve fazer parte da mencionada 
redefinição.

• TAMBÉM é necessário sublinhar a importância da cura espiritual e a 
responsabilidade de cura da congregação local, dentro da qual o cuidado 
pastoral é parte essencial deste enfoque integrador da saúde. Só quando 
oferece a seus membros uma participação plena, em todos os aspectos de 
sua vida e missão, é que uma congregação se converte numa comunidade 
de cura.

• A chave para o desenvolvimento do ministério de saúde das Igrejas é a 
participação do povo, que deve estar motivado e treinado para isso.

Portanto, o compromisso das Igrejas no atendimento à saúde deve dar-se 
em vários níveis: política — sentido e objetivos guiados pela preocupação 
com a justiça e fundamentados num amor transcendente; planejamento — 
identificação de prioridades, recursos e tecnologia; serviço — funciona­
mento, administração, motivação; capacitação — recrutamento de pessoal, 
educação, redistribuição de tarefas, conteúdo dos cursos. Esta perspectiva 
do cuidado da saúde pode prover as bases para programas governamentais 
e aplicar-se a convênios entre a Igreja e o governo. Deve também continuar 
o apoio das Igrejas a programas de saúde integrados, o máximo possível, 
ao esforço nacional.

• O caminho para a seleção das prioridades, em resposta às necessidades 
locais, começa com uma preocupação ampla pelos pobres do campo e da 
cidade e pelos grupos mais vulneráveis — crianças, e mulheres em idade 
fecunda. Deve-se, igualmente, enfocar o papel da mulher como provedora 
de cuidados de saúde, de alimentos, e com necessidades especiais de saúde.

Valores humanos e assuntos éticos

0  processo de humanização do cuidado da saúde, bem como a participa­
ção responsável de cada indivíduo no cuidado da saúde da comunidade e

A  chave para o 
desenvolvimento do 
ministério de saúde das 
igrejas é a participação 
do povo, que deve estar 
motivado e treinado 
para isso.

123



CM
I

da sua própria, devem ser continuamente, incrementados. Ao mesmo 
tempo, deve-se dar um vigoroso impulso à educação para a saúde nessas 
áreas. Do mesmo modo, deve ser corajosa a abordagem dos assuntos éticos 
que confrontam a sociedade e as Igrejas.

• Faz-se necessário colocar os avanços tecnológicos dentro da medicina, 
em sua justa dimensão, como dádivas de Deus, evitando cair na idolatria 
da ciência que leva à perda da compreensão cristã da saúde, da enfermi­
dade e da morte, que, para muitos, se mostram hoje como disfunções ou 
acidentes desgraçados que a ciência médica pode curar ou prevenir.

Incapacitados e anciãos

A natureza inclusiva deste tema se nota no seguinte fato: 450 milhões de 
pessoas, 85 por cento das quais no Terceiro Mundo, são incapacitadas; e 
todos nós estamos envelhecendo e, em certo sentido, estamos morrendo.
A incapacidade é causada por acidentes, enfermidades, males hereditários 
e congênitos, tortura, fome e guerras. Por trás de muitas dessas razões, 
estão as condições de injustiça econômica e social e a pobreza em que 
muitos vivem. Isso representa um desafio, tanto para a Igreja como para a 
sociedade, e é uma realidade que não pode ser ignorada porque a 
incapacitação atravessa todos os estratos econômicos e sociais.

• No passado, os deficientes, assim como os anciãos e os moribundos, 
eram freqüentemente postos à margem de uma participação plena na vida 
familiar, sendo-lhes negadas oportunidades para a educação ou a expressão 
própria, e sendo, outras vezes, recolhidos a instituições. Eram obrigados a 
viver com pouco ou nenhum apoio emocional ou espiritual por parte da 
sociedade ou da Igreja. As conseqüências eram a desumanização, a solidão, 
o isolamento, o temor, a culpa e a degradação econômica.

Deficientes fís icos e velhos
• Não apenas os portadores de deficiências, ou os anciãos, ou os não podem ficar à margem, 

moribundos, devem enfrentar a sua mortalidade e haver-se com ela, mas, Def jCientes que foram a
Vancouver

124

Si
dn

ey
 W

ai
sm

an
n



sim, todos nós. Aprendendo a aceitar-nos a nós mesmos, estamos em 
condições de aceitar os outros. Pela graça de Deus, estamos capacitados a 
aceitar e amar os outros como Cristo nos amou. A Igreja tem sido, 
geralmente, remissa em assumir um papel de liderança na ajuda aos 
incapacitados, anciãos e moribundos. Só recentemente começamos a 
reconhecer esta repulsa e negligência.

Alcoolismo e Drogas

As estatísticas assinalam um crescente aumento do alcoolismo, dos tóxicos 
e do tabagismo em todas as partes do mundo, denunciando um problema 
que não pode ser ignorado. Por trás das estatísticas há seres humanos, nos 
quais os devastadores efeitos do álcool, do tabaco e das drogas produzem 
debilitação, enfermidade e morte.

• A adesão ao álcool, à droga ou ao tabaco mina as capacidades físicas, 
mentais e espirituais dos indivíduos. A Igreja tem a responsabilidade de 
enfrentar estes problemas que escravizam tanta gente. Não é surpresa 
encontrar também, entre as lideranças de nossas próprias Igrejas, adeptos 
do álcool, do tabaco ou do abuso de drogas.

• Os jovens estão entre os mais profundamente afetados e continuam 
sendo o alvo principal dos esforços da propaganda que procura incremen­
tar as vendas e lucros de tais substâncias. As causas mais profundas deste 
problema global podem ser encontradas nas condições sociais e econômi­
cas que levam ao stress, no temor, no desemprego, na solidão, no isola­
mento, na insatisfação e na necessidade de ser socialmente aceito.

• As forças econômicas e políticas subjacentes ao tráfico de álcool e 
drogas são muito poderosas, sem dúvida alguma, e abarcam países de todas 
as partes do mundo. Os esforços para restringir, controlar ou legislar esse 
tráfico encontraram fortes resistências, não sendo a menor delas o fato das 
implicações financeiras que. significariam a produção e o consumo, se 
tivessem que diminuir. Se estas questões devem ser revisadas, se a próxima 
geração deve ser preservada de uma dependência maior do álcool do fumo 
ou das drogas, é necessário que as Igrejas desenvolvam um vigoroso 
programa de ação, juntamente com outros grupos sociais preocupados 
com a mesma questão.

Este esforço demandará um entendimento mais compenetrado das causas 
profundas por trás do problema, tanto nos países ricos como nos pobres. 
Isto também demanda uma nova perspectiva do ministério pastoral junto 
às pessoas atormentadas pela dependência. Um tal esforço exigirá, tam­
bém, uma capacitação específica para os trabalhadores da Igreja, bem 
como programas educacionais a nível congregacional.

A COMUNIDADE DE MULHERES E HOMENS NA IGREJA

1. A ampla definição de saúde, que inclui a harmonia na comunidade, 
contribui para melhor compreensão da relação entre homens e mulheres 
na sociedade e torna claro que essa relação, quando harmoniosa, produz 
saúde.

A Igreja tem sido, 
geralmente, remissa em 
assumir um papel de 
liderança na ajuda aos 
incapaci tados, anciãos e 
moribundos. Só 
recentemente começamos 
a reconhecer esta repulsa 
e negligência.

125



2. Insistimos em que os dons únicos da mulher e do homem sejam 
preservados para a vida da Igreja. Ao mesmo tempo, reconhecemos o valor 
da contribuição da Igreja para o desenvolvimento de novos papéis para 
homens e mulheres.

3. Os papéis cambiantes não são um fato muito familiar. A  aceitação 
passiva de um papel de opressão pode ser um dos maiores obstáculos a 
uma mudança criativa. Por outro lado, um compromisso comum de 
participação conjunta na resolução dos problemas sociais — tais como a 
paz, a crise ecológica, etc. — pode contribuir para alcançar uma comuni­
dade mais equitativa de mulheres e homens. Apontou-se, em muitas 
situações, que a dominação masculina permanece como modelo dominan­
te de organização social, apesar de suas manifestações diferirem de uma 
cultura para outra.

4. A responsabilidade de ser mães e pais parece-nos constituir o ponto 
medular do entendimento do significado da mudança dos papéis femininos 
e masculinos. Muitas das preocupações de tais papéis cambiantes se 
expressam em termos de cuidado dos filhos e desejamos sublinhar, tanto 
no papel da mãe como no do pai, o cuidado das crianças. Cremos que as 
Igrejas devem dedicar escrupulosa atenção ao estudo e compreensão desta 
área de mudanças, bem como dos princípios bíblicos que justificam o 
desejo de conseguir modificações.

5. Ao refletirmos sobre a família, devemos também refletir sobre as 
tensões que surgem em muitas sociedades, à medida em que se afastam do 
modelo de família extensiva e mesmo de família nuclear: as condições 
exploradoras do trabalho, em muitas partes do mundo, separam as 
famílias; o aumento de divórcios e o surgimento de famílias com apenas 
um dos pais é comum em quase todas as culturas; e as pessoas que 
permanecem, ou se tornam, solteiras em diferentes períodos da vida. 
Todas essas situações exigem a atenção das Igrejas e as desafiam para criar 
condições de sanidade, compartilhar a integridade da vida.

RECOM ENDAÇÕES 

Os participantes recomendam:

1. Que as Igrejas sejam estimuladas a desenvolver estudos teológicos 
referidos a um melhor entendimento do imperativo comum para a 
sanidade e o compartilhar, bem como sobre as implicações desse entendi­
mento para o ministério da Igreja.

2. Que as Igrejas iniciem novos modelos de diakonia, enraizados na 
congregação local, na medida em que esta é confrontada com a crescente 
deterioração causada pela pobreza, o desemprego, a marginalização e o 
consumismo.

3. Que as Igrejas desenvolvam o compartilhar e o intercâmbio com 
cristãos através do mundo; por exemplo, por meio de intercâmbios 
congregacionais e pastorais, promovendo ajustes entre igrejas locais e 
intercâmbios de pessoas em todos os âmbitos da vida e vocação cristãs.

126



4. Que as Igrejas se unam aos esforços do Conselho Mundial de Igrejas 
para construir um novo sistema de compartilhar os recursos, como um 
modelo de ação ecumênica mais além dos limites confessionais e num 
espírito de igualdade e reciprocidade; mantenham um fluxo constante de 
informações sobre o seu envolvimento no compartilhar dos recursos, de 
forma tal que todos possam aprender, uns com os outros, com sua 
experiência enriquecedora. 0  Conselho Mundial deveria facilitar esse fluxo 
de informações.

5. Que as Igrejas aumentem o seu apoio ao "Fundo Ecumênico de 
Desenvolvimento" (2%) e ao Fundo Ecumênico de Empréstimos às Igrejas, 
e revisem suas políticas de investimento para incrementar seu apoio à 
Sociedade Cooperativa de Desenvolvimento Ecumênico, através de seus 
fundos de investimento.

Que as Igrejas se unam aos 
esforços do Conselho 
Mundial de Igrejas para 
construir um novo sistema 
de compartilhar os 
recursos, como um 
modelo de ação ecumênica 
mais além dos limites 
confessionais e num 
espírito de igualdade e 
reciprocidade.

6. Que as Igrejas, tanto em nível nacional como internacional, supervisio­
nem as políticas dos governos e as negociações e convênios internacionais 
vinculados ao compartilhar os recursos do planeta, com o propósito de 
estabelecer um compartilhar e uma distribuição justa e participativa dos 
recursos do mundo.

7. Que se torna necessário, a fim de que as Igrejas continuem desenvolven­
do seu ministério de saúde:

• refletir mais profundamente sobre a natureza do ministério de saúde da 
Igreja e da congregação;

• considerar ativamente expressões diferentes e alternativas de um minis­
tério de sanidade integral, conforme a um espírito de justiça e de amor 
inclusivo;

• manter a capacidade de responder às necessidades urgentes e especiais 
que possam surgir;

• comunicar-se e coordenar esforços entre elas e dentro delas, em todos 
estes temas.

8. Que as Igrejas sejam incentivadas a examinar, entre si e com outras 
Igrejas, todas as questões difíceis que surgem nas áreas dos valores 
humanos e da ética, inclusive as relacionadas com a tecnologia biomédica 
—  como aborto, eutanásia, engenharia genética, homossexualidade— , 
destacando especialmente a responsabilidade pastoral das Igrejas, em toda 
parte, quanto àqueles cujas vidas são afetadas por estes assuntos.

9. Que as Igrejas reconheçam e utilizem igualmente os dons dos jovens e 
dos anciãos, envolvendo os anciãos e as pessoas deficientes no ministério 
total da Igreja, construindo assim o verdadeiro corpo de Cristo; afirmem 
que uma pessoa deficiente tem capacidade para ser um dirigente na Igreja 
e que a ordenação dos incapacitados não só é possível, como constitui um 
símbolo salvífico da nossa aceitação.

10. Que as Igrejas aceitem o lugar normal e justo que devem dar aos 
incapacitados e aos anciãos, e trabalhem ativamente para identificar e 
superar as barreiras pessoais e de não aceitação, assim como assegurar

127



lugares adequados para a comunicação durante o culto. Do mesmo modo, 
assegurar a prestação de cuidados adequados e afetuosos aos muito idosos, 
aos enfermos e moribundos.

11. Que as Igrejas forneçam orientação num estilo de vida cristão pessoal, 
levando em conta os chamamentos e atrativos do álcool, do tabaco e das 
drogas, especialmente entre os jovens. Prossiga, ao mesmo tempo, a análise 
e a luta contra as condições sociais, políticas e econômicas subjacentes a 
este problema global, envolvendo os próprios jovens neste ministério.

12. Que as Igrejas sejam desafiadas a exercer influência sobre seus 
governos, a fim de que controlem e restrinjam a produção e a comercia­
lização do álcool, do tabaco e de substâncias que causam dependência, 
continuando, ao mesmo tempo, um estudo das implicações econômicas e 
políticas desse controle.

13. Que as congregações locais sejam estimuladas urgentemente a oferecer 
um apoio permanente às pessoas e famílias solitárias, e tratem de descobrir 
as necessidades específicas das mães e pais de família que carecem de 
companheiro ou companheira.

14. Que as Igrejas continuem explorando modelos apropriados para 
responder aos papéis cambiantes de mulheres e homens dentro da 
sociedade, do trabalho, da Igreja e da vida familiar, levando em conta os 
efeitos das pressões econômicas e políticas, bem como as diferenças 
regionais e culturais; e que, reconhecendo ao mesmo tempo a sensibilidade 
gerada em muitas Igrejas pela questão da ordenação das mulheres e a 
necessidade da sanidade e do compartilhar neste contexto de nosso 
quebrantamento, as Igrejas continuem desenvolvendo um processo de 
consultas sobre este tema.

128



Fazer frente às ameaças
M

à paz e à sobrevivência

1. 0  Espírito de Deus opera entre os povos e as nações, à medida em que 
estes se vão deixando guiar por ele e procuram a paz. Muitas vezes, os 
próprios cristãos são culpados de odiar o "in im igo", procurar vingança e 
causar divisão e discórdia. A paz no mundo não pode ser apenas obra do 
homem. Entretanto, se damos testemunho do nosso verdadeiro desejo de 
paz por meio de ações concretas, o Espírito de Deus pode utilizar nossos 
débeis esforços para aproximar mais os reinos deste mundo do Reino de 
Deus.

2. Reconhecemos que uma paz injusta pode ser insuportável. Muitos de 
nós nos libertamos, há bem pouco, da paz injusta do colonialismo. Outros 
se acham em plena luta por se emanciparem de uma paz injusta e 
opressora, de sistemas apoiados pela força bruta, pela tortura e pelo 
assassínio, e, inclusive, por tentativas de genocídio. Uma paz baseada no 
racismo, no "sexismo", na dominação, na cobiça e no militarismo não 
pode ser aquela que procuram os cristãos.

SEGURANÇA COMUM

3. Os seres humanos têm direito a viver em segurança. Isso implica a 
justiça econômica e social para todos, a proteção e a defesa da vida dentro 
de um quadro político destinado a esse fim. Cada nação tem direito a 
procurar a sua própria segurança e a proteger-se dos ataques do exterior, 
sem pôr em perigo a segurança de outras nações.

4. Os atuais conceitos de segurança nacional devem ser postos em questão 
sempre que entrarem em conflito com as exigências de justiça, ultrapassa­
rem as necessidades de legítima defesa ou tentarem dominar econômica, 
política ou militarmente outros países. As doutrinas predominantes de 
segurança nacional fazem com que a preparação para a guerra seja um 
modo quase permanente de vida para nações e sociedades. O condiciona­
mento militar da população, inclusive as crianças, subverte as prioridades 
no planejamento político, social e cultural e, frequentemente, trata de 
legitimar a violação sistemática dos direitos humanos sob pretexto de 
segurança nacional.

5. Isso também se aplica ao plano internacional. Enquanto a injustiça 
econômica prevalecer entre as nações, não se conseguirá uma segurança 
internacional duradoura, nem por um sistema coletivo de defesa, nem pela 
simples redução dos armamentos obtida mediante negociações. Somente 
um empreendimento comum, em que participem todas as nações do 
mundo reunidas, poderá garantir uma segurança internacional merecedora 
de confiança.

129



6. Nenhum país pode alcançar a segurança à custa de outros países, 
tentando conseguir uma superioridade militar sobre eles ou intervindo em 
sua vida. A discussão ou a paz mediante o terror devem ceder à noção de 
segurança comum para todos, o que inclui a segurança da população de 
cada país.

Manifestantes das Ilhas do 
Pacífico portam cartazes 
durante a Assembléia. Os 
cartazes dizem: "Se são 
seguras, jogue-as em Tóquio; 
teste-as em Paris; estoque-as 
em Washington; mas 
mantenha o meu Pacífico 
livre das armas nucleares.”

7. A segurança comum implica:

• o respeito aos direitos legítimos de todas as nações e povos;
• o incentivo da compreensão e apreciação mútuas entre as diferentes 
culturas, religiões, ideologias, mediante uma franca comunicação;
• ampla cooperação internacional em matéria de ciência e tecnologia, 
economia e cultura;
• a reconversão de todas as economias mediante a passagem da produção 
militar à produção civil;
• a utilização e o fortalecimento da Organização das Nações Unidas e de 
outras instituições internacionais, com objetivos similares;
• a promoção de uma legislação internacional adequada e provisão de 
meios para pronunciar sentenças sobre as disputas internacionais, e para a 
execução das decisões;
• maior eficácia dos mecanismos para a solução pacífica dos conflitos 
internacionais.

O M ILITARISM O  EM R E LA Ç A O  
COM A IN JU ST IÇ A  ECONÔMICA

8. Cremos que o atual aumento do poder militar e a corrida armamentista 
estão totalmente vinculados às práticas de uma ordem internacional 
injusta. A tendência mundial à militarização não é mero enfrentamento e 
tensão entre as principais potências, mas também a expressão do desejo de

130



reprimir as forças que estão surgindo em busca de uma ordem mundial 
mais justa. Isto levanta uma ameaça fundamental contra a paz. Embora as 
aspirações e esperanças dos povos por uma ordem mais justa se considerem 
legítimas, e, como tais, tenham recebido apoio, as grandes potências 
continuam empregando o poder militar para escorar a ordem injusta, a fim 
de proteger os seus próprios interesses. A defesa destes oculta-se, quase 
sempre, atrás de disfarces enganosos, tais como a segurança nacional, a 
manutenção da lei e da ordem, a defesa da democracia, ou a proteção do 
"mundo livre".

9. Entre os fatores que fomentam o militarismo, podemos determinar os 
seguintes: os progressos tecnológicos, que aumentam a eficácia e o poder 
das forças militares e policiais; a crescente integração de setores militares e 
civis; uma consciente promoção da insegurança psicológica para justificar a 
posterior aquisição de armas; uma rede crescente de comércio de armas no 
mundo inteiro; uma insana competição entre os Estados Unidos e a União 
Soviética para conseguir superioridade militar e tecnológica; a criação e 
manutenção de esferas de influência por parte das principais nações 
desenvolvidas e de, aproximadamente, dois terços das nações do Terceiro 
Mundo; a "egomania" e o desejo de prestígio de certos dirigentes 
políticos; o fanatismo religioso.

10. O comércio de armas é uma nova forma de intervenção que mantém e 
desenvolve relações baseadas na dominação e na dependência, e incentiva a 
repressão e a violação dos direitos humanos. O militarismo faz com que se 
destinem enormes recursos humanos e materiais à pesquisa e produção no 
setor militar de todos os países, ao preço de preterir a prioridade exigida 
pela satisfação das necessidades do desenvolvimento humano. Este pro­
cesso parece que já escapa ao controle político.

11. Enquanto cresce a oposição às armas nucleares, produzem-se em 
massa novas armas de destruição — não nucleares, ou chamadas convencio­
nais — com surpreendente velocidade e que procuram desviar a atenção 
pública. As Igrejas deveríam investigar mais esta questão, ajudar o público 
a avaliar tais processos e opor-se a eles, quando necessário.

ARM AS N U CLEA RES, DO U TRIN AS E DESARM AM ENTO

12. Existe uma contradição intolerável e perniciosa entre o tema da Sexta 
Assembléia, Jesus Cristo, Vida do Mundo, e o apoio às armas nucleares 
e às doutrinas que ameaçam provocar a morte do mundo. Nós afirmamos 
agora, e assim o declara esta Assembléia, a convicção expressa na Reunião 
Pública de Informação e Debate sobre as Armas Nucleares e o Desarma­
mento, reaüzada em Amsterdã (1981), e recomendada pelo Comitê 
Central (1982) às Igrejas Membros do Conselho Mundial:

Cremos haver chegado para as Igrejas o momento de declarar, de maneira 
inequívoca, que a produção e o desenvolvimento das armas nucleares, bem 
como seu uso, é um crime contra a humanidade, e que essas atividades 
devem ser condenadas por motivos éticos e teológicos.

Existe uma contradição 
intolerável e perniciosa 
entre o tema da Sexta 
Assembléia, "Jesus Cristo, 
Vida do Mundo ", e o 
apoio às armas nucleares 
e às doutrinas que 
ameaçam provocar a 
morte do mundo.

Além disso, fazemos um apelo para que se estabeleça um pacto universal a 
este respeito, a fim de que seja negada toda e qualquer legitimidade à

131



guerra e às armas nucleares, e que elas sejam condenadas como violações 
do direito internacional.

13. A dissuasão nuclear, como doutrina estratégica que justifica as armas 
nucleares em nome da segurança e da prevenção da guerra, deve ser 
redondamente repelida por ser contrária à nossa fé em Jesus Cristo, que é 
nossa vida e nossa paz. A dissuasão nuclear é moralmente inaceitável, 
porque depende do crédito que se possa dar à intenção de utilizar armas 
nucleares. Cremos que toda intenção de empregar armas de destruição em 
massa é uma violação completamente inumana da mente e do espírito de 
Cristo que deve habitar em nós. Sabemos que muitos cristãos, assim como 
outras pessoas, crêem sinceramente que a dissuasão oferece, de maneira 
provisória, a garantia de paz e estabilidade no caminho para o desarma­
mento.

Devemos colaborar com os que propugnam a prática provisória da 
dissuasão, que estão seriamente empenhados numa redução dos armamen­
tos. Entretanto, as probabilidades cada vez maiores de uma guerra nuclear 
e o espectro da corrida armamentista que foge a todo controle puseram a 
descoberto a cruel ilusão de acreditar na dissuasão.

14. A dissuasão nuclear jamais poderá constituir a base de uma paz 
autêntica. É a antítese de uma fé última nesse amor que afugenta nosso 
temor. Incrementa a corrida armamentista numa vã procura de estabili­
dade. Ignora as dimensões econômicas, sociais e psicológicas da segurança 
e obsta a justiça ao manter o statu quo na política mundial. Destrói a 
realidade do livre arbítrio para a maioria das nações, no que diz respeito à 
sua própria segurança e sobrevivência, e absorve recursos que poderíam 
satisfazer necessidades humanas básicas. E a contradição do desarmamen­
to, porque exalta a ameaça da força, organiza racionalmente a construção 
de novas armas de destruição em massa e age como estímulo da 
proliferação de armas nucleares ao romper, permanentemente, a promessa 
de "boa fé" de proceder ao desarmamento, contida no Tratado de Não 
Proliferação, induzindo, dessa maneira, outros governos a possuir armas 
nucleares. A dissuasão está cada vez mais desacreditada em razão das 
estratégias de guerra e de ataque inicial, que põem a descoberto as dúvidas 
sobre sua confiabilidade.

15. Instamos as nossas comunidades a que eduquem seus membros na 
imperiosa necessidade de despojar as armas nucleares de toda e qualquer 
legitimidade e de destruir o mito da dissuasão.

16. Afirmamos, entretanto, nosso apoio às seguintes medidas concretas:

• proceder a um congelamento mútuo e verificável da elaboração, expe­
riência, produção e desenvolvimento de armas nucleares e veículos 
portadores;

• estabelecer um tratado de Proibição Completa das Experiências;

• finalizar, em curto prazo e com bom êxito, as negociações de Genebra 
entre os Estados Unidos e a União Soviética, encaminhadas no sentido de 
reduzir substancialmente as armas nucleares estratégicas;

132



Ca
m

er
a 

Pr
es

s, 
Lo

nd
re

s

• não desenvolver os Pershing // e os mísseis de longo alcance lançados da 
terra, diminuir mais os projéteis soviéticos de médio alcance — inclusive os 
SS-20 — e finalizar, com bom êxito, as negociações de Genebra sobre as 
forças nucleares médias;

• criar zonas livres de armas nucleares, sempre que possível;

• cessar todos as experiências de armas e projéteis nucleares no Pacífico e 
levar a termo um programa de auxílio médico e de medidas dirigidas à 
proteção do meio ambiente, para promover a saúde dos povos do Pacífico 
afetados pelas atividades nucleares;

• negociar um tratado que estipule a total desmilitarização do espaço, 
incluída a proibição de todos os sistemas de antiprojéteis e anti-satélites 
nucleares;

• que todos os Estados possuidores de armas nucleares se comprometam a 
não ser os primeiros a fazer uso delas;

• adotar iniciativas independentes e não negociadas, tais como uma 
moratória na experiência ou no desenvolvimento de armas nucleares, a 
renúncia a um sistema específico de armas, o cessamento da produção de 
materiais físseis para fins bélicos, ou a redução dos arsenais existentes, ou 
dos gastos militares previstos.

Os mísseis Cruise, de longo 
alcance, chegam à Inglaterra

133



Propostas às Igrejas Membros

17. Propomos, pois, às Igrejas que:

• organizem e apoiem programas educacionais sobre a paz com justiça, 
como parte integrante da Campanha de Desarmamento Mundial, relacio­
nada com as Nações Unidas, e, em particular, se dirijam a todas as pessoas 
que se ocupam na produção e pesquisa para fins militares;

• estabeleçam e apoiem centros de estudo com a finalidade específica de 
definir alternativas positivas ao militarismo e à defesa militar;

• apoiem energicamente programas permanentes e intensivos de investiga­
ção sobre a paz e os conflitos, e tornem amplamente acessíveis os dados 
estatísticos e objetivos sobre os gastos da militarização e o desenvolvi­
mento;

• estabeleçam vínculos com os movimentos que se esforçam para resistir 
ao militarismo e a seus efeitos sociais, culturais e econômicos;

• desenvolvam a reflexão teológica ecumênica sobre as circunstâncias que 
justificam a resistência passiva dos cristãos e investiguem os possíveis 
modos de levar a efeito ações de protesto não violento;

• apoiem, pastoral e praticamente, aqueles que, por motivos de consciên­
cia, se negam a participar da guerra ou de seus preparativos, dentre estes, a 
fabricação de ogivas nucleares e sistemas de vetores;

• apoiem os esforços dirigidos ao estabelecimento de uma Ordem Eco­
nômica internacional justa, que constitua a base da segurança mundial.

SO BR EV IV ÊN C IA  HUMANA:
A  C IÊNCIA, A  TECN O LO G IA  E O FUTURO  DA  H U M A N ID A D E  

O Desafio Teológico

18. Entre os conhecimentos que puderam ser adquiridos até o momento, 
mediante esse diálogo, figuram os seguintes:

• O consenso, cada vez maior, em teologia, sobre a necessidade de 
entender Deus, a Humanidade e a Natureza em sua relação entre si, cuja 
expressão central é Cristo.

• O reconhecimento crescente, por parte dos cientistas, de que a ciência 
não é uma atividade isenta de valores ou neutra, mas ocupa lugar num 
mundo de decisões e de valores éticos.

• A  teologia e a ciência falam línguas diferentes, o que continua criando 
problemas para o diálogo, problemas que devem ser abordados com uma 
compreensão mais profunda — por parte de cada uma — dos enfoques e 
limitações de ambas.

*

134



• A humanidade tem que reconhecer os dois pólos ao redor dos quais, e 
entre os quais, se desenvolve e evolui a vida: o Criador e a Criação. A 
tentativa de fazer caso omisso de um destes pólos tem conseqüências 
desastrosas.

20. Por isso, deveríam prosseguir, em todos os níveis, as conversações 
entre a Igreja e o mundo da ciência e da tecnologia. Nelas deveríam tomar 
parte todos os que têm que conviver com as conseqüências do desenvolvi­
mento tecnológico. Esse diálogo faz parte do testemunho da Igreja sobre a 
responsabilidade do mundo quanto ao futuro da Criação e, por isso, 
também faz parte da teologia e da ética social ecumênica.

Na atualidade, tanto a 
ciência como a tecnologia 
estão implicadas, de 
maneira decisiva, em três 
ameaças à sobrevivência 
do mundo contemporâneo: 
a corrida armamentista 
mundial, a exploração e o 
domínio econômicos e a 
crise ecológica.

22. Deve continuar o intercâmbio e a consulta recíproca no seio da 
comunidade cristã. Precisamos de diretrizes éticas para uma sociedade 
baseada na participação, que seja responsável do ponto de vista ecológico, 
economicamente justa, e possa lutar com êxito contra as forças que 
ameaçam a vida e põem em perigo o nosso futuro.

Questões Fundamentais para o Diálogo

23. Sugerimos que o diálogo contínuo com a comunidade científica se 
centralize nos seguintes pontos:

A tecnologia experimentada como poder destrutivo. Nos países industriali­
zados, o poder econômico alcançado mediante os sistemas de produção e 
distribuição em massa se está difundindo, ainda mais largamente, na 
atualidade. Contudo, os custos sociais e ambientais têm sido muito 
elevados e ainda há pessoas que continuam a pagar o seu preço. Os 
problemas levantados pela contaminação e os riscos para a saúde e a 
segurança continuam ameaçando a vida das pessoas. Numa época de 
recessão econômica existe sempre o risco de se passarem por alto estes 
problemas ou de conceder-lhes menos prioridade do que a que merecem.

Nos países em desenvolvimento, o uso da ciência e tecnologia pelas nações 
industrializadas é considerado como permanente instrumento de domínio.
A tecnologia é o que põe em marcha a vida econômica moderna e, ao 
tratar de alcançar esse progresso econômico, esses países têm a impressão 
de estar envolvidos numa corrida tecnológica interminável, que não podem 
ganhar e na qual jamais desempenharão o papel principal. O preço pago 
por comunidades inteiras é muito alto. A introdução da tecnologia 
avançada destruirá, é quase certo, os modos tradicionais de vida, repetin­
do-se o ciclo de exploração dos recursos com a contaminação do meio que 
ele traz consigo.

21. Na atualidade, tanto a ciência como a tecnologia estão implicadas, de 
maneira decisiva, em três ameaças à sobrevivência do mundo contemporâ­
neo: a corrida armamentista mundial, a exploração e o domínio econômi­
cos e a crise ecológica. A forma como estão implicados e as estruturas e 
poderes que desempenham uma função a este respeito devem ser objeto de 
uma análise mais detalhada. A  maneira de conseguir que sirvam a uma 
sociedade justa, viável e baseada na participação tem que ser definida, 
continuamente, em termos práticos. Num mundo em que existem tantas 
religiões e ideologias, todos devem participar na procura comum de 
soluções.

135



Tecnologia apropriada. Os sistemas apropriados de desenvolvimento tecno­
lógico deverão levar em conta a cultura e os recursos autóctones em 
relação aos modelos viáveis de desenvolvimento. Entretanto, o poder da 
ciência e tecnologia no desenvolvimento econômico suscita problemas 
importantes quanto aos sistemas de controle que podem ser utilizados, 
particularmente, pelos países em desenvolvimento. Os principais agentes 
que intervém na transferência de tecnologia são as empresas multinacio­
nais que, quase sempre, deformam os modelos de desenvolvimento: podem 
sufocar as iniciativas locais, exercer uma influência indevida na tomada de 
decisões a nível nacional e, especialmente nas economias mistas, debilitar 
o setor público. Os poderes econômicos que decidem sobre a localização 
de um determinado complexo industrial prestam pouca atenção aos 
fatores sociais, culturais e ambientais que regem a vida de comunidades 
inteiras. Nessas circunstâncias, rapidamente é posta de lado qualquer 
consideração minuciosa quanto às formas mais convenientes de tecnologia 
adequada, baseadas nos recursos indígenas, tanto humanos quanto mate­
riais. Se os países altamente industrializados e os menos industrializados 
compartilhassem a experiência adquirida, tornar-se-ia mais fácil obter 
modelos de desenvolvimento humano adequados a distintas situações. As 
Igrejas têm uma função importante: tornar possível esse intercâmbio de 
experiências.

Automação, microeletrônica e modos de emprego. As novas tecnologias 
continuam alterando e deformando o ritmo do planejamento econômico. 
As Igrejas devem colocar-se a par desses fatos, e o Conselho Mundial de 
Igrejas tem como função especial manter as Igrejas informadas.
Três fatos puderam ser determinados:

• Uma das tendências da tecnologia é dirigir a ciência e os interesses 
comerciais, sem levar em conta, praticamente para nada, o fator público.

• Quase não há planejamento geral sistemático, nem avaliação do impacto 
social causado pelas inovações.

• A noção do crescimento guiado pela tecnologia é utilizada para 
justificar políticas econômicas muito rígidas ("automatizar ou liquidar” ). 
A  microeletrônica levanta, de modo particularmente agudo, novos proble­
mas relativos à tecnologia, devido ao seu rápido crescimento atual e à sua 
vasta gama de aplicações. A tecnologia pode ser empregada para aumentar 
as capacidades humanas, substituí-las ou transformá-las. A  questão que se 
coloca é a seguinte: "Quais os critérios éticos adequados para a adoção 
desta tecnologia, num determinado contexto social e cultural? "

O Controle da Ciência e Tecnologia

24. Tanto a ciência como a tecnologia são formas de poder e podem ser 
utilizadas como forças desencadeadas na luta pelo poder. Certas formas de 
controle direto são exercidas através de seu quadro social, por exemplo, as 
instituições acadêmicas e de pesquisa, as empresas industriais e os 
departamentos governamentais. Variam, porém, as possibilidades de 
outros tipos de controle. Não se pode dizer, de antemão, que direção 
tomará a ciência pura, e, aqui, a liberdade pode ter uma importância 
capital. A  tecnologia é mais controlável e pode ser útil classificar as

136



diferentes tecnologias em função de seus benefícios e desvantagens, a 
longo e a curto prazo.

2Ç. Em alguns países, a ciência e a tecnologia estão centralizadas sob o 
controle do governo. Embora em todos os países o governo possa exercer 
certo controle, às vezes ele pode-se recusar a fazê-lo ou pode exercê-lo de 
maneira destrutiva. Os grupos de pressão podem apontar os piores abusos, 
mas, tanto os governos como os grupos de pressão pertencem a um 
âmbito cultural e sócio-econômico mais amplo que, por sua vez, pode 
precisar de mudanças fundamentais, se se deseja que a ciência e a 
tecnologia estejam a serviço de objetivos verdadeiramente humanos. Ava­
liar de modo crítico as expectativas e as prioridades é uma das tarefas das 
Igrejas.

26. Õrgãos assessores, de bem diversas índoles, que contem com a 
participação pública, podem desempenhar importante missão elaborando 
diretrizes para o desenvolvimento científico e tecnológico na verificação 
dos resultados. Também é possível colaborar com os cientistas e tecnólo­
gos a fim de que possam exercer um controle mais perspicaz de suas 
próprias atividades, particularmente quanto aos seguintes pontos:

• na educação científica, deve-se levar muito em conta a responsabilidade 
social. Os cientistas em formação não devem constituir um grupo seleto, 
alheio ao patrimônio cultural de seu povo, e desconhecedor das conse- 
qüências sociais e éticas de seu trabalho;

• a liberdade da investigação científica e o livre intercâmbio de informa­
ções são o fundamento da ciência. Devemos apoiar os cientistas em sua 
resistência contra a não divulgação de informações.

E animador comprovar o número cada vez maior de organizações preo­
cupadas em aumentar a conscientização, proporcionando, assim, um âm­
bito de ação comum para os cientistas e as comunidades religiosas.

Setores que Preocupam mais Particularmente

27. Bioética: Os rápidos progressos na engenharia genética, na fecundação 
in vitro e nas técnicas correlatas suscitaram angustiantes perguntas sobre 
a integridade da natureza humana, da dignidade e do valor do corpo 
humano, da relação entre ser genitores e ser pais e as conseqüõncias sociais 
da interferência direta no patrimônio genético humano. Decisões de longo 
alcance já estão sendo tomadas a respeito, e consideramos fundamental que 
as Igrejas as verifiquem e contribuam para o seu exame, trazendo uma 
compreensão teológica mais profunda da natureza humana.

28. No relatório de Igreja e Sociedade sobre a manipulação da vida 
(1982), destacam-se alguns dos problemas. Ratificamos as suas recomenda­
ções e, em particular, apoiamos firmemente a recomendação do relatório 
que insiste em que "os cientistas de todo o mundo não participem de 
nenhuma pesquisa relacionada com a produção de armas biológicas e 
químicas". Instamos a que continuem os trabalhos empreendidos, constan­
tes nesse relatório, e a que se lhes dê uma base teológica mais sólida. 
Observamos, também, os efeitos benéficos da tecnologia genética, sobre-

137



tudo para a agricultura, bem como, ao mesmo tempo, os eventuais efeitos 
nocivos que pode acarretar a competição no mercado mundial de alimen­
tos. Os benefícios devem ficar ao alcance de todos os pobres do mundo.

29. Opções relativas à energia: A preocupação da opinião pública passou 
do poder nuclear e da crise mundial de energia ao desarmamento nuclear. 
Isso não deve ocultar o fato de que o fornecimento de combustível não 
renovável continua diminuindo de modoalarmante, apesar do momentâneo 
excedente atual. Quanto ao mais, reconhecemos, cada vez melhor, que, 
nas duas terças parte do mundo, o desmatamento é um problema 
sumamente grave que afeta sobretudo as comunidades rurais e as mulheres 
que devem percorrer grandes distâncias para buscar lenha.

30. A  Conferência realizada no Instituto Tecnológico de Massachussets 
(MIT) foi um marco de grande importância no programa sobre energia, de 
Igreja e Sociedade, que se seguiu à Reunião de Informação, realizada em 
Sigtuna (1975), sobre as conseqüências dos programas relativos ao uso da 
energia nuclear para fins pacíficos, e que deverá concluir com sua fase 
mais recente, isto é, com as consultas regionais no Terceiro Mundo, 
organizadas pelo Programa de Energia para meu Próximo.

Desde a Conferência do MIT, a diminuição da demanda de petróleo e uma 
moratória, de fato, na construção de novas centrais nucleares alteraram o 
planejamento energético. Persistem os problemas fundamentais relativos à 
diminuição do fornecimento de combustíveis tradicionais não renováveis e 
ao grave desmatamento. Depois do desastre de Harrisburg, a indústria de 
energia nuclear procura atualmente exportar novas variedades de reatores 
pequenos, pré-fabricados, para o Terceiro Mundo, o que levanta graves 
problemas morais, econômicos e políticos que merecem uma séria avalia­
ção da base dos antecedentes gerais da questão energética.

31. Por conseguinte, reveste uma desesperada urgência, para os mais 
pobres dentre os pobres, o mitigar a crise de combustível nos próximos 
decênios e, por isso, essa é uma questão de grande prioridade para as 
Igrejas do mundo.

32. Mencionamos apenas alguns dos problemas teológicos, éticos e 
sociais colocados pela ciência e tecnologia. Existirão muitos outros, nos 
anos vindouros. Portanto, é uma necessidade imperativa que as Igrejas 
reservem recursos e criem estruturas apropriadas para responder a proble­
mas tais, como: a dominação tecnológica sobre a cultura, as conseqüências 
humanas e sociais da revolução tecnológica permanente, os critérios e 
estruturas para o controle social da ciência e tecnologia, e as novas 
questões que suscitem o diálogo em curso entre ciência e fé.

138



A luta pela justiça e 
dignidade humana

INTRODUÇÃO

1. Desde a Quinta Assembléia (Nairóbi, 1975), as Igrejas e o movimento 
ecumênico têm feito grandes progressos em seu compromisso a favor da 
justiça. Aprofundaram e ampliaram a sua luta pela dignidade humana de 
todos os povos do mundo e estabeleceram um fundamento firme para uma 
nova etapa na peregrinação ecumênica para o Reino de Deus.

2. É significativo que, por toda parte, os pobres, os oprimidos e os que 
sofrem discriminação tomem consciência da necessidade de resistir aos 
poderes injustos e de determinar o seu próprio destino. É um sinal de vida.

3. Paralelamente, os poderes da injustiça e da opressão tratam de defender 
sua segurança absoluta, mediante a justificação ideológica e mesmo 
religiosa.

4. Portanto, surge uma nova situação, em que os povos lutam pela justiça 
e os direitos humanos, em diferentes-setores de sua vida.

CONVICÇÕES BÁSICAS BÍBLICAS E TEOLÓGICAS

"Porque nele habita corporalmente toda a plenitude da Divindade, e vós, 
também nele estais aperfeiçoados, porque ele é o cabeça de todo 
principado e potestade" (Cl 2. 9, 10).

1. Confessamos nossa fé no Deus Trino, doador, redentor e santificador 
da vida. Por isso é que, como cristãos e como Igrejas, confiamos, oramos e 
procuramos os sinais do Reino de Deus em sua criação. Desde Nairóbi, 
temos feito progressos em nossa concepção de uma sociedade mais justa, 
viável, e baseada na participação.

Contudo, desde então, os acontecimentos sociais, econômicos e políticos 
evoluíram dramaticamente em sentido contrário. Mais e mais pessoas são 
detidas e "desaparecem", são torturadas, privadas de sua liberdade 
religiosa e obrigadas a transferir-se ou a exilar-se. A máquina da ordem 
econômica vigente condena à fome milhões de desocupados, por ano. O 
abuso da ciência e da tecnologia oprime o povo e destrói a terra, numa 
desenfreada corrida armamentista.

Interpretamos tal desenvolvimento como uma idolatria que surge do 
pecado dos seres humanos seduzidos por forças satânicas. Estamos em 
situação semelhante à das igrejas primitivas, às quais se dirige João no

139



Apocafipse. Atacados pela besta dos poderes internos e internacionais, 
pressionados pela besta das ideologias da segurança nacional vigentes (ver 
Ap. 13), alguns de nós permanecem fiéis, outros lutam e outros se deixam 
levar pela indiferença. Como chegamos a esta situação?

Parte do poder benéfico que Deus compartilhou com a humanidade, feita 
à sua imagem, implica compartilhar a responsabilidade criadora no mundo 
(Gn 1. 26-28). Dá-se, no entanto, o contrário (Gn 3. 5). Em termos atuais, 
são íodolos os poderes que dominam a "natureza" (a terra, os povos 
aborígenes, o trabalho manual, as mulheres) e as posses ilimitadas. Esta 
cultura de violência gerou sistemas internacionais de segurança que 
procuram manter, a todo custo, o controle total da situação. E uma 
obsessão para as nações industrializadas e contagia as demais.

Não obstante, confessamos a Jesus Cristo, em quem a totalidade do 
universo foi criada, como Senhor dos demônios, de todas as forças da 
morte e de todas as coisas (Ef 1. 9-19). Antecipamos a vitória do Cordeiro 
(Ap 12. 21) que inspira os que sofrem e dá valor aos mártires em qualquer 
parte do mundo.

2. Este desenvolvimento autodestrutivo não conhece limites. Não só as 
seitas fundamentalistas, mas também alguns membros das Igrejas, partidos 
políticos e governos, tratam de legitimá-lo, qualificando-o de "cristão". 
Esses grupos se opõem à identificação das Igrejas com os pobres em seu 
testemunho do Reino de Deus.

Isto põe em questão não só a ação da Igreja, mas também seu próprio ser e 
sua própria fé. Muitas estão alertas diante do perigo, como no caso da 
heresia do apertheid. Contudo, os assim chamados argumentos cristãos 
defendem os sistemas multinacionais, as aplicações, sem críticas, da 
ciência e da tecnologia e a produção de armas nucleares de destruição em 
massa. Ao confessar o Cristo, a Igreja deve confessar seu pecado. 
Reconhece, tardiamente, sua cumplicidade nos processos de morte e sua 
tolerância a respeito. Também reconhece os perigos inerentes ao exor­
cismo.

Ao mesmo tempo, a Igreja é a nova comunidade (koinonia), o povo 
escolhido de Deus:

• que proclama o Cristo como o Bom Pastor que dá "vida, e vida em 
abundância"  (Jo 10. 10; Ez. 34), em oposição aos assalariados e aos 
mercenários;

• que afirma que Deus ama a todo mundo (Jo 3. 16); que se aproxima dos 
cegos e oprimidos (Lc 4. 18); que escolheu os pobres para serem ricos (Tg 
2. 15); e que a justificação nos impele a trabalhar pela justiça (Paulo);

• que resiste aos ídolos, denuncia injustiças, assume riscos pelo Reino de 
Deus e, se necessário, sofre o martírio por amor de Cristo e da justiça.

3. A  luta espiritual da Igreja implica sua participação concreta nas lutas 
espirituais dos pobres, dos oprimidos, dos alienados e dos exilados. O 
Espírito está entre os que lutam. O Espírito infunde amor e coragem, e

A  luta espiritual da Igreja 
implica sua participação 
concreta nas lutas 
espirituais dos pobres, 
dos oprimidos, dos 
alienados e dos exilados.

140



V
al

d
ir

 A
fo

n
so

oferece uma visão criadora. A  Igreja de Cristo celebra a Eucaristia como a 
encarnação do amor de Deus e a fonte de toda força espiritual no povo de 
Deus (Ez37. 10; Ap 11. 11). Dado que o problema crucial é o abuso — 
sistematizado, mecanizado e exercido sem controle — do poder que 
recebemos de Deus, é imperativo que o poder tecnológico, econômico, 
político e militar seja, uma vez mais, submetido a controle.

Enquanto isso, os cristãos são chamados a resistir a qualquer poder que os 
induza a ser cúmplices do pecado. Todos estamos expostos à tentação dos 
abusos do poder. Portanto, justificados pela fé, os seres humanos lutam 
por afirmar a vida como sinal do Reino que há de vir. A persistência e a 
obstinação da viúva, quando discutia com o juiz (Lc18.2-5), indica 
claramente a atitude e a energia com as quais devemos agir na luta pela 
justiça e dignidade humana. O Senhor da Igreja nos dá uma visão transcen­
dente e a paciência dos mártires para resistir às estruturas em que se apóia 
um sistema pecaminoso, quando promete: "Eis que estou convosco todos 
os dias, até a consumação do século" (Mt 28. 20).

PODERES O PRESSO RES E PO D ERES DE L IB E R T A Ç Ã O

1. Deus, como doador da vida, é a fonte de todos os poderes, mesmo 
daqueles que podem ser usados contra o seu próprio ser (Jo 19.11). Deus 
provê a vicia com a capacidade de agir sobre si mesma e, com amor, confia 
em que esse poder será utilizado conforme a sua vontade. Daí, que o 
poder e a autoridade existem com a permissão de Deus (Rm 13.1-2), para 
operar pelo bem de sua criação.

2. Há, em nossos dias, um tremendo abuso de poder. Apesar da abundân­
cia de recursos, aumentam as desigualdades sociais. Embora o racismo seja 
condenado internacionalmente, o apartheid, vigente na África do Sul, 
ameaça a integridade territorial dos seus vizinhos. A  discriminação, as 
execuções extrajudiciais, a regressão política, o genocídio e as violações 
dos direitos sócio-econômicos põem em evidência o exercício do poder 
contra os interesses do povo e, de fato, contra o próprio povo. As elites de 
poder concentram riqueza para controlar as instituições políticas e os Trabalhadores urbanos e do 

campo fazem greve por 
melhores salários, no Brasil

141

A
lo

íz
io

 M
. 

O
liv

a



meios econômicos. Esses grupos fazem entre si alianças, caracterizadas por 
uma permanente colaboração econômica, militar e política, que se 
justifica mediante as doutrinas da segurança nacional. Estas não garantem 
a segurança do povo que, assim, é controlado pelos ricos através do 
desenvolvimento tecnológico. As relações sociais se desumanizam e as 
manifestações de vida se pervertem.

Particular manifestação dessa injustiça é a ordem econômica internacional 
vigente, que institucionalizou o domínio das economias do Norte sobre o 
comércio, as finanças, a indústria, a fabricação de alimentos e o conheci­
mento. Essa ordem econômica, dirigida sobretudo pelas empresas multi­
nacionais, subordina e torna dependentes as economias do Sul.

Em resumo: somos, hoje em dia, testemunhas de um novo tipo de abuso 
de poder. Jamais os interesses econômicos, o poderio militar, o conheci­
mento tecnológico e as alianças internacionais constituíram, como agora, 
uma constelação de forças que atentam contra a dignidade da vida do 
mundo: contra o próprio Jesus Cristo! As consequências são um terrível 
sofrimento humano, a degradação e a morte.

3. Não deixemos que o pessimismo se apodere de nós. O poder, como 
dom de Deus, é utilizado, e deve ser, para deter a influência daqueles que 
adoram os ídolos da morte. Representa a capacidade dos seres humanos 
para compartilhar a criação de Deus. Este tipo de poder positivo 
encontra-se naqueles, e entre eles, que, precisamente por terem tão pouco, 
amam e apreciam os formosos dons do Deus Trino. Existem ricas 
possibilidades entre os desvalidos, os pobres, manifestadas ao longo dos 
tempos, poderes que afirmam a dignidade e celebram a justiça. O mesmo 
ocorre agora, neste exato momento da história. Com criatividade e 
coragem, que são o sinal da esperança em nosso tempo, procuram a 
libertação com justiça. Devemos afirmar o direito a compartilhar o poder 
com eqüidade, porque isso é vida compartilhada. O poder dos poderosos é 
confrontado com o poder do povo: os negros na África do Sul, as 
mulheres discriminadas, o Minjung (o povo) na Coréia, os camponeses 
pobres na América Central. Suas lutas demonstram a força espiritual dos 
que foram chamados por nosso Senhor "o s herdeiros do Reino".

Jamais os interesses 
econômicos, o poderio 
militar, o conhecimento 
tecnológico e as alianças 
internacionais constituíram, 
como agora, uma 
constelação de forças 
que atentam contra a 
dignidade da vida do 
mundo: contra o próprio 
Jesus Cristo!

4. A  luta pela justiça e dignidade exige que resistamos aos abusos dos 
poderes de opressão. Chama-nos à solidariedade com os que procuram 
construir o poder do povo, que aspira a criar uma sociedade com maior 
participação. Tem por meta um legítimo exercício do poder. Por isso, 
devem fortalecer-se e ampliar-se as redes internacionais de apoio instituí­
das pelas Igrejas, a fim de que o povo possa resistir, denunciar e combater 
as causas da injustiça e, também, para que se arrisque a buscar uma nova 
sociedade. Essas redes contribuem para a acumulação de forças entre os 
pobres, acompanhando-os e estimulando-os em seus atos de resistência aos 
abusos do poder. Consideradas pelos poderosos como vulgares e desprezí­
veis, as vidas dos pobres — vidas dadas por Deus, criadas em Jesus Cristo e 
por meio dele — são compartilhadas sem limites, como seu único recurso.

O S IST EM A  DE O PRESSÃO  E DE IN JUST IÇA

São cada vez mais íntimas e mais claras as inter-relações entre as distintas 
manifestações da injustiça e da opressão. 0  racismo, o "sexismo", a

142



C
am

er
a 

Pr
es

s,
 L

on
dr

es
 S

am
 K

no
x

dominação de classes, a negação dos direitos do povo e outras formas de 
opressão; o desprezo e a marginalização encontram-se vinculados entre si, 
numa estrutura semelhante à da teia de aranha, na qual se incorporam e se 
iniciam as muitas injustiças, causa de tanto sofrimento e morte. Os 
instrumentos de opressão mantidos e sustentados nessa teia de aranha 
variam, desde o sorriso formal que acompanha uma negociação, até a 
gigantesca maquinaria militar.

Racismo

1. A conferência do Conselho Mundial de Igrejas intitulada "As Igrejas 
frente ao Racismo na Década de 80" pôs em evidência o alcance mundial do 
racismo. Embora o sistema legalizado do apartheid na África do Sul seja 
o exemplo mais patente e repulsivo, o racismo levanta sua cabeça mons­
truosa em todas as partes do mundo. A violência premeditada, e mesmo o 
genocício, contra grupos indígenas da Guatemala é um exemplo revelador.

O racismo intensifica-se, muitas vezes, mediante os fatores econômicos e 
militares dos sistemas internacionais predominantes. As reivindicações dos 
povos indígenas quanto ao direito à terra são, muitas vezes, desprezadas 
em nome do desenvolvimento e da segurança nacional. Em alguns lugares 
da Europa e América do Norte, as políticas e práticas de imigração são 
discriminatórias por motivos raciais. E por motivos raciais, as políticas 
educativas negam igualdade de oportunidades e de emprego. Na África do 
Sul, os chamados "territórios pátrios" (homelands) converteram-se em 
depósito de milhares de pessoas privadas de seus direitos de nascimento e 
expulsas de seus lares para a manutenção da supremacia branca. A fre- 
qüente resistência dessas pessoas leva-as ao desterro, à detenção arbitrária, 
à prisão sem julgamento e, às vezes, a mortes misteriosas durante o 
encarceramento. As atuais mudanças constitucionais prometem fortalecer 
o domínio dos brancos, afastar os negros uns dos outros e impedir-lhes a 
participação na instauração de uma sociedade comum, justa e pacífica.

Multidão de negros 
enfurecidos é detida por cães 
especialmente treinados, em 
Soweto, África do Sul.

143



As Igrejas não só começaram a aprofundar sua compreensão das causas 
fundamentais do racismo atual, como também empreenderam ações cora­
josas para responder às forças do racismo a nível nacional e mundial. Isso 
deu novas esperanças aos que sofrem a opressão racial, como os povos 
aborígenes, as minorias étnicas, os que reclamam os direitos à terra e o 
livre arbítrio, na sua luta desafiante contra as enraizadas forças do ra­
cismo. À medida que aumenta o racismo, aumentam as lutas dos que 
sofrem a opressão racial.

As Igrejas não só 
começaram a aprofundar 
sua compreensão das 
causas fundamentais do 
racismo atual, como 
também empreenderam 
ações corajosas para 
responder às forças do 
racismo a nível nacional 
e mundial.

"Sexismo"

2. Assim como entendemos por racismo qualquer atitude ou ação estrutural 
que trate as pessoas como seres inferiores por motivos de raça, entende­
mos por "sexismo" qualquer domínio ou exclusão por motivos de sexo. 
Os fatores econômicos apoiam muitas das diferentes manifestações do 
"sexismo" que levam à exploração e à manipulação. Apesar da considerá­
vel transformação na divisão tradicional do trabalho dos homens e das 
mulheres, sobretudo no mundo industrializado, estas têm ainda um 
longo caminho a percorrer em sua luta pela igualdade, é  alarmante o 
crescente fenômeno do turismo sexual, organizado por agências turísticas 
internacionais, que afeta principalmente, embora não de maneira exclu­
siva, as mulheres e meninas. O abuso dos meninos, nesse comércio, 
acrescenta-se a esta horrível tendência.

A violência contra as mulheres é outra forma censurável de "sexismo” . A 
violação, como expressão de domínio por parte de indivíduos ou de 
grupos de homens, como soldados ou bandidos, é um atentado contra a 
vulnerabilidade física da mulher. Além disso, as surras causam às mulheres 
sofrimento e humilhação incalculáveis. Para deter este tipo de violência, 
são necessários mais estudos e informações sobre as conseqüências e as 
causas desse mal.

Deve-se reconhecer a influência perniciosa dos meios de informação e 
tratar de que se convertam num instrumento positivo para eliminar os 
prejuízos estereotipados e as atitudes discriminatórias, no que se refere aos 
valores raciais e sexuais.

3. A supremacia de classe apóia muitas manifestações de "sexismo" e 
racismo, baseadas na exploração econômica e avidez de lucro, na escravi­
dão cultural, no colonialismo e neocolonialismo.

4. é  uma triste realidade o fato de que, freqüentemente, as Igrejas são 
cúmplices da opressão e da dominação, ao apoiá-las e consenti-las. Em 
muitíssimas ocasiões, a vida da Igreja só reflete o seu meio ambiente 
social, enquanto os setores mais fracos da sociedade — os pobres, os que 
sofrem opressão racial e as mulheres — estão ausentes dos cargos de 
direção e dos processos de tomada de decisões.

O estudo do Conselho Mundial sobre a Comunidade de Mulheres e 
Homens na Igreja, realizado depois de Nairóbi e que culminou com a 
Conferência de Sheffield, em 1981, contribuiu para determinar as causas 
básicas da opressão sobre a mulher e fortaleceu a concepção do poder 
como apropriação do poder. Deste ponto de vista, o poder não é algo

144



finito, isto é, quando um grupo tem maior poder, outro tem menos, mas 
esta apropriação do poder pode-se tornar ilimitada. Além disso, não é 
concebido em termos de poder sobre uma pessoa ou de uns contra outros. 
Permite que os que são oprimidos se defendam a si próprios e sejam 
co-partícipes, de pleno direito, na luta pela justiça e dignidade para a 
instauração de uma verdadeira comunidade.

OS DIREITOS DOS POVOS

1. Os poderes da dominação e opressão formam um violento torvelinho 
de forças, políticas e sócio-econômicas, que criam graves condições favorá­
veis à violação múltipla e variada do direitos do$ povos.

2. Os poderes autoritários e ditatoriais, o abuso da doutrina da segurança 
nacional, a militarização e o uso indevido da ciência e tecnologia nos 
mecanismos repressivos são parte integrante do processo de opressão que 
nega os direitos civis, políticos e culturais do povo, em muitos países.

3. Na maioria das sociedades, ocorrem violações flagrantes e sistemáticas 
dos direitos humanos. As pessoas são objeto de detenções arbitrárias, 
tortura, execuções sumárias e desaparecimento, quase sempre de modo 
extrajudicial, numa escala e freqüência sem precedentes.

4. O domínio econômico e as estruturas sociais injustas eliminam os 
direitos sócio-econômicos do povo, tais como as necessidades básicas das 
famílias e comunidades e os direitos dos trabalhadores.

5. A dominação racial nega os direitos à terra dos povos indígenas étnicos 
e aborígenes, e, com freqüência, causa o encarceramento ilegal de setores 
inteiros da população. O povo reclama seus direitos a compartilhar a vida e 
a plenitude da vida, que é um dom de Deus. Eles têm direito a ser 
reconhecidos como seres humanos e participantes plenos em seu desígnio.

6. As Igrejas são chamadas à solidariedade com o povo que luta e com 
aqueles que se unem à sua luta pela defesa dos seus direitos, particular­
mente as Igrejas e comunidades cristãs cujo testemunho —  inclusive o 
martírio —  galvanizou a irmandade ecumênica mundial.

CONCLUSÕES

1. As bestas estão soltas no cosmos (Ap 20. 7-9) e manifestam seu poder 
de maneira aterradora.

2. Cristo reina no mundo. Seu povo é chamado a participar em sua luta 
que dá poder contra os poderes demoníacos do mundo.

3. As Igrejas são chamadas a ser testemunhas fiéis e firmes do Reino do 
Cordeiro e a ser um sinal claro de esperança no mundo, como aliadas 
daqueles que lutam pela sua libertação.

As Igrejas são chamadas 
a ser testemunhas fiéis e 
firmes do Reino do 
Cordeiro e a ser um sinal 
de esperança no mundo, 
como aliadas daqueles 
que lutam pela sua 
libertação.

145



RECOM ENDAÇÕES À S IG R E JA S  PA RA  A A Ç Ã O  ECUM ÊNICA 

Ajuste de um pacto

Que as Igrejas, em todos os níveis — congregações, dioceses/sínodos, redes 
de grupos cristãos e comunidades de base —, juntamente com o Conselho 
Mundial, ajustem um pacto num processo conciliar:

• para confessar o Cristo, vida do mundo, como Senhor sobre os ídolos de 
nossos tempos, o Bom Pastor que dá "vida, e vida em abundância"  para 
seu povo e toda a criação;
• para resistir aos poderes demoníacos da morte inerentes ao racismo, ao 
"sexismo", à dominação de classe e ao militarismo;
• para repudiar o uso indevido da organização econômica, da ciência e 
tecnologia a serviço de principados e potestades e contra o povo.

Que firmemos um compromisso claro, em forma de pacto, para trabalhar 
pela justiça e paz, como o fizeram em Vancouver os representantes 
centro-americanos e estadunidenses, como sinal de firme resistência a 
qualquer tipo de opressão e como um passo a favor da paz com justiça.

Que repudiemos as forças heréticas que utilizam o nome de Cristo ou 
"cristão" para legitimar os poderes da morte.

Espiritualidade

Que as Igrejas examinem os modos de manifestação da espiritualidade 
cristã na luta pela justiça e a dignidade humana. A este respeito, fazemos 
um apelo às Igrejas para que cultivem e fortaleçam a vida espiritual do 
povo pela oração, o estudo bíblico e o culto, e que a justiça e a dignidade 
humana façam parte da vida da Igreja.

Que as Igrejas e os cristãos apoiem os valores com os quais as culturas 
populares, outras confissões de fé e ideologias contribuem para a ação 
comum do povo, em sua luta pela justiça e pela dignidade humana.

Solidariedade

Que as Igrejas se solidarizem com os pobres, os oprimidos e os que sofrem 
discriminação, a fim de fortalecer seus movimentos e organizações.

Para solidarizar-se com aqueles que lutam por transformar as estruturas 
injustas do poder, especialmente aqueles que, por seu compromisso com a 
justiça e a dignidade humana, são vítimas da tortura e de outras formas de 
violência, que todas as Igrejas aumentem seus esforços, mediante ações 
concretas, como:

• expor e denunciar publicamente a tortura e todas as outras formas de 
violência;
• expor e denunciar a violência contra a mulher e as crianças, em particu­
lar a violência no lar e o estupro;
• prestar auxílio às vítimas e suas famílias;

146



Lo
ur

de
s 

G
rz

yb
ow

sk
i

• proporcionar ajuda material e jurídica aos que foram presos por razões 
de consciência;
• realizar reuniões de oração e outras manifestações públicas de preocu­
pação;
• dar asilo aos refugiados ameaçados de exílio sem o devido processo 
judicial;
• intensificar os esforços no sentido de tomar medidas internacionais 
eficazes para proteger os refugiados dos insultos, do refluxo (refoulement) 
e para que tenham direito ao procedimento.

Ronda Alta, RS, Brasil:
Igreja e povo solidários

0  moderador do Comitê 
Central, Arcebispo E.W. Scott 
eo Dr. Phillip Potter na 
processional de abertura 
do culto

Que as Igrejas Membros demonstrem sua solidariedade ecumênica interna­
cional combatendo as estruturas econômicas injustas, mediante:

• a reflexão teológica sobre os princípios do trabalho e da dignidade 
humana e sobre novos modelos econômicos, com vistas a uma sociedade 
justa, viável e baseada na participação;
• a participação num processo intensivo de informação a seus membros 
sobre a natureza das estruturas econômicas repressivas e a cumplicidade 
deles no fortalecimento dessas estruturas;
• a denúncia do papel das empresas multinacionais que apoiam estruturas 
econômicas injustas, fortalecem os regimes racistas, exploram as mulheres 
como fontes de mão-de-obra barata, e utilizam tecnologia que dá lugar à 
demissão da mão-de-obra e ao desemprego;
• o exame minucioso, por parte das Igrejas, de seus investimentos e do 
investimento em outros tipos de desenvolvimento e comércio, que tentam 
assentar as bases de relações econômicas mais justas e viáveis.

Fortalecimento das redes

As Igrejas devem continuar consolidando e expandindo as redes e vínculos 
de solidariedade entre Norte e Sul, particularmente entre os países do Sul

147

CM
I 

Pe
te

r W
ill

ia
m

s



entre si e devem incentivar o diálogo entre as Igrejas do Oriente e 
Ocidente, de distintas maneiras e formas, para que sejam mais eficazes.

As Igrejas são chamadas a afirmar seu compromisso com um processo de 
diálogo contínuo e de visitas recíprocas, buscando um apoio mútuo para 
seu ministério e suas atividades de solidariedade.

As Igrejas devem contribuir na busca de medidas de estímulo à confiança 
entre os governos, a fim de reduzir as tensões e criar um clima favorável às 
relações internacionais sadias.

As Igrejas devem instituir comissões, ou continuar seu trabalho e/ou traçar 
programas regionais relativos aos Direitos Humanos. Essas organizações 
têm sido muito importantes a nível internacional, para apoiar as lutas dos 
povos pelo respeito aos seus direitos.

As Igrejas devem educar seus membros para permitirem a participação de 
todos os setores nas lutas destas redes de solidariedade. Portanto, insisti­
mos em que aprofundem a sua compreensão do exercício do poder a favor 
da justiça social e da libertação humana, e dos assuntos de ética política. A 
este respeito, devem empreender um processo intensivo de informação a 
seus membros sobre a natureza dos principados e potestades que exercem 
a opressão, e sobre a cumplicidade que possam ter com eles.

Financiamento

As Igrejas são chamadas a proclamar e lutar pela justiça no mundo, e a 
própria vida das Igrejas deve encarnar essa justiça, principalmente ao nível 
de sua vida financeira. Deve-se fortalecer a solicitação dos dois por cento 
como um instrumento da solidariedade contínua com os pobres e de apoio 
aos movimentos populares que trabalham em prol da justiça e da dignida­
de humana.

Instamos as Igrejas a darem uma expressão concreta a suas preocupações 
pelo trabalho em benefício dos direitos humanos e da justiça social, 
mediante o incremento do seu compromisso financeiro.

Instamos as Igrejas a continuarem e aumentar seu apoio ao "Fundo 
Especial do Programa de Combate ao Racismo".

148



Aprendizagem 
em comunidade

PREÂM BULO

Viemos de diferentes contextos e com uma variedade de experiências, de 
expectativas e de frustrações na área da aprendizagem. Viemos dispostos a 
aprender uns com os outros e a descobrir como a Igreja pode ser uma 
comunidade de aprendizagem. Desde o início, tratamos de ver como nós 
mesmos constituíamos uma comunidade de aprendizagem. Enumeramos, a 
seguir, as experiências de aprendizagem que tivemos no transcurso de 
nossas sessões:

Descobrimos vários obstáculos no caminho para a constituição de uma 
comunidade de aprendizagem, tais como:

• limitações da linguagem, impedindo uma comunicação plena entre nós;
• as ainda conflitivas diferenças culturais, sociais e econômicas dos mem­
bros tornaram difícil o encontro em clima de confiança;
• as diferenças de abordagem teológica resultaram, às vezes, em mal­
entendidos e conflitos;
• as limitações do tempo disponível nos mostraram que a aprendizagem 
em comunidade requer muito tempo, muita paciência e disponibilidade 
para escutar o outro.

Ao mesmo tempo nos convencemos, não só pela experiência que tivemos 
em nosso grupo particular, mas também por todo o processo da Assem­
bléia, de que:

• o apoio mútuo ajuda a vencer as barreiras da linguagem;
• a disposição para discutir francamente conceitos, opções e experiências 
diferentes cria um clima de confiança que facilita a aprendizagem recí­
proca;
• a comunhão entre as Igrejas é, ao mesmo tempo, um desafio e uma 
riqueza. Portanto, a comunhão é requisito indispensável para a aprendiza­
gem em comunidade.

Tanto as experiências negativas como as positivas deram resposta a nossa 
pergunta inicial: "Que tipo de comunidade procuramos? " Ajudaram-nos, 
também, a descobrir e a refletir sobre as metas futuras da aprendizagem 
em comunidade. São elas:

• descobrir, juntos, que Deus nos deu um mundo;
• participar das tarefas exigidas pela obtenção da justiça e da paz;
• participar de comunidades que dão um testemunho profético;
• relacionar nossos esforços locais com as perspectivas globais.

149



Esta é à visão maior que percebemos em relação ao futuro do movimento 
ecumênico, como uma comunidade de aprendizagem. Esta foi discutida e 
expressa em nosso grupo por meio da análise que fizemos sobre seis 
grandes áreas: educação familiar, aprendizagem litúrgica, aprendizagem 
congregacional, educação formal, educação teológica e educação para o 
desenvolvimento. Em cada uma destas áreas, a frase "aprendizagem em 
comunidade" significa, para os cristãos: que a aprendizagem é tanto 
pessoal como comunitária; que é crucial a plena participação de todos os 
envolvidos; que todos os participantes são simultaneamente mestres e 
discípulos; que a criação de uma comunidade humana mais inclusiva é 
meta importante da aprendizagem. Sustentamos que uma comunidade, 
seja qual for o seu tamanho, não se constitui por acaso, mas vai-se 
formando através das lutas fundadas no poder do Espírito Santo e do 
compromisso com os valores do Reino de Deus.

SE IS  Á R E A S  DE APREN DIZAG EM  ECUM ÊNICA 

Educação para a Família

Considera-se a educação para a família como um processo mediante o qual 
a Igreja capacita os membros de um lar a assumir a responsabilidade de 
viver de acordo com sua fé, no contexto social em que se desenvolvem. A 
educação para a família é um aspecto fundamental da educação congrega­
cional. Assim como a congregação vem a ser uma família extensiva da 
família do lar, a comunidade vem a ser a família extensiva da congregação. 
Por extensão, considera-se a inter-relação entre comunidades uma expres­
são da oikoumene. Assim, pois, a educação para a família deve ser 
considerada um instrumento privilegiado da pastoral familiar.

Entretanto, nosso conceito de família já não corresponde à realidade da 
família atual. Por isso, a Igreja deveria ampliar seu conceito de família 
para nele poder incluir as famílias de lares separados, de pais não casados, 
bem como os viúvos e seus filhos. A Igreja também deveria estudar a 
evolução experimentada pelos conceitos de maternidade, paternidade, as 
relações pessoais e o papel dos adultos na formação das crianças.

A educação cristã, nas congregações, deveria orientar-se para a família. 
Considerando a brecha que separa, cada vez mais, os velhos dos jovens, os 
homens das mulheres, os adultos das crianças, a pastoral familiar deveria 
implementar atividades comuns às diversas gerações, a fim de contribuir 
para a unidade da família. Em todos os lugares, mas especialmente onde 
existe uma alta proporção de analfabetos, as Igrejas devem procurar que 
seus programas de educação para a família sejam realizados por meio de 
trabalhos manuais, artesanato, dramatização, audiovisuais, etc.

Aprendizagem Litúrgica

A liturgia é o serviço da comunidade que inclui, em si, as dimensões da 
aprendizagem em comunidade. 0  aprendizado litúrgico encerra os seguin­
tes elementos:

• a experiência da presença de Deus na comunidade de crentes;

150



Jo
sé

 R
ic

ar
do

 R
am

al
ho

• a revelação de Cristo, enquanto realidade vivente transmitida pela prega­
ção da Palavra e recebida por meio dos sacramentos;
• nossa resposta a Deus, em termos de arrependimento, oferendas, ação 
de graças, adoração e celebração.

Tudo isso se realiza na comunhão e se expressa mediante uma linguagem 
específica e uma ordem determinada. Essa linguagem não é meramente 
verbal, mas inclui várias expressões não verbais, tais como: sinais, símbo­
los, drama, ritos e gestos.

Os propósitos da vida litúrgica são:

• redescobrir e atualizar a herança contínua da comunidade cristã;
• trazer, como oferenda, nossa experiência atual à vida total e comuni­
tária da Igreja;
• levar da liturgia nossa visão comum e nossa experiência comum, e 
manifestá-las numa vida de serviço e testemunho no mundo.

Aprendizagem Congregacional

Os seguintes elementos da aprendizagem ajudam a formar as pessoas como 
indivíduos e como uma congregação do Povo de Deus:

• educação litúrgica, como centro espiritual da aprendizagem congregacio­
nal;
• educação familiar, como o fundamento da vida e do crescimento cris­
tão;
■ educação formal, como uma oportunidade necessária à reflexão sobre a 
experiência religiosa através da vida.

Numa perspectiva teológica, entendemos que a congregação deveria estar:

• baseada no Evangelho, com um compromisso real com as exigências do 
Reino de Deus, e aberta ao poder libertador do Espírito Santo;

• fundamentada na tradição, sustentada pela adoração, aberta à renovação
. ,  , . . , . Encontro de trabalhadores,e a transformaçao, através do compromisso concreto no mundo; no Brasi|

151

Jo
sé

 R
ic

ar
do

 R
am

al
ho



• comprometida com uma vivência de acordo com a fé, interpretando o 
Evangelho em novos e diferentes contextos, dando apoio mútuo e aberto 
ao mundo, sendo sinal e instrumento de melhores relações humanas;

• colocada em solidariedade com os "mais humildes" dos filhos de Deus, 
procurando a participação de todos: mulheres e homens, velhos e jovens, 
ricos e pobres, e aqueles que ninguém escuta;

• disposta a tratar os conflitos abertamente, vendo-os como oportuni­
dades para a aprendizagem em comunidade.

Em tal comunidade, a aprendizagem congregacional torna-se numa apren­
dizagem ecumênica. Essa aprendizagem permite que uma Igreja unificada 
possa ser instrumento da obra de Deus no mundo, a fim de que todo o 
mundo habitado seja habitável para toda a criação.

Educação Formal

Dentro da sua própria situação local, as Igrejas precisam desenvolver 
estratégias para dar um testemunho no campo da educação formal, isto é, 
os programas de educação geral já devem ser estruturados em relação com 
as Igrejas ou o Estado.

Às vezes, nossas instituições educativas dividem, em lugar de contribuir 
para a construção de comunidades. A missão das escolas não é impor 
preconceitos, uma visão estreita ou divisões artificiais entre as pessoas, 
mas, sim, motivar uma ampla tolerância.

Já que a educação incrementa as possibilidades de desenvolvimento pes­
soal, precisamos preocupar-nos especialmente em atender às necessidades 
daqueles que sofrem desvantagens ou impedimentos, de modo a assegurar- 
nos de que não sejam discriminados com relação aos mais aquinhoados.

A educação deve combinar uma preocupação pelas pessoas, a verdade e a 
formação de aptidões. Uma educação que não leva em consideração cada 
um desses fatores é deficiente. As Igrejas têm a responsabilidade de incluir 
no currículo oferecido aos alunos as preocupações de justiça, paz e 
sobrevivência ecológica.

Reconhecendo que nos países de minoria cristã a existência de escolas 
patrocinadas pela Igreja é, por si mesma, um testemunho cristão, cremos 
que as Igrejas devem empenhar-se mais em manter uma presença cristã nas 
instituições seculares. Em relação a esta situação, dever-se-ia dar prioridade 
à formação de professores, ao desenvolvimento do currículo e, nos casos 
em que se justifique, à formação de capelães escolares.

Educação Teológica

A educação teológica é um processo de aprendizagem que pertence aos 
afazeres de todo o Povo de Deus. Mais do que o desenvolvimento de 
capacidades para o exercício do pastorado, ou a aquisição de conheci­
mento teológico de algumas pessoas, a educação teológica quer transfor-

152



mar as pessoas para uma liderança comprometida com o Reino de Deus. 
Neste contexto, a educação teológica é uma reflexão sobre a fé no Deus da 
Bíblia, o que tem implicações no estilo de vida, na escolha de opções e na 
relação com Deus e com as pessoas.

A teologia e a educação teológica devem ser vistas dentro do contexto 
sócio-político, econômico, cultural e espiritual. A  educação teológica deve 
criar consciência sobre os problemas e oportunidades a nível local e 
regional, e sua relação com os problemas a nível mundial.

Além disso, a educação teológica deve ocupar-se das relações entre a ação 
e a reflexão, a experiência e a tradição, o pessoal e o coletivo, o local e o 
mundial. A  aprendizagem teológica encerra o desenvolvimento espiritual e 
uma compreensão ecumênica orientada para o objetivo de uma nova 
sociedade. Observa-se, contudo, a necessidade de desenvolver novos con­
teúdos de programas, e critérios adequados para a avaliação dos participan­
tes, coerentes com uma ampla e plena participação da comunidade hu­
mana (oikoumene).

Educação para o Desenvolvimento

A educação para o desenvolvimento deveria constituir uma dimensão 
essencial de todos os programas e atividades do Conselho e das Igrejas. 
Deveria capacitar as Igrejas a chegarem a ser Igrejas que se coloquem ao 
lado dos pobres. O aumento da pobreza, tanto no Norte como no Sul, 
torna este esforço mais urgente hoje em dia do que no momento em que 
foi implementado o programa de Educação para o Desenvolvimento, do 
Conselho Mundial de Igrejas.

Quanto ao grupo ecumênico internacional, descobrimos que o mesmo 
termo, "educação para o desenvolvimento", cria freqüentemente confusão 
e inibe a comunicação e a colaboração. Sugerimos, portanto, que as Igrejas 
e o Conselho considerem a possibilidade de trocar o nome "educação para 
o desenvolvimento" por "educação para a paz e a justiça".

RECOM ENDAÇÕES AS IG R EJA S  

Quanto à Educação para a Família

As Igrejas deveríam promover a produção de material de aprendizagem e 
literatura simples, sobre o modo como todos os membros da família 
podem engajar-se na vida e no trabalho da Igreja desde a infância, através 
do batismo, da confirmação e outros eventos especiais da vida cristã.

As Igrejas devem estar devidamente preparadas para responder à constante 
demanda, por parte dos pais e, especialmente, das mães, quanto ao modo 
de responder cristãmente aos problemas da vida em família. Isto reco­
menda a reestruturação da educação teológica, para nela incluir várias 
formas de aconselhamento e aptidões educativas.

As Igrejas devem ajudar as famílias a chegar à compreensão das perspecti­
vas econômicas, tanto a nível da comunidade local, como global. Devem

153



promover o culto em outras congregações, visitas, e troca de correspon­
dência entre famílias e crianças que vivem em diferentes países.

Quanto à Aprendizagem Litúrgica

Para ajudar na formação de comunidades litúrgicas ecumênicas, recomen­
damos que as igrejas locais:

• usem o Círculo Ecumênico de Orações;
• unam suas intercessões a suas oferendas;
• incorporem hinos que expressem atitudes comunitárias em lugar de 
atitudes individualistas; usem uma linguagem inclusiva e uma música que 
reflita a oikoumene; expressem o compromisso com a justiça e a paz;
• incentivem a expressão da comunidade através de sinais e atos: troca de 
saudações da paz, co-participação numa refeição, "ágape", participação 
em procissões e estímulo à participação de todas as gerações;
• implementem a visão adquirida mediante a adoração, no serviço e na 
missão no mundo.

Quanto è Aprendizagem Congregacional 

Recomendamos às Igrejas Membros que:

• animem a participação das crianças no culto, inclusive na Santa Ceia, 
quando conveniente;
• dêem oportunidade a todas as gerações para a aprendizagem em comum;
• ajudem os pastores a tomar conhecimento do processo de aprendizagem 
em comunidade e a se disporem a compartilhar o ministério;
• incitem as congregações a dar espaço a grupos locais que lutam pela 
justiça e paz oferecendo a eles um lugar na vida congregacional. A relação 
dinâmica entre as congregações e grupos locais deveria permitir uma 
reflexão sobre o compromisso e a fé. As congregações deveríam abrir-se 
aos migrantes, refugiados, grupos marginalizados e àqueles que lutam pela 
justiça e pela paz;
• ajudem todos os membros da congregação, velhos e jovens, a desenvol­
ver, juntos, estilos de vida baseados no Evangelho e uma nova espirituali­
dade fundada na adoração, na oração e no compromisso.

Quanto à Educação Formal

• Instamos as Igrejas a que orientem as suas instituições educacionais no 
sentido de criar uma comunidade, dando prioridade, em seu pensamento e 
ação, às necessidades de cada um dos grupos marginalizados, inclusive os 
deficientes, os pobres, as minorias étnicas, aqueles que constituem mino­
rias lingüísticas etc.

• Animamos as Igrejas Membros a assumirem seriamente suas responsabili­
dades sobre todos os tipos de educação formal, sejam estes patrocinados 
pelas Igrejas ou pelos Estados, a fim de descobrir oportunidades existentes 
neste campo para oferecer um serviço cristão, tanto em termos de ensino

154



como de tarefas administrativas, e de que maneira apoiar aqueles que 
prestam seus serviços nas escolas para dar um testemunho.

• Insistimos com as Igrejas em que estudem a inter-relação das mudanças 
tecnológicas / o desemprego dos jovens / as implicações de novos moldes 
de educação, e tomem as devidas atitudes.

• Instamos as Igrejas a tomarem a iniciativa de se certificarem de que, 
tanto nas escolas sob seu patrocínio como nas escolas públicas, se incluam 
no currículo matérias tais como: educação para a justiça, a paz e a 
sobrevivência ecológica.

• Incentivamos as Igrejas a aproveitarem as oportunidades de incluir o 
ensino religioso no currículo escolar.

Quanto à Educação Teológica

• Recomendamos que se reconheça a participação crescente de leigos nos 
programas de educação teológica e que esta seja fortalecida. Que se 
aceitem as novas dimensões que esta mudança traz consigo e que se 
compartilhem as experiências para estudar os significados que têm para a 
pedagogia e a missão.

• Urgimos com as Igrejas a que promovam uma consciência global, a 
interação e a solidariedade em seus programas de educação teológica. Isto 
poderia ser feito mediante visitas ecumênicas recíprocas, permuta de 
pessoal docente com outras regiões, desenvolvimento de currículos com 
enfoque global, co-participação em recursos e maior abertura para a 
herança espiritual e litúrgica, bem como para as teologias que emergem de 
diferentes partes do mundo. Tudo isso poderia encaminhar-se para a 
criação de redes nacionais, regionais e mundiais para apoio mútuo e 
interação entre a grande variedade de programas teológicos existentes no 
mundo.

• Recomendamos que as Igrejas e as escolas teológicas dêem atenção à 
contribuição de pessoas e de diversas situações — sociais, econômicas, 
culturais e confessionais — à educação teológica.

• Pedimos às Igrejas que incentivem as instituições de educação teológica 
a prepararem estudos bíblicos e outros materiais de apoio ao estudo do 
documento "Batismo, Eucaristia e Ministério", a fim de que as Igrejas 
possam responder devidamente aos conteúdos desse documento.

Quanto à Educação para o Desenvolvimento

• Instamos todas as Igrejas a considerarem seriamente a dimensão ecumê­
nica da aprendizagem e a incluí-la em todos os seus programas e atividades 
educativas; particularmente os currículos escolares, os seminários e congre­
gações deveríam ser revistos com esse fim.

• A preparação da Assembléia de Vancouver permitiu descobrir um pre­
cioso instrumento de aprendizagem ecumênica nas equipes de visitas

Instamos as igrejas a 
tomarem a iniciativa de se 
certificarem de que, tanto 
nas escolas sob seu 
patrocínio como nas 
escolas públicas, se 
incluam no currículo  
matérias tais como: 
educação para a justiça, a 
paz e a sobrevivência 
ecológica.

155



ecumênicas. Cremos que as Igrejas e os concílios deveríam usar este 
modelo, relacionando suas próprias experiências com preocupações glo­
bais, e vice-versa.

• O trabalho em conjunto constitui uma das maneiras mais valiosas de O trabalho em conjunto 
aprendizagem. Particularmente, pensamos que os jovens de nossas Igrejas, constitui uma das 
no mundo todo, deveríam ter a oportunidade de conhecer as preocupações maneiras mais valiosas
pela justiça e a paz em suas próprias comunidades e no contexto mundial. de aprendizagem.

Particularmen te, 
pensamos que os jovens 
de nossas Igrejas, no 
mundo todo, deveríam 
ter a oportunidade de 
conhecer as preocupações 
pela justiça e a paz em 
suas próprias comunidades 
e no contexto mundial.

156



AS UNHAS FUTURAS 
DO CONSELHO MUNDIAL 
DE IGREJAS

MANDATO DO COMITÊ DE ORIENTAÇÃO DO PROGRAMA 

O Comitê de Orientação do Programa teve duas tarefas a cumprir:

• receber e avaliar o relatório oficial do Comitê Central "De Nairóbi a 
Vancouver" e propor medidas oficiais a respeito do mesmo;

• formular diretrizes para os futuros programas do Conselho, tendo bem 
presentes as propostas feitas em dados momentos da Assembléia.

DE NAIROBI A VANCOUVER

O Comitê de Orientação do Programa pede à Assembléia que receba o 
Relatório, apreciando o trabalho que ele reflete e fazendo as seguintes 
observações:

1. O Relatório se apresenta de modo bem organizado e numa linguagem 
clara e acessível às pessoas que não conhecem muito bem o trabalho do 
Conselho Mundial, o qual é exposto de maneira tão lúcida e legível que 
merece elogios. Também merece elogios especiais o capítulo relativo ao 
Comitê de Finanças, pela clareza da sua apresentação. Além disso, o 
Prólogo e a Introdução são de grande utilidade para estabelecer o contexto 
no qual podem ser examinados os programas do Conselho desde Nairóbi. 
O Comitê vê também com agrado que o Relatório foi publicado em todos 
os idiomas oficiais do Conselho; contudo, poderia ter sido melhorado com 
a inclusão de resumos ao final de cada capítulo, bem como de um índice. 
Na parte relativa à Seção da Juventude se expõe o trabalho internacional 
da juventude, mas não se refletem adequadamente as relações regionais e 
nacionais da Seção. Também se teria facilitado a tarefa dos participantes 
de língua espanhola na Assembléia se eles tivessem recebido a edição 
espanhola do relatório "De Nairóbi a Vancouver" antes da sua chegada a 
Vancouver.

O Comitê observa que o popular livro de Leon Howell, "Fé em Ação", 
que precedeu a publicação do Relatório oficial do Comitê Central, prestou 
bons serviços como apresentação do Conselho e como útil introdução à 
obra "De Nairóbi a Vancouver", e à própria Assembléia.

O Comitê de Orientação do Programa recomenda que o Comitê Central 
envie às Igrejas, nos períodos entre as assembléias, relatórios semelhantes 
ao "De Nairóbi a Vancouver", para que as Igrejas possam dispor, com mais 
freqüência, de um amplo sumário dos trabalhos do Conselho. Esses relató-

157



rios intermediários poderíam ter como base os relatórios sobre os progra­
mas das Unidades e as Seções que se apresentam em cada reunião do 
Comitê Central, necessitando, portanto, poucos recursos adicionais,

2. Desejamos fazer as seguintes observações a respeito do cumprimento 
das diretrizes para o programa, estabelecidas em Nairóbi:

• Com relação às "Características de uma Autêntica Comunidade Ecumê­
nica", a questão da comunicação, em seu mais vasto contexto, entre 
Genebra e as trezentas e quatro Igrejas Membros do Conselho Mundial de 
Igrejas, continua sendo um dos problemas principais. Este problema tem, 
em parte, as suas raízes na opinião de que Genebra é quem deve pôr-se em 
comunicação com as Igrejas. Por isso, algumas Igrejas não se preocupam 
muito em iniciar o contato e a comunicação com Genebra, responder às 
comunicações dali procedentes ou influir na comunicação horizontal entre 
as próprias Igrejas. Inversamente, contudo, a responsabilidade do estabele­
cimento de relações e comunicação com as Igrejas Membros está, com 
freqüência, demasiadamente dividida entre os programas do Conselho. 
Tem que haver mais coordenação e vigilância, no Conselho, a respeito 
dessas relações.

O programa de visitas preparatórias à Assembléia foi objeto de um apoio 
amplo e entusiasta, e representa uma boa aplicação da diretriz relativa a 
uma autêntica comunidade ecumênica. As visitas constituíram uma prova 
palpável de que o ecumenismo tem que tomar plena forma numa relação 
múltipla: entre as congregações, Igrejas, instituições relacionadas com elas, 
conselhos regionais de Igrejas, e o Conselho Mundial. Prova evidente da 
comunidade ecumênica foi também a compreensão de que as questões 
relativas à paz e à luta em prol da justiça são preocupações inter-relaciona- 
das em todas as zonas visitadas. Ratifica-se o programa como um meio 
importante de conseguir um compromisso maior, por parte dos cristãos, a 
respeito do movimento ecumênico a nível local e uma educação que 
abranja esferas mais amplas. Algumas das críticas recebidas indicam que 
essas visitas foram, freqüentemente, demasiado breves; que seus propósitos 
nem sempre ficaram claros, quer para os visitantes quer para os visitados; 
que na recepção das equipes deveriam participar mais pessoas das congre­
gações locais, inclusive aquelas que ainda não demonstrem um entusiasmo 
ecumênico; e que, tanto para as Comissões como para os Grupos de 
Trabalho, foi impossível reunir-se no período imediatamente anterior à 
realização da Assembléia, devido ao custo do programa de visitas.

• A segunda diretriz aprovada pela Quinta Assembléia —  "A  Encarnação 
de Nossa Fé" —  punha em relevo a interdependência essencial da unidade 
na fé e a unidade na vida cristã. Torna-se evidente, de muitas maneiras, 
que essa interdependência tem servido de guia para o trabalho do Conse­
lho. A declaração de convergência sobre "Batismo, Eucaristia e Ministé­
rio" ressalta a inter-relação orgânica da vida sacramental dos cristãos e seu 
compromisso nas lutas humanas de nossos dias. O estudo "A  Comunidade 
de Mulheres e Homens na Igreja" reúne em si a eclesiologia e as experiên­
cias vitais de mulheres e homens na Igreja e na sociedade. O trabalho da 
Unidade "Justiça e Serviço" foi levado a termo em constante referência às 
visões bíblicas e teológicas do Reino de Deus. Considerou-se que a renova­
ção da vida das congregações tem a ver com a espiritualidade, a evange- 
lização e o compromisso na esfera social. Poder-se-iam citar, facilmente, 
outros exemplos.

158



Embora todo o Relatório ressalte a atenção prestada à interdependência 
da vida e da fé, é também evidente que ele nem sempre reflete a tensão 
existente entre esses dois elementos, nem chega a um acordo sobre a 
natureza de cada um deles. A diversidade teológica entre as Unidades e as 
Seções do Conselho é interpretada por alguns como um sinal de vitalidade 
e, por outros, como sinal de uma integração demasiado frágil e uma 
divisão excessiva. Alguns são de opinião de que a luta diária e a angústia da 
vida humana ainda estão muito distantes das discussões teológicas técnicas 
sobre questões da doutrina tradicional. Outros temem a ruptura das 
meticulosas deliberações teológicas, precisamente pela introdução dessa 
luta no processo de liberação. A tensão entre o confessionalismo cada 
vez maior e a unidade conciliar agrava, também, a falta de conexão entre a 
unidade da fé e a unidade da vida cristã. Tais tensões no inter-relaciona- 
mento previsto nas diretrizes impedem que se dê forma à mensagem de 
libertação de Cristo e obstam o diálogo com pessoas de outras religiões e 
ideologias de nosso tempo.

• A terceira diretriz, relativa à "Luta por uma Autêntica Humanidade", 
sublinha "o imperativo cristão básico de participar da luta em prol da 
dignidade humana e da justiça social". Desde a Assembléia de Nairóbi, o 
Conselho tem conseguido, em grande parte, estabelecer um enfoque "ho- 
lístico" da compreensão dessa luta e participação nela. Por exemplo, 
programas tais como os de "Ética Política", "Fé, Ciência e Futuro", 
"Compartilhar Ecumênico de Recursos", "Saúde Integral" e a Conferência 
Mundial de Missões de Melbourne "Venha teu Reino" estabeleceram 
claramente a inter-relação das distintas questões em todo o mundo, bem 
como os vínculos entre a nossa fé e o nosso testemunho na luta pela 
justiça. Reconhecendo que cada Igreja deve comprometer-se genuinamente 
no lugar onde se encontra e no mundo inteiro, em busca deuma sociedade 
justa, viável e baseada na participação, a missão do Conselho Mundial 
consiste em facilitar esse processo, fomentando "a autonomia e a identi­
dade própria das Igrejas Membros" (ver Breaking Barriers — Nairóbi 
Report. p. 299).

Observamos que houve alguns progressos com relação ao aumento das 
oportunidades que se apresentam para a participação das pessoas impedi­
das, dos jovens e das mulheres em toda a vida e trabalho do Conselho. 
Alguns programas, no entanto, não refletem a compreensão da importân­
cia dessa participação. Não se pode lutar com êxito por uma humanidade 
autêntica, sem a cooperação de todos no seio da Igreja.

Comprovamos também, a respeito desta diretriz, que o Conselho Mundial, 
através da Unidade II, incrementou seus esforços no sentido de salvaguar­
dar os direitos humanos, apesar da diminuição dos seus recursos financei­
ros. Embora suas atividades talvez não tenham alcançado o volume previs­
to em Nairóbi, o Conselho tornou possível que algumas Igrejas intensifi­
cassem sua luta em prol dos direitos humanos em seu próprio meio e 
prestou ajuda ao estabelecimento de uma base de confiança mútua entre 
as Igrejas, para que estas possam continuar ocupando-se, juntas e mais 
ativamente, desses problemas.

159



FUTURO TRABALHO DO CONSELHO MUNDIAL DE IGREJAS

Toda assembléia do Conselho Mundial de Igrejas engloba os aspectos de 
continuidade e de nova visão. A continuidade apóia-se nas funções e 
propósitos estabelecidos na constituição do Conselho: objetivo da unidade 
visível, testemunho comum, evangelização, justiça e paz, renovação e 
educação, inter-relacionamento ecumênico. A nova visão surge quando os 
participantes da Assembléia expressam as suas esperanças para o futuro, 
baseadas em sua fé viva e na diversidade de experiências que trazem do 
mundo todo. Assim, os propósitos constantes se renovam e adquirem uma 
forma característica para os sete anos seguintes.

A Quinta Assembléia, realizada em Nairóbi, adotou três diretrizes para os 
futuros programas: as características de uma autêntica comunidade ecumê­
nica, a encarnação da nossa fé e a luta por uma autêntica humanidade. O 
Comitê de Orientação do Programa da Sexta Assembléia reafirma essas 
diretrizes. A importância conferida à unidade, ao testemunho comum e à 
luta pela verdadeira humanidade está no centro da continuidade de Nai­
róbi a Vancouver e se projeta para o futuro. Também desta Assembléia 
surgiu uma nova visão: visão de crescimento. O tema da Assembléia, Jesus 
Cristo, Vida do Mundo, expressa essa visão. A vida é o dom que recebe­
mos. Entretanto, a menos que continuemos crescendo, a visão de uma fé e 
de uma humanidade não amadurecerá. Com a visão de um avanço pro­
gressivo para Jesus Cristo, Vida do Mundo, propomos para o Conselho, 
nos próximos sete anos, as seguintes diretrizes de programa, interdepen­
dentes:

Diretrizes que deveríam inspirar todas as atividades 
do Conselho Mundial de Igrejas nos próximos anos

1. Avançar para a unidade. Jesus Cristo é a vida do mundo, que deve 
expressar-se através de relações ecumênicas entre as Igrejas que progridem 
no sentido da maturidade. O avanço para a unidade da comunidade 
conciliar deveria ser um propósito de todos os programas do Conselho. 
Novas relações ecumênicas deveríam ser fomentadas a nível local e regio­
nal, sobretudo entre as congregações, as igrejas locais e a variedade de 
comunidades, ministérios e redes que expressam a missão da Igreja. Deve­
ríam renovar-se e sustentar-se as relações existentes, para que expressem 
mais plenamente o progresso na unidade da fé, na comunhão eucarística e 
no serviço.

2. Avançar para a justiça e a paz. Jesus Cristo é a vida do mundo, que há 
de expressar-se através da justiça e da paz para todo o mundo e no respeito 
pela integridade de toda a criação. O progresso em direção ao pleno 
compromisso eclesiástico, espiritual e político com esta expressão de todas 
as Igrejas Membros, em todas as suas dimensões, deveria ser um propósito 
de todos os programas do Conselho. A justiça, a paz e o bem-estar de toda 
a criação são inseparáveis. Atualmente, a confissão de Jesus Cristo, Vida do 
Mundo, e o fato de viver esta confissão no mundo se plasmam especial­
mente no culto, na ação e reflexão pela paz e a justiça. A urgência desta 
situação exige a cooperação com todos quantos compartilhem a esperança 
de uma ordem social, justa e pacífica, e o bem-estar de toda a criação, em 
particular com aqueles que confessam e atuam em oposição direta às 
forças da morte.

Avançar para a unidade. 
Jesus Cristo é a vida do 
mundo, que deve 
expressar-se através de 
relações ecumênicas entre 
as Igrejas que progridem  
no sentido da maturidade.

Avançar para a justiça e 
a paz. Jesus Cristo é a vida 
do mundo, que há de 
expressar-se através da 
justiça e da paz para todo 
o mundo e no respeito 
peia integridade de 
toda a criação.

160



3. Avançar para uma teologia vital e coerente. Jesus Cristo é a vida do 
mundo, que há de expressar-se através de um pensamento bfblico e 
teológico e de uma visão ativa. 0  progresso no sentido de uma teologia 
vital e coerente deveria ser um propósito de todos os programas do 
Conselho. Uma teologia vital terá que incorporar a vasta gama de enfo­
ques teológicos que surgem das diversas experiências das Igrejas em todo o 
mundo. Um enfoque teológico coerente terá que incorporar a tradição e 
os métodos de reflexão que representam as necessidades concretas e a 
vocação de todos e de cada um dos membros do movimento ecumênico 
para a unidade da vida e da fé.

4. Avançar para novas dimensões da autocompreensão das igrejas. Jesus 
Cristo é a vida do mundo, que há de expressar-se através do descobrimento 
de novas dimensões da autocompreensão das Igrejas, em resposta à sua 
participação cada vez mais profunda no movimento ecumênico. O pro­
gresso no sentido dessa compreensão enriquecida deveria ser um propósito 
de todos os programas do Conselho Mundial. Apóia-se no compromisso 
ecumênico vivo com as questões da natureza e vocação da Igreja, seu 
ministério, o caráter e exercício da autoridade, as diversas formas de 
comunidade cristã, os desafios lançados pelas ameaças à autêntica humani­
dade, e as formas de viver e celebrar a fé da Igreja. Esse progresso para a 
autocompreensão apóia-se, também, no diálogo com o próximo de todo o 
mundo e no serviço a ele.

5. Avançar para uma comunidade de confissão e aprendizado. Jesus Cristo 
é a vida do mundo, que há de expressar-se através da sua proclamação 
irresistível, a educação ecumênica e a formação espiritual. O progresso em 
direção ao amadurecimento dessas dimensões interdependentes da vida 
ecumênica deveria ser um propósito de todos os programas do Conselho. 
0  Evangelho deverá ser proclamado para que se creia nele. A  unidade na 
vida comum deve ser experimentada para poder ser aprendida. A  espiritua­
lidade deve ser formada para que se possa vivê-la. Os três elementos 
devem situar-se no centro da vida de todas as Igrejas, para o bem do 
mundo; os três devem incorporar-se ao culto e ao trabalho. O engajamento 
pleno dos leigos é de capital importância para essa incorporação. As 
crianças e os jovens podem trazer e comunicar nova vitalidade a esse 
engajamento, fortalecendo a visão e tornando mais profunda a participa­
ção dos adultos.

Avançar para uma teologia 
vital e coerente. Jesus 
Cristo é a vida do mundo, 
que há de expressar-se 
através de um pensamento 
bíblico e teológico e de 
uma visão ativa.

Avançar para novas 
dimensões da 
autocompreensão das 
Igrejas. Jesus Cristo é a 
vida do mundo, que há 
de expressar-se através do 
descobrimento de novas 
dimensões da 
autocompreensão das 
igrejas, em resposta à sua 
participação cada vez mais 
profunda no movimento 
ecumênico.

Avançar para uma 
comunidade de confissão 
e aprendizado. Jesus 
Cristo é a vida do mundo, 
que há de expressar-se 
através da sua proclamação 
irresistível, a educação 
ecumênica e a formação 
espiritual.

Esferas prioritárias do programa do Conselho

As esferas prioritárias aqui recomendadas surgiram das deliberações desta 
Assembléia e destinam-se a proporcionar um centro e uma orientação para 
as novas iniciativas que o Conselho deverá tomar nos próximos anos. 
Implicam a continuação do trabalho nos aspectos determinados pelas 
funções do Conselho, isto é, a unidade da Igreja, a missão, o serviço, a 
educação e a renovação.

1. A unidade. A  busca de medidas concretas para atingir o objetivo da 
unidade visível deve continuar a ser uma prioridade nos próximos anos. 
Nessa esfera surgiu uma nova dinâmica que deverá ser mantida e incremen­
tada. Por um lado, decênios de trabalho teológico levaram a acordos e 
convergências importantes; por outro, a busca da unidade converteu-se.

161



em grande parte, numa questão de "ecumenismo prático" que exige maior 
intercâmbio de experiências e um enfoque mais inclusivo.

A Assembléia de Nairóbi descreveu o objetivo da unidade como uma 
comunidade conciliar de igrejas locais que constituem, realmente, em si, 
uma unidade. Afirmou-se largamente essa descrição que permitiu encon­
trar novos caminhos para que as Igrejas aprofundem seu compromisso 
recíproco (por exemplo, acordos com caráter de pacto solene).

Durante o período que se aproxima, o Conselho terá que prestar especial 
atenção ao processo de recepção das declarações sobre "Batismo, Eucaris­
tia e Ministério" nas Igrejas Membros, incluídas as congregações locais. As 
conseqüências lítúrgicas e espirituais dessas declarações são particularmen­
te importantes. É necessário continuar o trabalho sobre a compreensão 
comum da fé apostólica, condição prévia para os progressos eficazes no 
sentido da unidade. Entretanto, em todos esses esforços, será decisivo 
saber se a busca de unidade é percebida como o ponto crucial de 
referência de todas as atividades do Conselho Mundial e em que medida 
isso ocorre.

2. O incentivo às relações ecumênicas com as Igrejas, comunidades, 
grupos e organizações ecumênicas — e dentro de todos eles, em todos os 
níveis — deveria ser uma prioridade para o Conselho nos próximos anos. O 
crescimento e a vitalidade do movimento ecumênico dependem mais do 
encontro e da confiança entre as pessoas que dos vínculos institucionais. 
Dever-se-ia prestar atenção especial a três aspectos desta tarefa:

• A aplicação do novo sistema de compartilhar os recursos, sobre a base 
da compreensão ampla do compartilhar ecumênico de recursos e como 
parte de um contínuo diálogo sobre a missão e o serviço da Igreja. A 
finalidade evidente deveria ser a de facilitar a aplicação de modelos de 
compartilhar ecumênico, e não a criação de uma estrutura muito centrali­
zada. i

• O fortalecimento e a maior coordenação dos instrumentos de comunica­
ção dentro do Conselho e suas Igrejas Membros, com o objetivo de 
facilitar a mútua compreensão e solidariedade baseada numa informação 
autêntica e não distorcida.

• A iniciação de um processo regular de visitas ecumênicas entre as Igrejas 
Membros e os associados ecumênicos, a nível local, nacional e internacio­
nal. As Igrejas Membros deveríam ser incentivadas a realizar essas visitas, 
compartilhando as suas respectivas experiências de vida. As visitas inicia­
das pelo Conselho, a não ser as de pesquisa ou as pastorais, deveríam 
vincular-se às esferas de interesse para o programa do Conselho. Um 
membro dõ quadro pertencente à Secretaria Geral deveria ser encarregado 
de coordenar e supervisionar o processo, garantir sua cuidadosa preparação 
e sua índole específica.

3. Em todo o Conselho Mundial está sendo realizado um trabalho teo­
lógico criativo. 0  desenvolvimento de interconexões vitais e coerentes 
nesse trabalho deveria ser uma prioridade para todas as unidades e seções. 
Deveria haver uma ação recíproca entre a diversidade de enfoques 
teológicos. Isso implicará a cooperação das unidades e seções nos progra-

162



mas de caráter teológico, como a avaliação do processo de recepção de 
"Batismo, Eucaristia e Ministério", o estudo de "The Unity of the Churcb 
and the Renewal of Human Community" (A Unidade da Igreja e a 
Renovação da Comunidade Humana), os recentes estudos sobre as relações 
entre cultura, e proclamação, e unidade, e sobre as bases bíblicas e 
teológicas da ética social e o encontro com outras religiões e ideologias 
modernas.

Esse trabalho em colaboração deveria ser promovido mediante a constitui­
ção de um Grupo Assessor Teológico, representativo de todas as unidades, 
seções e perspectivas teológicas existentes no Conselho Mundial e compos­
to por membros dos grupos de trabalho e comissões; para efeitos 
administrativos, deveria enquadrar-se na Unidade I: Fé e Testemunho. O 
Grupo Assessor Teológico examinaria a localização, a diversidade e a 
interação do trabalho teológico em todas as dimensões do Conselho, 
realizando uma avaliação crítica e construtiva. Pede-se ao Secretário Geral 
que esclareça o mandato do grupo mediante as consultas apropriadas e que 
apresente ao Comitê Central propostas a respeito, em 1984.

4. A evangelização deveria ser o fundamento do trabalho em todos os 
programas do Conselho. Este deveria ajudar as Igrejas Membros em sua 
missão de proclamar Cristo, Vida do Mundo, e em seu apelo, dirigido 
a homens e mulheres, à fé e ao discipulado. Essa prioridade deveria 
refletir-se em três aspectos. 0  Conselho deveria:

• ajudar as Igrejas Membros a alcançar uma compreensão da relação entre 
evangelização e cultura, tanto no que se refere ao contexto da proclama­
ção do Evangelho em todas as culturas, como ao poder de transformação 
do Evangelho em qualquer cultura;

• tentar desenvolver o diálogo com os evangélicos não relacionados com o 
Conselho, sobre o sentido e os métodos da evangelização, especialmente 
com referência à relação entre esta e a plenitude da salvação e os critérios 
de um autêntico crescimento da Igreja;

• contribuir para o esclarecimento da distinção entre a evangelização, 
processada de acordo com a liberdade e o poder espirituais do Evangelho, 
e o proselitismo, principalmente levando em conta as atividades das seitas 
e os movimentos neo-religiosos que dão mostras de uma indiferença 
arrogante a respeito da integridade cultural dos povos e que, frequente­
mente, estão — consciente ou inconscientemente — a serviço de interesses 
políticos estrangeiros.

5. Para os programas do Conselho Mundial deveria ser uma prioridade a 
participação das Igrejas Membros num processo conciliar de compromisso 
mútuo (pacto) a respeito da justiça, da paz e da integridade de toda a 
criação. Esta prioridade se baseia em nossa confissão de Cristo, como Vida 
do Mundo, e na resistência cristã aos poderes demoníacos de morte 
inerentes ao racismo, ao "sexismo", à exploração econômica, ao militaris­
mo e ao mau uso da ciência e da tecnologia. Deveríam ser organizadas 
ações e estudos ecumênicos sobre as conseqüências eclesiológicas, espiri­
tuais e ético-sociais deste processo de compromisso. São necessárias novas 
iniciativas que fomentem a educação para a paz, a justiça, e uma atitude 
responsável ante a natureza. Para esse fim, deveríam ser utilizados estudos

A  evangelização deveria 
ser o fundamento do 
trabalho em todos os 
programas do Conselho.

163



_Igrejas Membros.

ASSEM BLÉIA
DAS IG R EJA S MEMBROS
I
Comitê Central 
Comitê Executivo
I
Secretaria Geral

Comunicação_

Finanças e_
Serviços Gerais

Bossey.

Biblioteca_

.Unidade de Trabalho I 
FÉ E TESTEM UNHO

Fé e Constituição
Missão Mundial e Evangelização
Igreja e Sociedade
Diálogo com as Religiões e Ideologias 
Educação Teológica

. Unidade de Trabalho II _______ . Comissão para 
a Sociedade, 
o Desenvolvimento 
e a Paz

EDUCAÇÃO E RENOVAÇÃO

Educação
Mulheres
Juventude
Renovação e Vida em Congregação 
Estudos Bíblicos

. Unidade de Trabalho III 
JU ST IÇ A  E SER V IÇ O

Participação das Igrejas no Desenvolvimento
Assuntos Internacionais
Programa de Combate ao Racismo
Ajuda Intereclesiástica, Serviço Mundial e Refugiados
Comissão Médica Cristã
Fundo Ecumênico de Ajuda ès Igrejas

Organograma do Conselho 
Mundial de Igrejas

realizados anteriormente sobre Ética Política, Violência e Não Violência; 
os Programas de Desarmamento e de Luta contra o Militarismo e a Corrida 
Armamentista; a Igreja e os Pobres; Fé, Ciência e Futuro; a Comunidade 
de Mulheres e Homens na Igreja; o Programa de Luta contra o Racismo; o 
de Direitos Humanos; e outros programas pertinentes. Deveríam ser 
examinadas, numa perspectiva bíblica, sócio-econômica e política, as 
relações e as tensões entre os objetivos de justiça, paz e bem-estar da 
criação. Dever-se-ia acentuar o bom e o mau uso do poder. Do mesmo 
modo, deveríam fazer parte integrante desta prioridade as contribuições 
tendentes a compreender a integridade da vida, do ponto de vista das 
crianças, jovens e mulheres.

6. Outra prioridade deveria ser a edificação de uma comunidade que cure 
e compartilhe, dentro do Conselho e das Igrejas Membros, na qual.

164



Organograma atualizado 
do Conselho Mundial de 
Abril de 1984

Igrejas

Igrejas Membros.

ASSEMBLÉIA
DAS IGREJAS MEMBROS
I
Comitê Central 
Comitê Executivo

Secretaria Gera

Comunicação—

Finanças e 
Serviços Gerais-

Bossey —

Biblioteca —

- Unidade I
FÉ E TESTEMUNHO

Fé e Constituição
Missão Mundial e Evangelização
Igreja e Sociedade
Diálogo com as Religiões e Ideologias

-Unidade II
JUSTIÇA E SERVIÇO

Participação das Igrejas no Desenvolvimento 
Assuntos Internacionais 
Programa de Combate ao Racismo 
Ajuda Intereclesiástica, Serviço Mundial e 

Refugiados
Comissão Médica Cristã
Fundo Ecumênico de Ajuda ès Igrejas

■Unidade III
EDUCAÇÃO E RENOVAÇÃO

Educação
Mulheres
Juventude
Renovação e Vida em Congregação 
Educação Teológica



mulheres, homens, jovens e crianças, sãos e impedidos, ordenados e leigos, 
participem plenamente e tenham uma preocupação pastoral uns com os 
outros. A participação implica encontrar-se e compartilhar com os outros, 
trabalhar e tomar decisões em conjunto para que todos fiquem incluídos, 
e viver unidos como povo de Deus. O Conselho deveria continuar 
analisando as funções que correspondem a leigos e ordenados na missão e 
no testemunho das Igrejas do mundo. Deveria, também, ajudar as Igrejas a 
conhecerem as necessidades e dons dos impedidos, contribuindo, ao 
mesmo tempo, para combate aos temores, superstições e atitudes negativas 
para com eles. Deveria haver interesse em colaborar e participar no Ano 
Internacional da Juventude das Nações Unidas (1985), cujo tema é "Paz, 
Participação e Desenvolvimento". Dever-se-ia oferecer aos leigos e aos 
impedidos mais oportunidades de fazer parte dos órgãos do Conselho 
Mundial que tomam decisões; os futuros grupos de trabalho, comissões e 
comitês nomeados pelo Comitê Central do Conselho deveríam contar, 
dentro do possível, com pelo menos a mesma proporção de mulheres e 
jovens que a atual Assembléia. Medidas deveríam ser tomadas para garantir 
o aumento do número de mulheres que desempenham funções executivas 
dentro do Conselho Mundial.

7. As preocupações e perspectivas das mulheres deveríam ser parte 
integrante dos trabalhos de todas as unidades e seções do Conselho. Os 
programas e políticas do Conselho deveríam fazer seus, e refleti-los, os 
pontos de vista adquiridos a partir do estudo sobre a Comunidade de 
Mulheres e Homens na Igreja. Deveria ser dada mais importância à 
observação do modo como participam e reagem as Igrejas no que se refere 
ao mencionado estudo: o Conselho Mundial deveria continuar a debater 
amplamente as questões da participação das mulheres em toda a vida das 
Igrejas. Empregando uma metodologia similar à utilizada no estudo da 
Comissão Mundial de Missões e Evangelização e aproveitando a competên­
cia e os recursos de todos os âmbitos do Conselho, deveria ser empreen­
dido um estudo, sistemático e situado num contexto, das causas e conse- 
qüências sociais, religiosas, culturais, econômicas e políticas do "sexismo". 
0  estudo deveria abranger os temas: a mulher e o trabalho, a mulher e a 
pobreza, a violência contra a mulher, o sexo e o turismo, as mulheres 
como iniciadoras e partícipes da transformação social.

8. A força e a vitalidade do movimento ecumênico dependem do 
incremento à perspectiva ecumênica entre leigos e ordenados em todas as 
Igrejas Membros. Dever-se-ia prestar urgente atenção aos métodos e ao 
conteúdo do aprendizado ecumênico, em que três aspectos devem ser 
destacados. O primeiro é o desenvolvimento de um testemunho comum, 
de atividades litúrgicas e de uma formação espiritual, como responsabilida­
des ecumênicas. 0  segundo implica a compreensão da tradição e da 
situação atual de outras Igrejas que não sejam a própria; a aquisição de 
conhecimentos bíblicos e teológicos adequados; e a formação para dirigir 
atividades ecumênicas. O terceiro supõe o empenho em compreender as 
questões básicas da ordem social, em cooperar para enfrentar os problemas 
e em participar na renovação das perspectivas morais e éticas entre cristãos 
e não cristãos, no que se refere ao mundo de hoje.

Esta prioridade deveria ser aplicada a todos os programas do Conselho, 
mas os exemplos aqui mencionados sublinham a importância que reveste a 
cooperação entre as unidades ao incentivar a educação para o ecume-

165



nismo. Esses exemplos são: os diferentes programas de educação teológica 
de leigos, inclusive os preparatórios à ordenação; a elaboração e promoção 
de materiais litúrgicos ecumênicos (por ex., a Liturgia de Lima); e a 
preocupação expressa nesta Assembléia de se contar com mais material de 
estudo bíblico.

A educação para o ecumenismo, em todas as suas formas, deve levar 
seriamente em conta a metodologia do estudo "A  Comunidade de 
Mulheres e Homens na Igreja", a fim de que se mantenham à frente dos 
processos educativos as necessidades, perspectivas e contribuições dos 
cristãos locais.

Estilos de trabalho

A aplicação das diretrizes e das prioridades recomendadas anteriormente 
influirá nos métodos e no estilo de trabalho do Conselho. As seguintes 
indicações baseiam-se na avaliação preliminar das visitas preparatórias para 
a Assembléia e num estudo das políticas a respeito de questões de 
estrutura e métodos de trabalho, realizado pelos Comitês Executivo e 
Central que estão saindo.

1. Consolidação do ecumenismo local. As visitas preparatórias à Assem­
bléia contribuíram para pôr em relevo a importância decisiva das relações 
ecumênicas em determinadas situações locais para o futuro do movimento 
ecumênico. Todas as atividades do Conselho Mundial deveríam desdobrar- 
se de modo a responder às expectativas das comunidades cristãs locais que 
precisam de apoio e estímulo ecumênicos, bem como de provas concretas 
de solidariedade e troca de experiências.

2. Interação dinâmica com as Igrejas Membros. As visitas preparatórias da 
Assembléia e as deliberações na própria Assembléia revelaram uma grande 
falta de informação e compreensão, nas Igrejas, a respeito dos programas e 
atividades do Conselho. No futuro, o Conselho deverá encontrar meios 
mais criativos para manter-se em contato com as Igrejas Membros e 
realizar com elas maior número de programas, dedicando mais tempo e 
recursos para consegui-lo. É importante prestar mais atenção ao curso 
dado às iniciativas e à interpretação e distribuição de material do 
Conselho, sobretudo nas zonas lingüísticas do Terceiro Mundo.

Ao formular programas, deve-se ter, desde o início, uma idéia mais clara 
de seus destinatários e dos efeitos que se pretende que eles tenham na vida 
das Igrejas. Os delegados na Assembléia, bem como os membros do 
Comitê Central e das Comissões, deveríam ser estimulados e habilitados 
para participar ativamente na tarefa de interpretação. É particularmente 
necessário que haja maior clareza na utilização e fluxo dos recursos 
financeiros confiados ao Conselho.

3. Mais cooperação e integração. Os aspectos prioritários anteriormente 
definidos não levam em conta as distinções estruturais em unidades e 
seções. Apontam a necessidade de decisivos esforços para aumentar a 
cooperação e a integração entre as partes operacionais da estrutura do 
Conselho Mundial e dentro delas. Isso afeta todas as atividades do 
Conselho; por exemplo, estudos, programas de ação e esforços para

166



fomentar as relações. Os Comitês Central e Executivo que estão saindo 
aprovaram diretrizes básicas e recomendações de política relativas a um 
enfoque coordenado mais eficaz das relações e do compartilhar recursos 
no plano regional. Essas recomendações foram retificadas pela Assembléia 
(Comitê de Estudo de Diretrizes I e Comitê de Finanças) e deverão ser 
logo após e imediatamente aplicadas. São exigidos maiores esforços para a 
coordenação no que diz respeito à arrecadação de fundos e à destinação de 
recursos para as atividades do próprio Conselho.

4. Estruturas do Conselho Mundial relativas à tomada de decisões. Depois 
de examinar durante anos as estruturas, as políticas e os métodos de 
trabalho do Conseího, o Comitê Executivo concluiu que a estrutura 
operativa básica do Conselho continuava sã e refletia as principais tarefas a 
ele atribuídas. Na reunião realizada em março de 1983, o Comitê 
Executivo aprovou, contudo, várias diretrizes destinadas a esclarecer a 
relação entre os distintos níveis da tomada de decisões no Conselho. O 
Comitê de Orientação do Programa ratificou explicitamente essas diretri­
zes, como consta na citação das Atas do Comitê Executivo, que figuram a 
seguir (fevereiro/março de 1983, p.21):

/. O Comitê Central, a quem cabe claramente a responsabilidade de 
determinar e supervisionar a aplicação da política e do programa, em 
particular no tocante às questões de finanças e de pessoal, precisa ser 
habilitado para desempenhar essa tarefa de modo mais eficaz.

II. Os Comitês das Unidades que exercem a função de Comitês de Estudo 
de Diretrizes, deveríam orientar o Comitê Centrai em sua tarefa.

III. Para facilitar o trabalho desses Comitês de Estudo, cada Unidade de 
Trabalho e a unidade correspondente à Secretaria Geral deveriam contar 
com um grupo coordenado, ou executivo, para garantir a cooperação e a 
coordenação permanentes na Unidade, e manter-se a par das questões 
comuns, particularmente no que diz respeito aos aspectos financeiros e de 
pessoal. Cada grupo seria integrado pelos membros da Mesa do moderador 
de pessoal e da Unidade, os membros da Mesa e os diretores das seções ou 
departamentos e, possivelmente, outras pessoas designadas.

IV. 0  funcionamento das unidades deveria permitir a promoção de 
relações de trabalho, o mais estreitas possível, entre as seções e, por 
intermédio da Secretaria Geral, entre as Unidades. Para fortalecer as 
relações com o Comitê Central, os moderadores das Unidades deveriam 
ser, de preferência, membros do Comitê Executivo, ou ser convidados a 
assistir às correspondentes reuniões como assessores. Um dos membros da 
Mesa de cada Comissão ou grupo de trabalho deveria ser membro do 
Comitê Central.

Com o objetivo de tornar mais claros os processos de tomada de decisões, 
os membros do Comitê Central e das Comissões deveriam encarregar-se de 
informar as respectivas Igrejas e de incentivar a comunicação em ambos os 
sentidos.

167



Instruções para os grupos reduzidos 
das Unidades de Trabalho

As diretrizes e esferas prioritárias recomendadas pelo Comitê de Orienta­
ção do Programa deverão traduzir-se em políticas de programas específi­
cos. Essa é a tarefa do novo Comitê Central, que tomará suas decisões em 
1984 sobre a base das propostas formuladas pelos "grupos reduzidos". O 
Comitê Central, baseando-se nas propostas preparadas pelo Comitê Execu­
tivo que se afasta, nomeará, na reunião imediatamente posterior a esta 
Assembléia, um grupo reduzido por cada unidade de trabalho, composto 
com os grupos reduzidos de cada seção. Os grupos reduzidos são 
nomeados com a finalidade específica de refletirem as diretrizes, priorida­
des e demais propostas vinculadas ao programa, procedentes de diversos 
lugares da Assembléia, num mandato realista e coerente para o trabalho 
das unidades e seções nos anos vindouros; não deverão ser considerados 
como grupos executivos das futuras comissões, que devem ser nomeadas 
pelo Comitê Central em 1984.

Os grupos reduzidos realizarão seu trabalho com base nas medidas 
determinadas pela Assembléia quanto às diretrizes do programa. Como 
guia adicional para os grupos reduzidos, o Comitê de Orientação do 
Programa apresenta os seguintes pontos:

1. As deliberações desenvolvidas durante a Assembléia em grupos peque­
nos, os grupos compostos e os grupos de questões revelaram um amplo 
apoio ao atual programa básico do Conselho. 0  Comitê de Orientação do 
Programa faz notar, com reconhecimento, que a obra do Conselho, dentro 
da sua diversidade, responde de fato às necessidades reais e às expectativas 
de seus membros. As freqüências acerca da "falta de equilíbrio” ou 
"unilateralidade" nos programas do Conselho foram refutadas resoluta­
mente durante os debates da Assembléia. A diversidade, a complementa­
ridade e, às vezes, também a tensão, aceitam-se largamente dentro do 
Conselho como parte necessária de sua vida. Isso deveria ser preservado no 
futuro.

2. O Comitê de Orientação do Programa recebeu uma significativa 
quantidade de propostas específicas para determinados setores do progra­
ma, provenientes de delegados, grupos pequenos, grupos compostos, 
reuniões de informação e debate ou grupos de questões. Reconhecendo 
que a Assembléia não pode levar à prática, responsavelmente, todas essas 
propostas, o Comitê de Orientação do Programa limitou-se a identificar 
certo número de setores prioritários mais vastos. 0  restante das propostas, 
inclusive todas as recomendações dos grupos de questões, foi transmitido 
ao Secretário Geral, a quem pedimos agrupá-las e integrá-las, e apresentar 
um memorando a cada um dos grupos reduzidos de unidade. Estes teriam 
que passar em revista essas propostas, levando em conta as medidas 
pertinentes da Assembléia, e propor, então, um plano apropriado e realista 
para o trabalho futuro.

3. Os grupos reduzidos formaram-se conforme as Unidades de Trabalho. 
Sua primeira tarefa é revisar o mandato da unidade em seu conjunto e os 
seus métodos de trabalho, levando em consideração as medidas desta 
Assembléia. Inclusive, embora estejam compostos conforme cada seção, os

168



grupos reduzidos têm que prestar toda a atenção à futura orientação da 
unidade em sua totalidade e à sua cooperação com as demais unidades.

4. Cada grupo reduzido de unidade deve prever iniciativas que respondam 
às prioridades identificadas pelo Comitê de Orientação do Programa. Essa 
tarefa não estará subordinada às preocupações específicas da seção. Ao 
formular as políticas do programa para submetê-las ao Comitê Central, 
cada grupo reduzido deverá considerar cuidadosamente a maneira de 
organizar a cooperação, a atribuição de responsabilidades ao pessoal, o 
momento e o financiamento, incluída a possibilidade de compartilhar 
recursos dentro da unidade ou com as demais unidades. Quando necessá­
rio, os grupos reduzidos deverão considerar o adiamento ou o término de 
certas atividades para dar lugar a novas tarefas.

5. Ao avaliar a validade das diferentes propostas, o grupo reduzido de 
cada unidade tomará como guia as seguintes interrogações:

• Expressa, o programa proposto, a totalidade da tarefa ecumênica?

• Quem será o destinatário das experiências obtidas ou das medidas que 
serão adotadas? Que prioridade deve estabelecer o Conselho para servir a 
esses mandantes dentro do conjunto de seus membros?

• Quais as necessidades da aprendizagem e comunicação ecumênicas, bem 
como da reflexão teológica permanente, que são consideradas, quando se 
põe em prática o aspecto principal do programa proposto?

• Permitirão, os recursos de que dispõe o Conselho, a realização da 
proposta, e que ajustes pediria ela quanto às formas de trabalho e 
distribuição de fundos? Poderia ser posta em prática a proposta, de igual 
ou melhor forma, por outros órgãos ecumênicos ou em colaboração com 
eles?

6. Levando em conta as recomendações para considerar as visitas ecumê­
nicas como característica permanente do trabalho do Conselho, intima­
mente relacionada com as atividades de programa, cada grupo reduzido 
deveria adotar as medidas necessárias no que se refere à destinação de 
recursos humanos e materiais, baseando-se nas propostas que o Secretário 
Geral apresentar.

CONCLUSÃO

O Comitê de Orientação do Programa apresenta este relatório na esperança 
de que ele permita ao Conselho Mundial de Igrejas manter, no centro de 
sua obra, o lema que inspirou esta Assembléia: Jesus Cristo, Vida do 
Mundo.

169



CM
I 

Pe
te

r 
W

ill
ia

m
s

Dados sobre a Assembléia

A participação no Comitê Central

Um dos critérios dominantes na composição do 
novo Comitê Central fo i garantir uma efetiva 
participação dos diversos setores sociais que 
compõem as Igrejas. Assim sendo foram eleitos 
mulheres (26,21%) e jovens (11,72%).
Também participarão clérigos (59,31%) e 
leigos (40,69%).

Também houve muito cuidado na busca de 
uma coerência na participação confessional no 
Comitê Central, partindo-se especialmente do 
número de membros de cada Igreja. Os maiores 
contingentes vêm das Igrejas Ortodoxa (32), 
Reformada (29), Luterana (22), Anglicana (15), 
Metodista (14), Unida (14) e Batista (7).

No sentido de uma renovação dos quadros 
dirigentes, apenas 26,89% dos antigos membros 
do Comitê Central foram reeleitos.

Novas Igrejas filiam-se ao Conselho

Já sobe a 304 as Igrejas filiadas ao Conselho, 
representando mais de 400 milhões de membros. 
Na Assembléia foram aceitas a Convenção 
Batista da Nicarágua e a Igreja Presbiteriana da 
África do Sul. Há muitas outras Igrejas num 
processo de filiação, incluindo a Igreja 
Presbiteriana Unida do Brasil.

Os novos Presidentes do Conselho

Foi ampliado de 6 para 7 o número de 
Presidentes do CMI. Foram eleitos para o 
período 83 a 90 as seguintes pessoas:
Sra. Nita Barrow, da Igreja Metodista do Caribe; 
Dra. Marga Bührig, da Igreja Reformada Suíça; 
Metropolita Paulo Gregórios, da Igreja Ortodoxa 
Síria;

171



Bispo Johannes Hempel, da Igreja Evangélica 
da Alemanha Oriental;
Patriarca Ignatios IV, da Igreja Ortodoxa Grega, 
Patriarcado de Antioquia;
Rev. W. P. K. Makhulu, da Província da África 
Central;
Revda. Dra. Lois M. Wilson, da Igreja Unida do 
Canadá.

Para diretores do Comitê Central foram eleitos: 
Moderador: Rev. Dr. Heinz J. Held, da Igreja 
Evangélica da Alemanha Ocidental; 
Vice-Moderador: Metropolita Chrysostomos de 
Myra, Patriarca Ecumênico;
Vice-Moderador: Dra. Sylvia Talbot, da Igreja 
Metodista Episcopal da África —  EUA.

172



Esta publicação reproduz os principais 
documentos da Sexta Assembléia do Con­
selho Mundial de Igrejas, realizada de 24 
de julho a 10 de agosto de 1983, em 
Vancouver, Canadá. Não se trata de um 
relatório oficial, mas é uma colaboração 
para se divulgar, no Brasil e nos demais 
países de fala portuguesa, os mais impor­
tantes pronunciamentos e resoluções des­
te evento de tão alto significado para o 
Movimento Ecumênico na atualidade.
O Centro Ecumênico de Documentação e 
Informação (CEDI) considera um privilé­
gio ter a oportunidade de divulgar o con­
teúdo daquela Assembléia. Esperamos 
que ele seja de muito valor para as diver­
sas Igrejas que o poderão tomar como 
base para estudo e exame.

O Conselho Mundial de Igrejas congrega 
mais de trezentas Igrejas de cerca de cem 
países. Inclui a totalidade das Igrejas 
Ortodoxas, todas as Províncias Anglica­
nas, a vasta maioria das Igrejas Luteranas, 
Reformadas, Presbiterianas, Metodistas e 
algumas das maiores Igrejas Batistas. Con­
ta ainda com Igrejas Congregacionais, al­
gumas Pentecostais, Moravianas, Velhos 
Católicos, o. Exército de Salvação e as 
Igrejas Unidas de alguns países.
No Brasil fazem parte do Conselho Mun­
dial de Igrejas a Igreja Evangélica de Con­
fissão Luterana, a Igreja Metodista, a Igre­
ja Episcopal, a Igreja Reformada e a Igreja 
Pentecostal "O  Brasil para Cristo".


	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (0).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (1).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (2).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (3).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (4).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (5).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (6).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (7).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (8).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (9).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (10).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (11).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (12).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (13).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (14).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (15).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (16).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (17).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (19).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (20).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (21).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (22).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (23).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (24).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (25).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (26).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (27).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (28).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (29).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (30).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (31).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (32).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (33).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (34).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (35).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (36).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (37).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (38).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (39).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (40).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (41).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (42).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (43).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (44).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (45).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (46).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (47).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (48).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (49).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (50).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (51).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (52).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (53).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (54).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (55).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (56).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (57).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (58).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (59).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (60).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (61).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (62).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (63).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (64).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (65).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (66).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (67).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (68).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (69).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (70).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (71).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (72).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (73).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (74).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (75).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (76).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (77).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (78).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (79).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (80).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (81).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (82).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (83).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (84).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (85).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (86).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (87).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (88).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (89).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (90).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (91).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (92).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (93).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (95).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (96).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (97).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (98).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (99).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (100).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (101).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (102).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (103).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (104).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (105).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (106).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (107).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (108).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (109).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (110).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (111).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (112).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (113).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (114).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (115).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (116).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (117).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (118).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (119).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (120).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (121).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (122).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (123).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (124).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (125).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (126).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (127).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (128).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (129).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (130).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (131).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (132).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (133).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (134).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (135).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (136).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (137).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (138).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (139).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (140).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (141).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (142).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (143).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (144).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (145).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (146).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (147).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (148).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (149).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (150).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (151).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (152).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (153).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (154).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (155).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (156).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (157).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (158).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (159).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (160).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (161).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (162).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (163).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (164).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (165).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (166).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (167).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (168).PDF
	C:\Users\Regina\Desktop\Koinonia - acervo\Cadernos_do_CEDI\pdf 300\pdf paginas\12\cadcedi_12 (169).PDF

