cei

suplemento

Margo de 1969

HA ALGUM FUTURO PARA

O PROTESTANTISMO NA

AMERICA LATINA ?

1. O Protestantismo Latino Americano: fim da
comunidade ?

O propédsito déste ensaio é explorar o tema: o
futuro do Protestantismo na América Latina. Te-
ma que proponho apenas como hipétese de tra-
balho. Realmente, as crises que no presente estio
fraturando as igrejas Protestantes historicas em
nosso continente nos levam a duvidar, sériamente,
que o Protestantismo esteja a caminho de qual-
quer futuro que possa ser descrito como de al-
guma significagio positiva. Esta nio é a primeira
vez que alguém levanta esta interrogagdo. Creio
que Tillich foi o primeiro a formula-la de forma
clara. Perguntava éle: “Estaremos no fim da
Era Protestante?” (“The End of the Protestant
Era?’) 1 Tillich percebeu que havia uma pro-
funda contradi¢do através do seu desenvolvimento
histérico (estratificacdo social, estrutura de pen-
samento e linguagem, etc.) e as exigéncias da

Rubem A. Alves

situa¢do proletiria do mundo moderno. Esta con-
tradi¢do significava que o Protestantismo, prisio-
neiro do seu passado, nio tinha os recursos para
responder criativamente a situacio em que éle
se encontrava. E isto era prendncio do seu fim.

Ao escrever Tillich referia-se e dirigia-se a
Europa. Nio podemos, portanto, simplesmente
transferir a sua andlise para a situa¢do Latino
Americana. Antes de mais nada, nio podemos
falar de “fim da era Protestante” num continente
que nunca a conheceu. “Era Protestante” é uma
expressdo que denota o poder criador do Protes-
tantismo para vitalizar uma civiliza¢do. Ora, o

que aconteceu no nosso continente é que o Pro-
testantismo envelheceu muito antes de fecunda-lo

1 Paul Tillich, “The End of the Protestant Era ?”
emThe Protestant Era (The University of
Chicago Press, Chicago, 1962), p. 222.

—_1 —



com aquilo que de mais criador éle possuia. En-
velheceu prematuramente. Ainda menino ficou: se-
nil. ;

Que queremos dizer por senilidade Protestante?
Desejamos, com isto, indicar que o Protestantismo
se acha dominado por um trago peculiar da psi-
cologia da velhice: a obcessio pelo passado e a
sua preservacido. Senilidade nfo é, realmente,
uma simples categoria psicolégica. Ela tem tma
dimensdo teoldgica que Kolakowski descreve como
sendo um estilo sacerdotal de vida. “O estilo
sacerdotal de vida (priesthood)”, éle observa, ‘nio
¢ simplesmente o culto do passado, tal como. éle
¢ visto através dos othos de hoje; éle implica,
antes de mais nada, na sobrevivéncia do passado
sob uma forma inalterada. Nio se trata, portanto,
de uma simples atitude intelectual frente ao
mundo mas, na realidade, de uma forma de exis-
téncia do mundo, ou seja, a continuac¢do factual
de uma realidade que nio mais existe.” 2 Mas
como é possivel que um mundo que nio mais
existe continue a se fazer presente? A resposta
¢ muito simples: o0 mundo morto se prolonga entre
0s vivos através das estruturas que éle criou:
estruturas de pensamento, de linguagem, de comu-
nidade, de poder. Estruturas que um dia fdram
a expressio auténtica de uma comunidade que
as criou a fim de expressar-se no seu mundo.
Mas quando a comunidade que as criou e o mundo
para que foram criadas passaram e morreram,
elas continuaram. E através da sua presenga os
homens continuam acorrentados a um mundo que
ja morreu. A senilidade se caracteriza, portanto,
pelo fato de que a vitaliadde das comunidades
humanas é dominada pela rigidez das estruturas
herdadas, fazendo desta forma, com que o velho
triunfe sébre o ndvo. Parece-nos ser esta a con-
di¢do mais caracteristica do Protestantismo his-
térico na América Latina: o triunfo dos critérios
estruturais soébre a vitalidade das comunidades
humanas.

Note-se que ndo estamos sugerindo que exXista
uma alternativa: ou comunidade ou estrutura.
Alternativa falsa e impossivel porque nenhuma
comunidade humana pode existir sem estrutura.
A dialética comumnidade-esirutura, em si mesma,
apresenta possibilidades fecundas de reforma e, re-
juvenecimento. Quando, por exemplo, a vitalidade
de uma comunidade encontra os meios para tomar
nas suas maos as estruturas petrificadas que as
dominavam, estas tltimas experimentam uma  ra-
dical transfiguracio. Ou, para ser mais exato:
morte e ressurrei¢io. Morrem como o prolonga-
mento de um mundo passado e ressurgem agora
como corpo de uma comunidade que vive. Tenho,
pessoalmente, a impressio de que é isto que
estd ocorrendo em varios setores da Igreja Cato-

2 Leszek Kolakowski, “The Priest and the Jes-
ter”, no livro editado por Maria Kuncewicz,
The Modern Polich Mind (Grosset and Dunjap,
New York, 1962) p. 326. :

-—2 -

lica. Notemos, portanto, que a dialética entre co-
munidade e estrutura, antes de ser um sintoma
de senilidade é, ao contririo, uma evidéncia de
um processo vital de rejuvenescimento. 3 Se, ao
contririo, as estruturas triunfam sébre a comu-
nidade, desaparece a dialética que conduz a res-
surrei¢fio, e impde-se uma relacio em que a co-
munidade é reprimida pelo poder estrutural. Aqui,
ac invés de serem expressio da liberdade da
comunidade, as estruturas sio formas que a mu-
nificam. Quando isto acontece as alternativas que
se abrem a comunidade sdo:

a) Ou viver sob repressio, dentro das estru-
turas eclesidsticas dominantes.

b) Ou recusar-se a permanecer sob repressio,
optando entido pela liberdade, em dispersdo.

Um grande ntmero de evidéncias sugere ser
esta a situacdo do Protestantismo Latino Ame-
ricano.

2. Comunidade: principio do Protestantismo?

Historica e teoldgicamente ha bases bastante
sOlidas para se afirmar que o Protestantismo
nasceu como uma redescoberta da comunidade. E
mais do que isto: que a comunidade (koinonia)
€ a propria esséncia do Protestantismo. Seria
possivel entdo afirmar que, se hda um principio
Protestante, éle ¢ a comunidade. Guardamos o
sentido duplo da palavra principio: (1) como ini-
cio historico e (2) como idéia ou realidade que
se constitui na esséncia de algo. Se esta tese &
verdadeira, teremos de concluir que o Protestan-
tismo Latino Américano, na medida em que éle
coloca a comunidade em crise, se constitui na
negagdo do principio histérico e do principio
teoldégico do Protestantismo. 4

Ja foi lugar comum, aceito por Catélicos e
Protestantes, interpretar a Reforma como o ad-

3 No ensaio “Belief is Being”, que aparece em
The Future of Catholic Christianity (Cons-
table, London, 1966, p. 40), Yvonne Lubock
elucida a significagio desta crise Catélica ao
afirmar que ‘“‘qualquer que seja o seu sentido
uma coisa é certa: o velho Catolicismo or-
todoxo como ndés o conhecemos, morreu. E
impossivel prever sob que forma éle ressusci-
tard; mas cada cristdo, neste periodo de tran-
si¢do, viverd pela intensidade de sua es-
peranca.”’

4 Devo a Tillich esta observagio acérca da
contradigio entre o ‘‘principio Protestante” e
o desenvolvimento histérico das Igrejas Pro-
testantes. Tillich, entretanto, vé o principio
mais em térmos filosdficos, enquanto nés o
consideramos mais de uma perspectiva social.
Os dois nio se excluem. Na realidade a co-
munidade é a realidade que transforma as idéias
em praxis. Se assim ndo fdsse, as idéias nunca
se transfermariam em histéria,



vento do individualismo. Harnack afirmava, nZo
sem um certo orgulho, que “aquilo que se deno-
mina de individualismo Protestante e a que, com
justica, se atribui um alto valor, tem a sua raiz
no fato de que o cristdo, através do seu Deus,
é um ser independente, que n3o precisa de coisa
alguma, que n3o estd sob o dominio de lei alguma
e nem depende de nenhum homem”. 5 Moderna-
mente, entretanto, hid outros estudos que apontam
justamente na diregio aposta e que insistem que,
0 que existe de tinico na Reforma, é o névo con-
ceito de comunidade que entio surgin. A unici-
dade do ndévo conceito de comunidade se torna
evidente quando vemos que, para Lutero,

a) A igreja é essencialmente ‘“‘comunidade”;

b) O cristdo s6 existe em comunidade, e

c¢) Que o homem experimenta Deus como co-
munidade, ou seja, que Deus, historicamente, exis-
te como comunidade. Voltaremos a éstes pontos
mais tarde.

Esta nova compreensdo da comunidade ndo foi
simplesmente uma sociologia diferente. Antes de
mais nada ela era nova, pois que implicava, real-

mente, na negag¢do de tdédas as pressuposi¢des

que dominavam a sociedade medieval. Ou seja,
através dela se anunciava a descoberta de um
mundo ndévo, uma nova experiéncia da vida, do
mundo, do tempo. E apenas para orientar as nos-
sas reflex8es eu sugeriria que enquanto

(a) a sociologia medieval toma a ordem como
sua estrutura basica de referéncia.

(b) a sociologia da Reforma representa a des-
coberta da histéria como maneira de experimentar
o mundo.

E necessario esclarecer o que estas duas afir-
macgdes taquigraficas significam. Antes de mais
nada temos de ter uma idéia clara da significag¢do
da palavra ordem, que usamos para caracterizar
o pensamente medieval. Ela se refere aquela
estrutura unificada do universo na qual os anjos,
o0 cosmos, a igreja, as estruturas politicas, os
homens, se articulavam como partes de uma sintese
total, da qual Deus era tanto a origem histérico-
metafisica quanto o principio de integragdo e fun-
cionamento. Por se originarem em Deus e fun-
cionarem em térno de Deus estas estruturas
eram sagradas, e por isto mesmo permanentes.
Tinham n3o sé uma solidez ontoldgica como va-
lidez ética. A conclusio logica que se tira desta
ordem global é que a comunidade dos homens sé
pode existir dentro (numa relagio de subordina-
¢do ao todo) e como parte da sintese. Isto signi-
fica que, por causa de cardter sagrado e perma-

5 A. von Harnack, History of Dogma (Dover
Publ. N.Y. 1961) v. VII, p. 212. Troeltsch
o segue. Cf. The Social Teachings of the
Christian Churches (Harper Bros. TB, 1960),
vol. II, p. 471. Ha bons motivos para tal in-
terpretagdo. O Protestantismo influenciado por
Kant, e depois o Existencialismo, tém um
inegavel teor individualista.

nente da ordem, e como conseqilencia da subor-
dinagio hierdrquica e dependéncia funcional dos
homens, @ ordem se constituia na lei objetiva das
comunidades humanas. Era atrav;s da lei que as
comunidades humanas se integravam no todo. A
conseqiiéncia desta filosofia é uma antropologia
fechada. Se o homem é uma funcio da ordem
total, e se esta ordem, na sua perfeicio, nio se
abre, o homem, logicamente, se fecha também;
é um ser acabado, que encontra os seus limites
nas estruturas objetivas que o passado lhe legou.

A Reforma rompeu esta visio do mundo por-
que, ao invés de experimentar o mundo como
ordem, ela passou a encari-lo como histéria. £
preciso dizer uma palavra para explciar o sen-
tido de histéria, tal como o estamos usando. Ge-
ralmente — e ésse é o sentido mais comum -
historia se refere aos fatos passados da vida hu-
mana. Histéria seria aquilo de que podemos nos
lembrar, uma fun¢o da memoéria. Aqui, entre-
tanto, usaremos a mesma palavra com um sen-
tido diferente. Histéria sera aquela maneira de
entender a experiéncia humana nio em fungio
de uma ordem divina, estdtica, terminada, mas
como inacabada, aberta para o futuro. A histo-
ricidade do homem se ligaria, assim, nio s6 a sua
capacidade de se lembrar do passado, mas tam-
bém a sua possibilidade de projetar-se para o
futuro, de cortar o cordio umbelicar que o man-
tinha seguro no ventre de uma ordem terminada.
O homem descobre-se a si mesmo como diferente
daquilo que as gerag¢bes anteriores lhe haviam dito
acérca déle mesmo. Nio fechado, terminado, mas
aberto, incompleto, numa busca permanente. “Spe-
ro, €rgo sum’.

O processo pelo qual surge uma nova visio do
mundo ndo é muito simples. Uma interpretagio
positivista da histéria tenderia a pensar que o
progresso do pensamento humano é um movi-
mento na dire¢io da objetividade cientifica. Em
certo sentido isto é verdade: quando as ciéncias
fisicas estdo em jégo. As coisas se complicam
um pouco quando o homem passa a se envolver
existencialmente no objeto que éle procura co-
nhecer. Bste é o caso da histéria. K. Mannheim
nos mostra que a compreensio do tempo de uma
certa comunidade estd intimamente associada avs
seus desejos. Diz-nos éle: “Bsse desejo (da co-
munidade) é o principio organizador que molda
até a maneira pela qual experimentamos o tempo”.
Kant féz uma grande contribuicio a teoria do
conhecimento ao mostrar que a mente niao é uma
simples maquina de retratos, passiva, a repetir
o mundo. Ela é ativa, contribuindo dinimicamente
para que percebamos o mundo como vin tol -
ganizado e que faz sentido. Para Kant o tem;ws nio
era algo objetvio, ali fora, independente da mente.
Ao contrario, éle era parte dos recursos com que
a razdo é dotada para poder organizar e conhecer
o mundo. Manheim nos abre novas perspectivas,
neste sentido, ao indicar que o préprio tempo
nio é uma categoria mental, ‘“a priori” como

—3 —



Kant pensava. Ao contririo: €le é fitho dos nos-
sos desejos, porque sio éstes que irdo determinar
a maneira pela qual o organizamos. “Como base
nesses propbsitos ‘e esperangas”, continua Madn-
nheim, “uma determinada mentalidade ndo sé
ordena os acontecimentos vindouros, mas também
o passado.” Bste fato é de grande importancia
para a compreensio da natureza dos grupos so-
ciais. “A estrutura intima da mentalidade de tm
grupo”, continua o mesmo autor, nunca pdde
ser ‘melhor compreendida do que quando procura-
mos entender suas concepgdes de tempo a luz
de suas esperancas, aspiragdes e propdsitos.”] 6
Abre-se aqui um caminho muito promissor parg a
nossa exploragio da natureza intima das comu-
nidades que se formaram na Reforma.

Basta que olhemos superficialmente para ;'ds
duas comunidades — Catdlica Medieval e Refor
mada — para verificar que uma diferenca fun-
damental as distinguia. A primeira constituia-se
em térno da participacdo mecanica no sacrameﬁta
(que era idéntica a participagdo na ordem global),
enquanto que a segunda reunia-se em torno (da
pregacio. Ora, a pregacio € uma certa articula(;io
da linguagem. Nido é uma linguagem simplesmente
descritiva, que retrata os fatos tais como dles
530; nio ¢ uma linguagem exclamativa, emocional,
que comunica os estados da subjetividade humana :
nem ¢, ainda, a linguagem da magica, que adniite
ter poder para mudar o mundo (tal como acon-
tecia com as férmulas sacramentais medievais,
instrumento para a transubstanciacio). A prega-
cio é uma linguagem que relaciona o presehte
do ouvinte com um certo horizonte historico pas-
sado. Ela deseja entender a situagdo tanto do que
fala quanto do que ouve, a4 luz da histéria. E
uma linguagem histérica, portanto. Em outras pa-
lavras, é uma linguagem de interpreta¢do. Nadte-
mos, portanto, que a primeira diferenca quali-
tativa entre as comunidades da Reforma e as
comunidades Catdlicas medievais, é que as pri-
meiras se constituiam naquilo que poderiamos
chamar situagdo-interpretacdo (situagio hermenéu-
tica), enquanto que nas segundas esta dimensio
de memoria desaparecia para dar lugar a uma
relagdo uni-dimensional com o presente. Sem de-
sejar, de forma alguma, ofender os meus irmios
catélicos, e como uma contribuigdo ecritica a in-
terpretacdo do seu préprio passado, parece-me
que tal relacio se assemelha muito aquela que
Marcuse descreve, como tipica da sociedade tec-
nocratica: a pura participacio, sacramental ou'de
consumo (note-se que a mercadoria funciona como
o sacramento do homem da sociedade de consumo)
conduz a uma relacio de umdxmensxonahdade,

£ preciso notar que a diferenga critica nio' se
encontra, fundamentalmente, na mensagem que a
pregagfio continha: como se a pregagio fésse ape-
nas um meio de comunicagdo Qque transmite nm

6 K. Mannheim, Ideologia e Utopia (Edlté)ra
Globo, Rio de Janeiro, 1954), p. 195. |

— & — ;

certo produto. A diferenga radical se encontra
na relagdo mnova que esta situacfo-interpretagio
implicava.

Num estudo que féz da natureza dos meios
de comunicagio, Marshall McLuhan chegou a uma
conclusdo espantosa: que ‘“0 meio de comunicagio
é a mensagem”. 7 Ao contririo da conclusio
mais evidente de que os meios de comunicagio
servem apenas como meios, isto é, como instru-
mentos para transmitir algo, éle afirma que o
inverso é a verdade: que os meios sdo os fins.
E isto porque éles colocam o homem numa si-
tuagdo global ou numa estrutura radicalmente
nova que determina a sua interpreta¢io total da
experiéncia. Assim, a propria interpretacio da
mensagem O6bvia que um certo meio de comuni-
cagdo nos traz, ja é condicionada pela estrutura
global em que éste mesmo meio nos coloca. Ora,
a pregagio é um novo meie de comunicagio! B
por isto que afirmamos que a sua importincia
se encontrava nio no coniesido consciente que ela
podia comunicar mas na estrtura-interpretagdo
inconsciente que ela criava em volta daqueles
que a ouviam. A comunidade entdo, passa a se
constituir (sem nos referirmos aqui aos elementos
ideolégicos-teoldgicos conscientes) em fungdo de
uma situagdo-interpretacdo que condicionou a sua
maneira de experimentar o mundo.

Estas observagbes sobre a situagdo-interpreta-
¢do como sendo aquilo que constituin as novas
comunidades nos permitem caminhar para a ar-
ticulagio consciente do seu pensamento. Passamos
a examinar a sua mensagem (linguagem, na sua
significacdo consciente), depois de constatar que
éste nivel de significacio tem suas raizes numa
estrutura-inconsciente a que denominamos situa-
¢do-interpretagdo. Voltamos a Mannheim uma vez
mais para esclarecer nosso ponto. “A psicologia
moderna mostra que o todo (Gestalt) é anterior
as parte e que nossa compreensio destas nos
chega através do todo; o mesmo sucede com a
compreensdo histérica. Temos aqui, também, o
sentido de tempo histérico como totalidade signi-
ficativa, que ordena os acontecimentos “‘anterior-
mente” ds partes...” 8

Indicamos atrds que a visdo Catélica do wuni-
verso entendia que o tempo histérico sé tinha
significagdo na medida em que o homem conse-
guisse enché-lo com agGes ou coisas que fossem
uma repeti¢io da ordem global. A atividade ética
resumia-se na repeticio do passado, tal como éle
se incorporara nas estruturas do mundo. O pas-
sado, por ser sagrado, deveria ser preservado
para o futuro. Ou melhor: o futuro deveria ser
a perpetuacdo do passado.

7 M. McLuhan, Understanding Media: The Ex-
tensions of Man (McGraw-Hill Book Co. New
York, London, Sydney, Toronto, 1965), p. 7.

8 K. Mannheim, op. cit. p. 195,



O valor da experiéncia existencial de Lutero
foi que ela revelou o conteido emotivo déste
passado que deveria ser preservado. Como conse-
qiiéncia do fato de o ponto de referéncia para
a interpretacio da experiéncia humana ser, para
o Catolicismo, a lei (isto é, conformidade com as
estruturas), o passado era experimentado funda-
mentalmente como divida (por conter a transgres-
sio da lei). O passado era uma experiéncia trau-
mética, o inicio de uma neurose que dominava
a civilizagdo com um senso permanente de culpa.
Conseqiientemente o conteido emotivo do futuro
era médo, por conter irresolvida a problematica
do passado. O padrdo de repeticdo obcessiva do
passado, implicito nas exigéncias da les implicava
numa eternalizacio de uma neurose coletiva.

A situagio-interpretagio a que nos referimos
significou um deslocamento do ponto de referéncia
para a compreensio da situa¢io humana. O ponto
de referéncia se move dos limites da ordem domi-
nante e se localiza nos horizontes biblicos. Mas
éstes horizontes ofereciam uma radical rein-
terpretacio do contetdo do passado. Ndo mais
divida ou let, mas promessa. Aqui estdi a razdo
por que para a Reforma a polémica entre lei e
graca era uma luta de vida ou morte! Esta era
a esséncia da Palavra (e portanto o segrédo da
interpretacdo) : promessa. Ora, o que caracteriza
a promessa ¢ que ela nfio tem a sua realidade em
si mesma ela aponta para um futuro onde o
prometido se transformard em cumprimento. O
intérprete é forcado a uma imediata deslocagio
de sua aten¢io ao ouvir, do passado, uma pro-

messa. Se o passado promete é porque éle nio é

a coisa prometida. Nio é aquilo que deve ser
preservado. Ndo é lei. Desloca-se a atengdo para
o tempo de cumprimento: para o presente e para
o futuro. Esvazia-se o passado € com isto a cons-
ciéncia se abre para o tempo do cumprimento.

Ora, o que é que éste horizonte passado prome-
tia? Na linguagem dos reformadores: éle oferecia
o “perdio dos pecados”, ou seja, uma reinter-
pretagdo do passado que eliminava seu contetido
emotivo como culpa. Perddo dos pecados é liber-
tagio do passado. Mas isto sé & possivel porque
o horizonte que determina a interpretagdo, ao
invés de ser lei ou ordem, é amor e graga: Jesus
Cristo. 9 A liberta¢io do passado significa, por
outro lado, a libertagio do padrio de repeticio
obcessiva do passado no presente e no futuro. No-
ta-se, entdo, que as dimensSes de tempo, dantes
fechadas por culpa e médo, se abrem agora diante
do homem. E o homem, por sua vez, se abre ac
tempo. Isto é parte daquilo a que nos referimos
antes como a experiéncia do mundo como his-
toria.

A atividade interpretativa trazia consigo, por-
tanto, uma reinterpretagio, da parte do homem,
de sua prépria condicdo. Reinterpretar o mundo
é reinterpretar-se. O interprete descobre a impos-
sibilidade de uma relacio objetiva com o tempo
em que éle se acha, porqu éle mesmo sofre uma

transformagdo estrutural na medida em que sua
perspectiva do mundo e do tempo se alteram
Ao compreender o tempo como livre para o
homem o homem se descobre como livre para
tempo. A teologia da histéria d4 i luz uma an-
tropologia da liberdade: Aqui se localiza a per-
manente preocupagio de Lutero com a liberdade,
como a determinag¢io fundamental do homem cris-
sdo. 10

Toda esta atividade interpretativa existe em
funcdo de uma linguagem. Repetimos o que ja
dissemos: a linguagem nio é um simples meio
que comunica certa mensagem. A prépria estru-
tura da linguagem é a mensagem, porque ela
articula os elementos inconscientes que subjazem
a esta nova experiéncia. Nela, realmente, estru-
tura inconsciente e explicitacio consciente vio pa-
ralelamente. Muito embora, como freqilentemente
acontece com o neurético, a formulagio consciente
seja uma tentativa de reprimir a estrutura in-
conciente.

Mas o advento de uma nova linguagem é o
advento de uma nova realidade social. A lingua-
gem é um fato social. Ela existe como “‘criacdo”,
como expressio do esfor¢co dos homens no sen-
tido de compreender a sua experiéncia como séres
humanos. Por isto que a linguagem une e separa.
“A linguagem cria simultineamente compreensio
e incompreensdo, ela liga e ela separa’”, comenta
Ebeling. 11 Porque a linguagem é o homem.

E 20 ser articulada ela ou revela que os in-
terlocutores participam numa mesma interpretagin
de suas vidas e de seus mundos, descobrindo-se
assim como companheiros numa aventura comum,

9 Indicamos atrids que a situagdo-interpretacio
é essencialmente historica. Ela nem toma em
consideragio seres metafisicos e nem usa a
historia como ponto de partida para a cons-
trugdo de uma metafisica. £ neste contexto
que podemos entender a oposi¢io de Lutero
aos teblogos escolisticos que pretendiam ter
o segrédo para um mundo acima do nosso, e
a sua obstinagio em manter todo o universo
de discurso teolégico dentro de limites his-
toricos. Ja4 em 1518 éle assim formulou as teses
19 e 20 para a disputa de Heidelberg: ‘“Aquéle
que contempla a parte invisivel de Deus, por
meio da percepgdo das coisas que foram feitas
(cf. Rom. 1.20), ndo pode ser propriamente
chamado tedlogo. Mas antes aquéle que perce-
be a parte wvisivel de Deus, as “costas de
Deus (Ex. 33.23), ao contemplar os sofrimen-
tos e a cruz.”

10 Cf. “The Freedom of a Christian”, em Theree
Treatises (fortress Press, Philadelphia),
1960, p. 262.

11 G. Ebeling, The Natureof Faith (Fortress
Press, Philadelphia, 1961), p. 187.

—_5 —



ou ela revela a swa irreconciliagio e oposicio,
o carater contraditério das suas interpretagdes
de sua experiéncia. O que, naturalmente injplica
no conflito entre as duas comunidades a que. éles,
respectivamente, pertencem.

A nova interpretagio e a sua linguagem nos
colocam, assim, no meio de uma nova comunidade.
Muito mais que um conglomerado de pessoas:
hi uma dimensio de interioridade, de comunhio,
derivada da linguagem comum que se fala, e da
experiéncia comum em que se localizam. Os in-
dividuos, como moénadas, se quebram, para dar
lugar as pessoas. Articula-se uma antropglogia
do homem como ser aberto. Abertura que ¢ de-
rivada déste constante jogo de relagBes humanas.
Relagbes que ndo permanecem na superficie: mas
que determinam mudangas fundamentais nos ho-
mens. A comunidade, nas palavras de Lehmann,
é um local de “transubstancia¢io” humana: por-
que, “por amor, somos transformados uns nos
outros’” (Lutero), 12

Esta nova realidade comunitiria é a maneira
por que Jesus Cristo se di aos homens. Nas
palavras de Lutero, comunidade é sacramento, Vi-
ver em comunidade é experimentar transcendéncia.
Lutero concordaria com Buber, quando éste se
refere a realidade ontolégica da esfera da relagdo
que liga 0 eu a um tu, como o “local” da presenga
de Deus, ou como o forma porque os homens
experimentam Deus (Das wischenmenschliche).
Aqui encontramos “Cristo existindo como cbmu-
nidade” (Bonhoeffer).

Esta ‘“interpretacio” da significagio da comu-
nidade tem uma importante conseqiiéncia para a
articulacio da relacdo entre comunidade e estru-
tura. Se na Igreja Medieval as estruturas eram
a lei da comunidade, agora elas perdem sua den-
sidade ontolégica e a sua validez ética. Passam a
ser entendidas antes como fungdes da comnidade,
como instrumentos de sua liberdade. Passam a ter
o carater de evento: subordinadas, funcidnais,
provisarios, abertas para o futuro, £ muito: ins-
trutivo o fato de haver Lutero se recusado a
incluir as estruturas da igreja como parte de sua
esséncia, como Calvino féz. Isto corrobora as
observagGes que fizemos atras. Iste significa: que
as estrutras tém de estar permanentemente sube-
tidas a dialética de morte e reesurrei¢io que a
comunidade lhes imp3e, ndo lhes sendo permitido
nunca cristalizar-se.

3. Onde estd a comunidade ?

Para o Catolicismo Medieval o problema da
comunidade era um problema resolvido. E 'bem
verdade que esta ou aquela comunidade poderia
ter necessidade de certos reajustes interiores. Mas
do ponto de vista da relagio entre comunidade

12 Vale a pena seguir o pensamento de Lutero
no seu Tratado acérca do Abengoado Sdcra-
mento.

— 6 —

e estruturas, a questiio ja estava fechada ha muito
tempo. “Onde estd o Bispo ali estd a Igreja”,
ou seja, a igreja se encontra onde se encontram
as estruturas legadas pelo passado. Ora, tais es-
truturas nio ofereciam problema alguma. Pelo con-
trario: eram a grande certeza. Ali estavam elas,
visiveis de todos os lugares, presentes em tddas
as esferas da vida. Como corpo do Espirito Santo
elas eram, naturalmente, o limite e a forma da
comunidade.

Ora, Lutero descobriu que a santificagio das
estruturas conduzia a uma ética de repetigdo obces-
siva do passado que tinha como resultado a per-
petuagdo da culpa e do médo, como contefidos
permanentes da experiéncia humana. A liberdade
era assim destruida tanto de forma objetiva quan-
to subjetivamente: o tempo se fechava para o
homem e o homem se fechava para o tempo. Por
outro lado, éle viu com grande clareza que o
Espirito Santo é o Espirito da liberdade. Duas con-
clusbes de inestimavel valor critico. Primeiro, por-
que elas permitiam que se concluisse que uma
estrutura que perpetua o problema do cativeiro
ndo é expressio do Espirito de Cristo mas antes
do anti-Cristo. Em segundo lugar, se “onde esid
o Espirito, ali estd a liberdade”, pode-se concluir
que a igreja se encontra onde se forma wuma
comunidade determinada pela liberdade. Conse-
giientemente, ndo podemos comegar a procurar a
igreja seguindo os critérios ditados pelas estru-
turas herdadas. Temos de partir, ao contrdrio,
das marcas éticas que o Espirito estampa sobre
o comunidade que sua liberdade cria.

Duas teologias da histéria estio em conflitn.
A teologia Catélica, que entendia que Deus cons-
troi a cidade eterna através da igreja, e a teo-
logia Protestante que afirmava que Deus constroi
a sua comunidade através da historia. Na pri-
meira o Espirito € imanente as estruturas, que
a um tempo o monopolizam e se absolutizam. Na
segunda o Espirito é livre, e aos homens compete
permanecer numa atitude de busca permanente,
de abertura em relagio ao névo, na procura
da comunidade que o Espirito, através de sua
liberdade, cria. Aqui estdi o que separa Erasmo
de Lutero. Enquanto o primeiro ja& achou -a igreja
e pretende simplesmente reforma-la, o segundo
deixa as estruturas na busca da comunidade da
liberdade.

Teologicamente estas conclusdes significam que
a comunidade (koinonia) nfio pode ser compre-
endida sob uma perspectiva de continuidade his-
térica. A razdo é clara. Indicamos atris que a
esséncia da comunidade é uma fungido da situa-
gao-interpretagio em que ela se encontra. A con-
tinuidade temporal ndo garante a continuidade
desta esséncia. A sucessio temporal pode garantir
a continuidade de elementos naturais, e é, assim,
um elemento de suma importincia para a inter-



pretagio da esfera da natureza. Mas a esfera
da interpretacio é histérica, e nio natural. Ela
depende fundamentalmente de uma op¢do de ca-
rater existencial, como Mannheim indica.

O que acontece freqgiientemente com a sucessdo
temporal é que ela esconde inversdes radicais nas
esséncias de comunidade. O Antigo Testamento
se refere a éste processo ao indicar que a co-
munidade que outrora fora noiva tornou-se pros-
tituta; boa videira se degenera, produzindo uvas
bravas. E, como conseqiiéncia, nas palavras de
Oséias, a comunidade que uma vez féra povo de
Deus ndo mais pode pretender sé-lo: ‘“Nio sois
mais 0 meu povo’.

Este processo de queda e degeneracgio pode ser
compreendido do ponto de vista da dialética entre
comunidade e estrutura.

a. Num primeiro momento a comunidade cria
estruturas que a expressem e que funcionem como
instrumento da sua liberdade.

b. Mas as estruturas, uma vez criadas, como
todos os produtos do trabalho humano, adquirem
uma certa independéncia, Deixam de ser instru-
mentos para ser limites. Funcionem agora como
“a continuag¢do factual de uma realidade que ndo
mais existe” (Kolakowski), ou seja, transformam-
se ‘em idolos. O movimento da liberdade chega ao
fim.

Bste processo pode ser descrito como meta-
morfose regressiva: a borboleta se transforma em
lagarta. As estruturas abertas para o futuro, come
ferramentas de um sujeito livre, expressdes de uma
atitude de fé, transformam-se em estruturas vol-
tadas para o passado, Carceres de uma consciéncia
cativa que teme a liberdade, prisioneira das pe-
quenas certezas ja alcangadas. Consciéncia que,
nas palavras de Bultmann, ‘“vive para impedir
o advento do futuro.”

Estas reflexdes nos conduzem a uma conclu-
sio que, tanto do ponto de vista metodolégico
quanto de contetildo, é absolutamente fundamental
para se libertar a compreensio da igreja da camisa
de férga estrutural, entendendo-a, entdo, segundo
novas linhas: a comunidade (koinomia) ndo pode
ser compreendida se tomamos como nosso ponto
de partida a continuidade temporal daquela ins-
titui¢do (ou instituigGes) historicamente chama-
das de igrejas. E isto porque a esséncia da co-
raunidade n3o pode ser compreendida se analisa-
da da perspectiva do tempo natural. O nome igreja
designa estruturas que se perpetuam através de
um processo de continuidade temporal, enquanto
que a esséncia da comunidade é um evento que
depende de uma op¢do existencial e de uma ati-
vidade interpretativa. A origem das “igrejas” nada
nos garante sobre o seu hoje; o seu amor ontem
nada nos garante sdbre ¢ seu amor agora.

.

Uma segunda conclusio é que s6 podemos co-
nhecer a esséncia de uma comunidade presente
se a descrevermos. Sua esséncia se revela fenome-
nologicamente.

A descricio fenomenolégica das comunidades
eclesiais nos permite classifica-las em dois tipos
fundamentais :

1. Comunidades de esséncia messidnico-proféti-
ca, orientadas para o futuro, e

2. Comunidades de esséncia sacerdotal, voltadas
para o passado.

Tipologia inspirada no permanente conflito entre
sacerdotes e profetas, que encontramos no Velho
Testamento. Semelhante, igualmente, aquela qu=
Bergson usa no seu livio As Duas Fontes de
Moralidade e Religido, ao se referir as religides
dindmicas e as estdticas. Paralela, ainda, aos dois
tipos de mentalidade que Mannheim descreve:
mentalidade utdpica e mentalidade ideoldgica.

Vejam quio ambiquo é o fendmeno “igreja”.
A que nos referimos quando pronunciamos éste
nome? As comunidades voltadas para o passado?
Como cobrir duas esséncias irreconcilidveis com
um mesmo nome? Mais ingénuo ainda é pensar
que sera possivel reconciliar as duas comunidades
que se opde, numa sintese ecuménica. Esséncias
contraditérias ndo se reconciliam, Porque, nas pa-
lavras de Agostinho, elas sdo formas comunitarias
de “diferentes amores”. Como reconciliar o amor
ao futuro com a preservagio do passado?

4, Em busca da comunidade ou o futuro do Pro-
testantismo na América Latina.

Por isto mesmo parece-me que a tarefa mais
importante que temos diante de nés no momento
(falo como Protestante) é levantar novamente a
pergunta: Onde estd a Igreja? Pergunta que
implica num juizo sdbre as estruturas que criaram
a crise da comunidade. Se perguntamos é porque,
ou a perdemos de vista, ou ainda nio a achamos.
Mas, se perguntamos, é porque a queremos en-
contrar. Temos de descobrir a comunidade cujas
marcas éticas e cuja linguagem exibam uma har-
monia com a opg¢do pelo futuro e com o horizonte
histérico donde derivamos a interpretagio da nossa
situacio humana.

Se a comunidade refere suas interpretagbes a
Jesus de Nazaré, determinando desta forma a
sua esséncia, temos de encontrar nela aquela ““ética
de interim” que Schweitzer descreveu como tipica
de Jesus Cristo, aquela atividade que busca tornar
o futuro presente, atividade de parteira que forga
o mundo a dar a luz um ‘“‘névo céu e uma nova
terra”.

E a sua linguagem, por outro lado, tem de ser
expressdo daquela experiéncia de abertura, dJde

—_— T -



cei

suplemento

Margo de 1969

“ser inacabado”, que se gera concomitantemente
com a experiéncia do mundo como histéria.

Quando falamos de linguagem referimo-ngs a
algo bastante delicado para os Protestantes da
América Latina. E isto porque estamos colhendo
os frutos amargos que alguns “consolidadores” da
Reforma inadertidamente semearam (a comegar
por Mellachton). Pressionados pela Igreja Catblica
que reclamava para si as marcas da igreja de
Cristo, por causa da continuidade temporal de
suas estruturas, éstes reformadores tiveram a idéia
(que julgaram brilhante) de substituir a continui-
dade estrutural pela doutrina correia, como marca
da verdadeira igreja. Assim, diziam éles aos Ca-
tolicos, o que importa nio é a continuidade,
mas o fato de que nds somos aquéles que posiuem
as idéias certas. O que fizeram, realmente, foi
simplesmente substituir uma estrutura por outra.
Ambas as formulagdes terminaram por ‘‘engdrra-
far” o Espirito — embora em duas garrafas de
cores diferentes. A eclesiologia da liberdade me-
tamorfoseou-se regressivamente numa nova ecle-
siologia estrtural, similar & Catélica. Para ¢ Pro-
testantismo as conseqiiéncias foram funestas. O
processo de interpretagio que determinava uma
linguagem sempre jovem, enriqueceu-se. Escre-
veram-se ‘‘confissbes” que afirmavam ser a inter-
pretacio correta da Biblia. A atividade interpre-
tativa, processo dialético permanente, foi substi-
tuida por uma condificacdo da interpretagio,. sob
a forma de proposigdes verdadeiras., O crente nio
mais se encontra numa situacdo-interpretagdo; éle
recebe, como pilula ja pronta, a interpretacio
correta que lhe foi legada. O passado eternalizou-
se assim numa linguagem morta que passou a ser

a linguagem definitiva das comunidades Protes-
tantes. E ao aprenderem uma lingua morta, os
homens morreram. Deixaram de ser vozes para
serem ecos. Como a mulher de Lot, tentaram
viver uma vida fotoelétrica. E desde entdo nunca
mais puderam mover-se (Lehmann).

Nio sio poucos os Protestantes que concluiram
que para achar a comunidade é necessirio sair
das estruturas eclesiasticas tradicionais. Repete-se
a experiéncia da Reforma. Somos, realmente, maus
estudantes de histéria. ..

Haverd um futuro para o Protestantismo? So-
mente se compreendermos que as estruturas que
se chamam Protestantes sdo, em grande medida,
as responsaveis pelo eclipse das comunidades Pro-
testantes. Estas ficaram invisiveis de sorte que

temos de sair a sua busca.

Onde estdi a Igreja? QOu a encontramos como
um remanescente, oprimido, dentro das estruturas
eclesiasticas, confiando ainda nas possibilidades
de Reforma, ou como pove espalhado, ovelhas
dispersas, ansiando por novas estruturas comuni-
tarias que sejam expressdes e instrumentos de
amor e liberdade. Ovelhas oprimidas, ovelhas per-
didas (Ez. 34.16).

O futuro do Protestantismo nos apresenta, as-
sim, duas possibilidades. Ou se perpetuam as
estruturas historicamente batizadas como Protes-
tantes, mas que sio, na sua esséncia, uma ressur-
reicio do Catolicismo medieval, ou os grupos
reprimidos e dispersos se descobrem para cons-
tituir uma comunidade que expresse as marcas
éticas da liberdade e do amor, frutos do Espirito
de Deus.



